
Perspektiven nach der Krise 
Gottes Gerechtigkeit in drei Parabeln des Matthäusevangeliums

„Wie konnte das passieren?“ Angesichts von negativen Erfahrungen, Rückschlä-
gen, Schicksalsschlägen, seltener auch nach beglückenden Erlebnissen, stellen 
Menschen die Frage nach dem „Warum“. Gründe für ein Widerfahrnis angeben 
zu können, hat zwei immens wichtige Funktionen. Zum einen wird im Rück-
blick ein Geschehen verstehbar, wenn die Zusammenhänge von Ursache und 
Wirkung zu erkennen sind. Es war nicht der pure Zufall, die reine Willkür der 
Wirklichkeit, das totale Chaos, dem der Mensch hilflos ausgeliefert wäre. Die 
Rekonstruktion von Kausalverhältnissen ermöglicht einen Einblick in die Ord-
nung und Struktur der Dinge, auf deren Verlässlichkeit wir schließlich unsere 
Existenz setzen. 

Zum anderen kann nur derjenige aus den Fehlern der Vergangenheit lernen, 
der bereit ist, nach diesen Fehlern zu suchen. Die (selbst-)kritische Frage nach 
dem „Warum“ eröffnet so einen Weg in eine bessere Zukunft, in der die gleichen 
Fehler nicht noch einmal wiederholt werden. Das geht notwendig einher mit 
der Anerkennung und Integration von Schuld, sowohl der eigenen, als auch der 
anderer Beteiligter. Ohne ein Eingeständnis von Schuld und Verantwortung be-
hält der Neubeginn einen faden Beigeschmack.

Das Matthäusevangelium blickt auf eine Katastrophenerfahrung zurück. Eini
ge Jahre vor seiner Entstehung wurde im Jahr 70 n.Chr. die Stadt Jerusalem zer-
stört und mit ihr der Tempel, der auch für die frühen Christ(inn)en einen zen-
tralen Bezugsort darstellte (vgl. Apg 2,46). Auch wenn der bei Eusebius von Cae-
sarea überlieferten Papias-Notiz, die von der Flucht der christlichen Gemeinde 
aus der belagerten und von bürgerkriegsähnlichen Zuständen heimgesuchten 
Stadt Jerusalem ins ostjordanische Pella berichtet, aus historischer Sicht mit ei-

Olaf Rölver | Köln

geb. 1971, Dr. theol., wiss. Angestellter 
am Institut für Katholische Theologie der 
Universität zu Köln

oroelver@uni-koeln.de

Reflexion

396



1	 Zu den historischen Abläufen dieser Zeit vgl. einführend B. Kollmann, Einführung in die Neutesta-
mentliche Zeitgeschichte. Darmstadt 2006, 112–121.

2	 So der Titel in der revidierten Einheitsübersetzung (2016).

ner gewissen Skepsis zu begegnen ist, verliert jedenfalls auch das frühe Christen-
tum durch die römischen Zerstörungen seine Basis und wird erst Jahrhunderte 
später in Jerusalem zu einem auch städtebaulich bedeutenden Faktor werden.1 
Das Matthäusevangelium ringt im Rückblick um eine Deutung dieses Gesche-
hens: „Wie konnte das passieren?“

Drei Parabeln als Antwort auf die Frage nach der Vollmacht Jesu

Besonders greifbar wird der Reflex auf diese zeitgeschichtlichen Ereignisse in der 
matthäischen Parabeltrilogie (Mt 21,28–22,14). Vielleicht ist gerade die für Para-
beln charakteristische metaphorische, Assoziationsräume eröffnende, nicht fest- 
und vorschreibende Redeweise besonders angemessen, um Fragen nach Schuld 
und Verantwortung, Leid und Hoffnung, Gewalt und Gewaltüberwindung zu 
thematisieren.

Nach seinem Einzug in Jerusalem und der sog. „Tempelreinigung“ (Mt 21,1–
17) setzt sich, laut der matthäischen Darstellung, Jesus am nächsten Morgen im 
Jerusalemer Tempel mit seinen Gegenspielern auseinander. Genannt werden 
„die Hohepriester und die Ältesten des Volkes“ (Mt 21,23) sowie die Pharisäer 
(Mt 21,45), später dann noch andere Gruppen wie die Anhänger des Herodes 
(Mt 22,16) und die Sadduzäer (Mt 22,23). Das grundlegende Thema dieser Streit-
gespräche ist die Frage nach der Vollmacht Jesu (Mt 21,23–27). Die Frage bleibt 
innerhalb des Textes zwar unbeantwortet, Leser(innen) des Matthäusevange
liums aber wissen längst, dass die Vollmacht Jesu göttlichen Ursprungs ist (vgl. 
z.B. Mt 1,18–25; 3,16 f.; 11,25–30). Hier verweigert der matthäische Jesus die 
Auskunft (Mt 21,27), erzählt aber dann drei Parabeln.

Diese drei Parabeln hat Matthäus aus drei verschiedenen Quellen zusammen
gestellt. Das „Gleichnis vom willigen und vom unwilligen Sohn“2 weist redaktio
nelle Bearbeitungsspuren auf, hat aber keine synoptischen Parallelen und muss 
daher aus einer nur Matthäus vorliegenden Quelle („Sondergut“) stammen. Das 
Gleichnis von den Winzern übernimmt Matthäus aus dem Markusevangelium 
(vgl. Mk 12,1–12), das Gleichnis vom königlichen Hochzeitsmahl schließlich 
hat eine Parallele im Lukasevangelium (Lk 14,15–24), so dass hier von einer Vor-
lage in der Logienquelle auszugehen ist, die Matthäus allerdings stark bearbeitet 
hat. Mit seinen Traditionen geht Matthäus souverän um und aktualisiert sie vir-
tuos und flexibel mit Blick auf die gegenwärtigen Herausforderungen, denen sich 
seine Gemeinde ausgesetzt sieht. 

397

Gerechtigkeit Gottes



Arbeiten im Weinberg des Vaters (Mt 21,28–32)

Die Parabel von den zwei Söhnen präsentiert zwei unterschiedliche Handlungs-
modelle. Zwei Söhne werden von ihrem Vater darum gebeten, im Weinberg zu 
arbeiten. Der eine gibt der Bitte statt, geht aber nicht hin; der andere weist die 
Bitte zurück, zieht aber schließlich doch hinaus. Die beiden Alternativen sind in 
der Erzählung nicht ganz parallel gebaut. Beim Nein-Sager ist der Zusatz „später 
aber reute es ihn“ eingebaut, wodurch ein semantisches Signal gesetzt wird, wo-
rum es in dieser Geschichte eigentlich geht. Auf den Sinneswandel, auf die Ver-
wandlung des ursprünglichen Nein in ein Ja und auf das daraus resultierende 
Tun des Vaterwillens kommt es dem Erzähler an. Das wird auch in der anschlie-
ßenden „Anwendung“ des Gleichnisses noch einmal unterstrichen (Mt 21,32), 
in der Jesus die hier angesprochenen „Hohenpriester und Ältesten des Volkes“ 
(Mt 21,23) mit der Behauptung provoziert, selbst Zöllner und Dirnen gelangten 
vor ihnen in das Gottesreich.

Die Parabel und ihre Anwendung konfrontieren die Angesprochenen mit ih-
rer ausbleibenden „Reue“ angesichts des vom Vater geäußerten Wunsches. Le- 
ser(innen) stellt der Text vor die Frage, wie es denn mit ihrer eigenen Umkehr 
bestellt sei. Er fungiert als ein Gewissensspiegel. Dabei ist deutlich, dass der Un-
terschied nicht in einer alternativen Lehre, in anderen oder besseren Informa-
tionen liegt. Der „Vaterwillen“ ist beiden Söhnen gleichermaßen bekannt. Es 
kommt einzig darauf an, wer ihn tut. Das Matthäusevangelium propagiert nicht 
eine neue Lehre, sondern insistiert auf die Umsetzung der gottgewollten Gerech-
tigkeit (vgl. Mt 5,17–20). Es geht nicht um Orthodoxie, sondern um Orthopra-
xie. Dabei ist auffällig, dass die Inhalte der erwarteten Handlungen metapho
risch vage bleiben: „Arbeit im Weinberg“, „Tun des Vaterwillens“, „Weg der Ge-
rechtigkeit“ sind Begrifflichkeiten, deren inhaltliche Konkretion von Leser(inne)n 
erst noch geleistet werden muss. 

Früchte abliefern, wenn es Zeit ist (Mt 21,33–46)

Die Handlungen der Pächter eines Weinbergs stehen daher auch im Zentrum 
des folgenden „Gleichnisses von den Winzern“. Dieses Gleichnis ist eine krea-
tive Relecture des Weinbergliedes, das im Buch Jesaja zu finden ist (Jes 5,1–7). 
Im alttestamentlichen Prätext endet das Lied mit einem rhetorisch besonders 
in Szene gesetzten Vorwurf an die Bewohner Israels und Judas: „Er hoffte auf 
Rechtsspruch – doch siehe da: Rechtsbruch, auf Rechtsverleih – doch siehe da: 
Hilfegeschrei.“ (Jes 5,7) Die herrschende Ungerechtigkeit wird als Grund dafür 
angegeben, dass der Weinberg zum Ödland wurde. Die matthäische Version 
verschiebt durch die dramatisierende Erzählung von einer dreifachen Boten-
sendung den Schwerpunkt stärker auf die Handlungen der Pächter, die die ge-

398

Reflexion



3	 Grundlegend für diese Vorstellung immer noch O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der 
Propheten. Untersuchungen zur Überlieferung des deuteronomistischen Geschichtsbildes im Alten Testa-
ment, Spätjudentum und Urchristentum (WMANT 23). Neukirchen-Vluyn 1967.

4	 Vgl. ebd., 220.
5	 Vgl. 4Q500 Frg. 1; äthHen 89,50–67; tSuk 3,15; tMeil 1,16; bSuk 49a sowie den Jesaja-Targum 
	 zur Stelle.
6	 Flavius Josephus, Ant. 15,395; vgl. Bell. 5,210.

sandten Boten, zuletzt sogar den Sohn des Besitzers, packen, prügeln, steinigen, 
hinauswerfen und umbringen (Mt 21,35.39). Ein solches Verhalten innerhalb Is-
raels – der Israel-Bezug ist durch die Metapher „Weinberg“ unüberhörbar – ist für 
den Besitzer des Weinbergs natürlich nicht tolerierbar. Das wissen auch die am 
Ende befragten Gegner Jesu. Das grausige und gewalttätige Schicksal der Boten 
wird geahndet und endet mit der Vernichtung der Winzer (Mt 21,41).

Endete das jesajanische Weinberglied mit der Verödung des Weinbergs, hat 
die matthäische Version eine etwas andere Stoßrichtung und eröffnet nun eine 
neue Geschichte unter anderen Pächtern, die zur rechten Zeit Frucht bringen 
(vgl. Ps 1,3). So wird in der matthäischen Fassung zwar einerseits im Rückblick 
eine Gerichtsparabel in Bezug auf das Fehlverhalten der Pächter geboten. Ande-
rerseits wird die Existenz des Weinbergs nicht in Frage gestellt, sondern dessen 
potentiell ertragreiche Zukunft unter anderen Voraussetzungen angedeutet.

Der Text nimmt die aus deuteronomistischer und chronistischer Theologie 
bekannte Denkfigur vom gewaltsamen Geschick der Propheten auf.3 Weil sich 
Israel dem aufrüttelnden Umkehrruf der Propheten permanent verweigert habe, 
sei die Katastrophe des babylonischen Exils hereingebrochen. Als Ursache für 
dieses Ergehen, das als innergeschichtliches Strafgericht Gottes gedeutet wird, 
gilt in dieser Denkfigur die kontinuierliche Sündengeschichte Israels.4 Nach der 
erneuten Zerstörung Jerusalems und des Tempels rund 650 Jahre später, nun 
durch römische Truppen, bietet sich eine Aktualisierung dieses Erklärungsmus-
ters ja nachgerade an.

Dass zeitgenössische Leser(innen) des Matthäusevangeliums bei diesem Text, 
der in der Erzählfiktion ja ausgerechnet im Jerusalemer Tempel zu Gehör ge-
bracht wird (Mt 21,23), einen Zusammenhang mit der Zerstörung des Tempels 
wahrgenommen haben, legt sich noch aus anderen Gründen nahe. Das Wein-
berglied Jesajas wurde in verschiedenen Quellen schon früh als eine Allegorie auf 
die Anlage des Tempels gelesen.5 Und es war bekannt, dass am herodianischen 
Tempel über den Türen am inneren Tor ein Weinstock zu sehen war. Dort „brei-
tete sich unterhalb der Mauerkrönung ein goldener Weinstock mit herabhängen
den Trauben aus, und es war überhaupt ein solch reicher Aufwand an kostbarem 
Material gemacht worden, dass der Anblick des überaus gewaltigen und kunst-
vollen Bauwerkes wahres Staunen erregte.“6 Dieses staunenswerte Bauwerk ist 
nun eine Ruine und das Matthäusevangelium blickt auf das katastrophale Ereig-
nis der Tempelzerstörung bereits zurück. Jetzt geht es um die Zukunft.

399

Gerechtigkeit Gottes



7	 Das „Steinwort“ wurde im frühen Christentum verbreitet als Hinweis auf die Auferstehung Jesu re-
zipiert, vgl. Apg 4,11; Röm 9,33; Eph 2,20; 1 Petr 2,4 ff.

8	 Vgl. F. Mußner, Die bösen Winzer nach Matthäus 21,33–46, in: W. P. Eckert / N. P. Levinson / M. 
Stöhr (Hrsg.), Antijudaismus im Neuen Testament? Exegetische und systematische Beiträge (ACJD 2). 
München 1967, 131 f. Zu den homiletischen und liturgischen Konsequenzen, die sich aus einer 
„Israel-sensiblen“ Wahrnehmung des matthäischen Textes ergeben müssten, vgl. die notwendigen 
Hinweise von H. Schöttler, „Israel“ in der Predigt. Ein Werkstattbericht zum 27. Sonntag des Lesejahres 
A, in: BiLi 76 (2003) 46–52. Zum Thema ausführlich O. Rölver, Christliche Existenz zwischen den Ge-
richten Gottes. Untersuchungen zur Eschatologie des Matthäusevangeliums (BBB 163). Göttingen 2010, 
227–235.

Diese Zukunft gerät in der folgenden Anwendung in den Blick. Für Matthäus ganz 
typisch ist es „die Schrift“, die in dieser letzten, eschatologischen Phase die Ret-
tung stiftenden Deutungskategorien zur Verfügung stellt. „Habt ihr nie in der 
Schrift gelesen: Der Stein, den die Bauleute verworfen haben, er ist zum Eckstein 
geworden; vom Herrn ist das geschehen und es ist wunderbar in unseren Augen?“ 
(Mt 21,42 par. Ps 118,22 f.) Die Gebäude-Metaphorik nimmt die Tempelthematik 
kongenial auf, führt sie jetzt aber unter dem Thema des Geschicks Jesu weiter.7 
Die Schrift bürgt dafür, dass Gott aus einem Ende einen neuen Anfang erwachsen 
lassen kann. Dabei ist das Geschick Jesu paradigmatisch und für die matthäische 
Gemeinde der Grund für die Hoffnung, dass es nach der Zerstörung Jerusalems 
und des Tempels eine Zukunft geben wird.

Doch diese Zukunft steht unter der Bedingung, dass die anderen Pächter, an 
die der Weinberg verpachtet werden soll, die Früchte abliefern, die dem Herrn des 
Weinbergs zustehen. Diese Bedingung wird sowohl im Gleichnis selbst als auch 
in der anschließenden „Anwendung“, in der es um das Reich Gottes geht, aufge-
stellt. Das Pächtervolk steht unter dem Anspruch, „Früchte zu tun“ (21,43), wie 
es wörtlich heißt. Damit wird der Gedanke vom „Tun des Vaterwillens“ (21,31) 
wieder aufgenommen und die beiden Parabeln miteinander verknüpft. Das erst 
noch zu findende Pächtervolk definiert sich über das Erbringen von Früchten. 
Das Matthäusevangelium lässt es bewusst in der Schwebe, wer mit diesem „Volk“, 
einem Kollektivbegriff, der eher eine universalistische als eine exklusive Konno
tation hat, gemeint sein könnte. Die Rezeptionsgeschichte sah vorschnell in 
den „bösen Winzern“ die Juden und im neuen Volk die christliche Kirche, ein 
klassischer, aber sehr fataler Fall von Eisegese. Die Offenheit des Textes dagegen 
macht klar, dass er als Dauerwarnung an die eigene Adresse zu verstehen ist.8

Auch die neu eröffnete Zukunft unter der Bedingung des Fruchtbringens steht 
noch unter dem Vorbehalt des eschatologischen Gerichts, worauf Matthäus durch 
einen letzten gedanklichen Schwenk hinweist (Mt 21,44). Noch einmal spielt er 
über die Metapher „Stein“ bekannte Motivkomplexe aus der Schrift ein (vgl. Jes 
8,13 ff.; Dan 2,34 f. 44 f.), deutet diese aber christologisch mit Bezug auf die rich
tende Funktion Jesu beim Jüngsten Gericht. Die Assoziationsbrücke läuft über den 
getöteten „Sohn“, der zum Eckstein geworden ist, hin zu jenem „Stein“, durch 
den am Ende Menschen zu Fall gebracht werden könnten. 

Reflexion

400



9	 Vgl. die drei Aktionen „herfallen“ / „misshandeln“ / „umbringen“ (22,6) der Eingeladenen und die 
drei Reaktionen „schicken“ / „töten“ / „in Schutt und Asche legen“ des Königs (22,7).

Sich der Einladung entsprechend kleiden (Mt 22,1–14)

Auch der dritte Text der matthäischen Parabeltrilogie hat Gottes Gerichtshandeln 
zum Thema. Ein König will die Hochzeit seines Sohnes feiern, doch die Eingela-
denen wollen nicht zur Hochzeit kommen, werden handgreiflich und bringen so-
gar die Boten um. Der König reagiert in spiegelbildlicher Entsprechung9 und lässt 
die Stadt der Eingeladenen in Schutt und Asche legen. Dann lässt der König Er-
satzgäste von der Straße holen, keine handverlesenen, sondern eine Mischgruppe 
aus „Bösen und Guten“ (22,10). Als der König diese Gäste inspiziert, findet er je-
manden, der offenbar nicht angemessen disponiert ist und das nicht einmal ver-
steht. Dieser Mensch wird aus dem Hochzeitssaal hinausgeworfen.

Matthäus übernimmt Teile dieser Erzählung aus der Logienquelle. Die Paralle-
le im Lukasevangelium (Lk 14,15–24) ist deutlich friedfertiger, allerdings ist deren 
theologische Pointe auch etwas simpler. Bei Lukas sagen die zur Hochzeitsfeier 
Eingeladenen mit einigermaßen fadenscheinigen Entschuldigungen ab. Deswe-
gen lädt der Hausherr andere ein. Das lässt sich leicht als Hinweis auf die Öffnung 
der Heilsbotschaft Jesu über die Grenzen Israels hinaus verstehen.

Schon dass Matthäus aus dem Menschen einen „König“ macht, ist ein erster 
Hinweis darauf, dass in seiner Version erneut Machtfragen im Zentrum stehen. 
Es geht um Gottes Herrschaft, die sich machtvoll Bahn bricht. Wer sich ihr und 
ihren Boten widersetzt, geht zugrunde. Doch auch wer der Einladung Folge leis
tet – ob begeistert oder widerwillig, erzählt uns der Text nicht –, ist keineswegs im 
„grünen Bereich“, sondern steht ebenfalls noch in der Situation der Probe. Am 
Ende stellt der Text vor die Frage: Bin ich ganz persönlich dem Himmelreich ent-
sprechend „angezogen“ oder aber „underdressed“?

In kaum einem anderen Text des Matthäusevangeliums sind die Anspielungen 
auf die Zeitgeschichte, in der das Evangelium entstanden ist, so deutlich. Der in 
22,7 ins Bild gesetzte Kriegszug ist transparent auf die Zerstörung Jerusalems im 
Jahre 70 n.Chr. Wie ist diese Katastrophenerfahrung zu verstehen und zu deuten? 
Matthäus bietet eine Interpretation an, welche die Zerstörung Jerusalems nicht 
als schicksalhaftes, willfähriges Widerfahrnis erscheinen lässt, sondern als Kon-
sequenz aus der Ausschlagung der Einladung Gottes und aus der Misshandlung 
seiner Boten. 

Mit Hilfe dieser Denkfigur, die biblisch schon nach der Zerstörung des salomo
nischen Tempels (587 v.Chr.) vorgespurt wurde, erhält die Geschichte im Rück-
blick einen Sinn: Die Zerstörung Jerusalems war nicht einfach ein grausam-will
kürliches Naturereignis, sondern sie hatte eine Ursache. Diese Ursache findet 

401

Gerechtigkeit Gottes



Matthäus im Verhalten der Menschen und ihrer Abwendung von Gott. Auf die-
se Weise lässt sich die Katastrophe im Rückblick erklären und verstehen, ohne 
dabei an der Frage nach Gottes Gerechtigkeit zu verzweifeln. 

Die matthäische Gemeinde blickt also auf ein Ereignis zurück, das als gerech-
tes, innergeschichtliches „Strafgericht Gottes“ gedeutet wird (Zerstörung Jerusa-
lems und des Tempels), und erwartet Gottes endzeitliches, richtendes Eingreifen 
in baldiger Zukunft. Sie steht „zwischen den Gerichten“ in einer Zeit der Bewäh-
rung und Bewahrung. Jetzt entscheidet sich, ob man ein Hochzeitsgewand an-
hat oder nicht. Jetzt geht es darum, endlich dem Willen Gottes entsprechend zu 
handeln. 

Die Gerichtsaussagen des Matthäusevangeliums sind also keine Pädagogik, um 
eine allmählich erschlaffende Gemeinde, die den Zauber des Anfangs verloren 
hat, wieder auf Kurs zu bringen, sondern ein Reflex auf die soeben erfahrenen 
Ereignisse in einer höchst angespannten Zeit. Angesichts der gerade erlittenen 
Katastrophe spricht das Matthäusevangelium von der Hoffnung, dass Gott schon 
bald seine endzeitliche Gerechtigkeit aufrichten wird. In diesem Konzept wird 
die Souveränität Gottes nicht in Frage gestellt. An ihm lag es nicht, dass der 
Tempel zerstört wurde – an den Menschen lag es! Die Pragmatik des Textes ist 
deutlich: „Liebe Leute, tut doch nun endlich etwas, kehrt um, richtet euch aus 
am Willen Gottes, damit es Euch im bald stattfindenden Jüngsten Gericht nicht 
schlecht ergeht.“ 

So wird der Text zu einer Anfrage an uns – und beim Lesen des Textes eröff-
net sich die Chance zur Bewährung, zur Umkehr. Deshalb ist auch dieser Text 
„Evangelium“, gute Nachricht, weil er gerade nicht definitiv und endgültig 
schuldig spricht, sondern die Möglichkeit gibt, sich auf das einzulassen, was 
hier mit dem Begriff „Hochzeit“ umschrieben wird.

Gottes Macht und die Verantwortlichkeit des Menschen

Die drei Parabeln bieten Handlungsorientierungen in schwierigen Zeiten. Dazu 
betreiben sie zunächst eine wache Gegenwartsanalyse. Die Texte bieten keine 
abgehobene metaphysische oder fundamental-ethische Grundsatzdiskussion, 
sondern beginnen bei den aktuellen Erfahrungen der Menschen. Die Deutung 
der Krisenerfahrungen als richtender Eingriff Gottes dient dazu, die Schrecken 
der Gegenwart in ein verlässliches religiöses Koordinatensystem einzuordnen. 
Letztlich geht es um die Macht Gottes, die Welt und die Geschichte in der Hand 
zu halten. Nicht zufällig schließen die Parabeln an die Diskussion um die Voll-
macht Jesu an (Mt 21,23–27), an der auch die Jünger im Glauben partizipieren 
(Mt 21,21). Dabei wird an der biblisch verbürgten Kernaussage der Gerechtigkeit 
Gottes thetisch – man könnte kritisch einwenden: vielleicht zu affirmativ – fest-

Reflexion

402



gehalten. Gott ist gerecht und eben kein willkürlich handelnder Chaot, der un-
vorhersehbar „straft“, sondern der jeweils in nahezu symmetrischer Spiegelbild-
lichkeit auf das Handeln der Menschen reagiert.

Die Parabeln fragen also nach der Verantwortlichkeit des Menschen. In der er-
zählten Welt des Matthäusevangeliums sind beim nicht-handelnden Ja-Sager (Mt 
21,30; vgl. 23,3), bei denen, die im Weinberg des Herrn arbeiten, aber nicht ablie-
fern, sondern habgierig versuchen, das Erbe an sich zu bringen (Mt 21,38) oder 
bei denen, die die Einladung zum Festmahl gewaltsam ausschlagen (Mt 22,6), die 
jüdischen Führungseliten der Jesuszeit im Blick. Eine direkte Identifikation mit 
spezifischen Personengruppen unterbleibt aber an allen Stellen aus gutem Grund. 
Denn die Texte funktionieren alle nur aus einer selbstkritischen Binnenperspekti-
ve. Streng in dieser Perspektive wird nun die Schuld bearbeitet, die innerhalb Is-
raels zu Leid und Zerstörung führte. Die Zerstörung Jerusalems wird als ein inner-
geschichtliches Gericht Gottes interpretiert. Damit ist der Bogen vom Tun zum 
Ergehen geschlossen und die Schuld ist abgegolten. Optionen für einen Neuan-
fang liegen parat. Das Matthäusevangelium betreibt aufrichtige und Klarheit stif-
tende kollektive Selbstkritik angesichts einer Krise, die als „Gericht“, also als Ge-
rechtigkeit aufrichtendes Ereignis, gedeutet wird. Weder wird vertuscht noch auf 
„Andere“ gezeigt, die irgendwelchen moralischen Anforderungen vermeintlich 
nicht entsprochen haben. Das wäre ethisch und theologisch unerträglich. Es 
muss darum gehen, selbstkritisch nach ethischem Versagen, Machtmissbrauch 
und fehlender Offenheit für Gottes Botschaft zu fragen.

Suche nach neuen Wegen

Bemerkenswert ist, dass eine kasuistische Präzisierung der von den Texten anem
pfohlenen Handlungen unterbleibt. Was es denn heißen könnte „im Weinberg 
des Vaters zu arbeiten“, „Früchte abzuliefern, wenn es Zeit ist“ oder „ein Hoch-
zeitsgewand anzuhaben“, führen die Texte gerade nicht aus. In der Auslegungsge-
schichte des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl z.B. diskutierte man über die meta-
phorische Bedeutung des „Hochzeitsgewands“: Ist damit eine von Gott geschenk-
te Gerechtigkeit gemeint oder die mit der Berufung notwendig verbundene Buße 
im Blick? Geht es um „Werke der Liebe“, um gesetzliche Bestimmungen, wie etwa 
die Beschneidung, oder aber um die Taufe? Schon die Vielfalt der Deutungsmög-
lichkeiten sollte bei einer vorschnellen Engführung skeptisch machen. Der Text 
legt gerade nicht (heteronom) fest, was es heißen könnte, der Einladung in die 
Gottesherrschaft entsprechend disponiert zu sein, sondern vertraut auf die Auto-
nomie der Lesenden, darauf eine Antwort finden zu können.

Mit den drei Parabeln blickt Matthäus auf die Vergangenheit zurück. Er nimmt 
diese als Katastrophe, die „unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm 

403

Gerechtigkeit Gottes



10	 W. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: R. Tiedemann / H. Schweppenhäuser (Hrsg.), Walter 	
Benjamin. Gesammelte Schriften I,2. Frankfurt/M. 21978, 697.

11	 G. Bachl, Die Zukunft nach dem Tod. Freiburg i. Br. – Basel – Wien 1985, 87.
12	 In Anlehnung an M. Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview mit Kommentar 

von Helmut Gumnior. Hamburg 1970, 62.

vor die Füße schleudert“10, wahr. Solche Leidsensibilität ist die Voraussetzung da
für, die Frage nach Gottes Macht überhaupt zu stellen. Anders als in neuzeitlichen 
Entwürfen, in denen mit der Macht Gottes auch gleich die Denkbarkeit seiner 
Existenz auf dem Spiel steht, hält Matthäus im Kontext seiner durch und durch 
religiösen Wahrnehmung der Wirklichkeit, die heute aber nicht einfach unreflek-
tiert adaptiert werden kann, unbeirrt an Gottes Gerechtigkeit fest und deutet das 
Ergehen als Vollzug göttlicher Gerechtigkeit. Die Zuweisung an die Verantwort-
lichkeit des Menschen aber ermöglicht prospektiv neue Handlungsoptionen. So 
machen die drei Parabeln klar, dass der Weg des Menschen durch die Zeit ein Ziel 
hat und es sehr wohl darauf ankommt, dieses Ziel nicht aus dem Blick zu verlie-
ren. Denn am Ende der Zeit wird Gottes Gericht, als „hellste Aufmerksamkeit für 
die Person“11, jedem einzelnen Menschen gelten, damit am Ende nicht „der Täter 
über das Opfer triumphiere“12. Auf dem steinigen Weg durch diese Zeit aber wis-
sen sich Leser(innen) des Matthäusevangeliums begleitet von einem machtvollen 
Immanuel, der Vollmacht über Himmel und Erde hat und zusagt: „Ich bin mit 
euch alle Tage bis zum Ende der Welt.“ (Mt 28,20)

Reflexion

404


