
1	 T. Betsch im Wortmelder der Universität Erfurt am 20.03.2020.

„Essen für Heute und Morgen“
Die kommende Welt in frühjüdischen Texten

Als zu Beginn des Jahres 2020 die Corona-Krise in Westeuropa und in Nordame-
rika ankam, begann ein Ansturm auf die Supermärkte. In den USA horteten die 
Menschen haltbare Milch und Lebensmittel in Dosen. Der Absatz an Süßwaren 
und Alkohol stieg in Spanien und Italien. In Deutschland waren Haferflocken, 
aber auch Mehl und Hefe innerhalb weniger Tage ausverkauft. Das Horten von 
Produkten, vor allem von Lebensmitteln, im Deutschen auch „Hamstern“ ge-
nannt, läge den Menschen im Blut, schrieb damals der Erfurter Verhaltenspsy-
chologe Tillmann Betsch in einem Interview: „Hamster sind nicht dumm. Sie 
sorgen vor. Für schlechte Zeiten. Dafür legen sie Vorräte an. Das taten sie schon 
lange bevor der homo sapiens auf den Plan trat.“1 Aber anders als der Hamster 
cricetus cricetus, der nur jeweils Nahrungsmittel für einen Winter hortet, kauften 
die Nordamerikaner und Westeuropäer Lebensmittel ein, die für Monate, wenn 
nicht Jahre ausreichen. Der Grund für solche Hamsterkäufe ist, dass die Nah-
rungsaufnahme quasi das Lebendig-Sein eines Lebewesens definiert. Wer lebt, 
sucht nach Sättigung und nach Anregung der Geschmackssinne. Wer tot ist, isst 
und trinkt nicht mehr. 

Essen und Trinken – symbolisches Handeln

Essen und Trinken des Menschen haben Aussagekraft. Isst man in großen Ge-
meinschaften, muss verhandelt werden, welchen Tischmanieren man folgt, so 
z.B. bei einem Staatsbankett, welche Sitzordnung es bei einer Hochzeit oder beim 
gemeinsamen Mahl nach einer Beerdigung gibt, was man an bestimmten Feier-

Claudia D. Bergmann | Erfurt, Bochum

geb. 1969, Dr. theol. habil., Lehrbeauftragte für 
Altes Testament an der Ruhr-Universität Bochum, 
Lehrbeauftragte für Bibelwissenschaften an der 
Universität Erfurt

claudia.bergmann@uni-erfurt.de

405

Essen



tagen verzehrt und welche individuellen Gerichte die Familientradition betonen. 
Eine Mahlzeit sagt daher mehr über die Tischgemeinschaft aus als über das, was 
verzehrt wird, denn Speisen, Speisefolgen usw. sind Indikatoren dafür, wie sich 
die speisende Gemeinschaft selbst versteht.

Bei der Ernährung des Individuums muss dieses entscheiden, wie es sich op
timal oder bewusst oder nachhaltig versorgen kann oder durch welche Metho-
den man zu- oder abnehmen möchte. Begriffe wie Bulimie, Magersucht, Adipo-
sitas, vegane Lebensweise, Intervallfasten sind in der westlichen Welt in aller 
Munde. Der Körper und das Essen und Trinken werden zum Ausdruck und zum 
Symbol des eigenen Denkens, der persönlichen Überzeugungen, des individuel
len Menschseins. 

Religionsersatz?

Eine bestimmte Art der Nahrungsaufnahme kann Religionsersatz werden. Auch 
hier spielen Fragen der Identität und der symbolischen Bedeutung von Essen 
und Trinken eine Rolle. Rechnet man sich der kleinen, aber wachsenden Ge-
meinschaft der Veganer zu, tauscht man Informationen über diese Lebensweise 
in den sozialen Netzwerken aus, besucht bestimmte Restaurants und wird Teil 
einer Menschengruppe, die sich relativ streng definiert und durch diese Defini
tionen andere Menschen ausschließt. Beschränkt man seine Speisegewohnhei
ten auf bestimmte Mengen oder bestimmte Lebensmittel, um den eigenen Kör-
per zu heilen oder zu optimieren, verändert man die eigene Gegenwart im Blick 
auf eine bestimmte Zukunft hin. Die Hoffnung ist, dass diese Zukunft besser 
wird, der eigene Körper leistungsfähiger oder schöner, die eventuell als bedrü-
ckend empfundenen Umstände der Gegenwart sich in Lebensfreude und Kraft 
verwandeln. Eine Umkehrung der Umstände wird erhofft, und sie soll durch ak-
tive Manipulation der Ernährungsgewohnheiten, durch aktives Handeln, her-
beigeführt werden. Das Heute soll das Morgen verändern, und das mit Hilfe der 
Nahrungsaufnahme oder des Nahrungsentzugs. 

In jeder Gruppe, die einer bestimmten Ernährungsweise folgt, entstehen neue 
Rituale. Diese unterstreichen und bekräftigen die eigene Identität, stärken die 
Gemeinschaft mit den anderen und begründen das eigene Handeln: das täglich 
stattfindende Wiegen und Notieren des Körpergewichts, das Abgleichen der Nah-
rungsaufnahme mit Diätplänen, das Einstellen von Fotos vom eigenen (opti-
mierten) Körper in die sozialen Medien, aber auch das immer neue Ausdiskutie-
ren und Begründen der eigenen Ernährungsgewohnheiten mit anderen, sei es, 
um die eigene Meinung „missionierend“ zu vermitteln oder um sie mit Gleich-
gesinnten zu bestärken.

Wie und warum wurden Speisen zu Bedeutungsträgern in (religiösen) Ritua
len? Welche Bedeutung hat das Essen und Trinken in den Religionen? Welche 

Reflexion

406



2	 Grundlegendes zum Thema Ritual u.a. in B. Stollberg-Rilinger, Rituale. Frankfurt – New York 2013.
3	 S. dazu auch C. Bergmann, Art. Heilige Mahlzeit/Kultmahl, in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im 

Internet / AT. Hrsg. v. M. Bauks u. K. Koenen. Stuttgart 2016, URL: www.wibilex.de.
4	 In der Literatur von Qumran s. auch 1QS 5–7. Zu tatsächlich stattgefundenen und zu imaginierten 

Mählern in der Literatur von Qumran, siehe auch C. Bergmann, Future Food and Future Feasting: 
Tracing the Idea of the Meal in the World to Come in Qumran Literature, in: J. Baden et al. (Ed.), Sybils, 
Scriptures, and Scrolls: John Collins at Seventy (JSJ Supplement Series). Leiden 2016; C. Bergmann, 

	 Rituelle Aspekte der Mähler in den Schriftrollen von Qumran, in: M. Klinghardt / H. Taussig (Hrsg.), 
Mahl und religiöse Identität im frühen Christentum (TANZ 56). Tübingen 2012, 79–102.

5	 Beispiele bei Firmicus Maternus in De errore prof. rel. 18, 43 und bei Clemens Alexandrinus in 
Protrept., 2,15, 13.

6	 S. dazu V. Turner, Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur. Frankfurt/M. 1989.

Bedeutung kommt den Speisen und den Umständen des Mahles in frühen jüdi
schen Texten von der kommenden Welt zu? Welche Fragen ergeben sich daraus 
für den Menschen des 21. Jahrhunderts? Darum soll es in diesem Beitrag gehen.

Essen und Trinken als Bedeutungsträger in religiösen Ritualen 

In der ritualtheoretischen Literatur wird zwischen Alltagsritualen und offiziellen 
oder religiösen Ritualen unterschieden, aber auch zwischen individuellen und ge
meinschaftlichen Ritualen.2 Diese Differenzierung hilft auch bei der Definition 
von Mahlzeiten weiter, obwohl ja sowohl alltägliche Mahlzeiten und individuel
le Nahrungsaufnahme als auch gemeinschaftliche, offizielle und religiöse Mähler 
rituelle Elemente enthalten können3. Generell kann Folgendes gesagt werden:
a)	Alltägliche Mähler erinnern oft an gemeinschaftlich eingenommene Mähler 

und mögen ebenfalls religiöse Rituale, wie z.B. ein Tischgebet, beinhalten. 
b)	Gemeinschaftlich eingenommene Mähler charakterisieren die Gruppe, in der 

sie stattfinden und werden durch sie bestimmt. Wird ein(e) Initiant(in) in eine 
Gruppe aufgenommen, geschieht das oft mit einem gemeinsamen Festmahl. 
Davon berichten schon die Qumranschriften4, Ähnliches ist aus antiken Mys
terienkulten bekannt.5 Aber auch in der Moderne hängen gemeinsames Mahl 
und Gruppenidentität zusammen. Die „typischen Speisen“, die bestimmten 
Kulturen zugeschrieben werden (Deutsche werden im Englischen Krauts ge-
nannt) drücken Identität aus und transportieren kulturelle, soziale und religiö
se Wertevorstellungen und Bedeutungszuschreibungen.

c)	Gemeinschaftliche Mähler können auch politische und rechtliche Gegeben-
heiten inaugurieren oder erinnern. Beispiele dafür sind Staatsbankette, Thron-
besteigungen, die Einweihung von Sakralgebäuden, antike Symposien, Mähler 
in den mittelalterlichen Zünften und modernen Vereinen oder Festmähler zum 
Anlass einer Abiturfeier oder einer Gesellenprüfung. 

d)	Veränderungen im Leben der Gemeinschaft und im Leben von Individuen wer
den oft ebenfalls mit einem Festmahl markiert. Solche rites des passage6 kön-
nen traditionelle Feste wie Taufe, Konfirmation, Hochzeit oder Beerdigung 

407

Essen



7	 U. Hübner, Schweine, Schweineknochen und ein Speiseverbot im alten Israel, in: VT 39 (1989), 225–236.

sein, aber auch neu entwickelte Rituale wie z.B. christlich-jüdische Seder-Fei-
ern oder die in den USA neu entstehenden Schabbat-Abende für nichtprakti-
zierende, aber am Judentum interessierte junge Jüdinnen und Juden.

In den meisten Religionen werden Traditionen über symbolische Nahrungsauf-
nahme weitervermittelt und im wahrsten Sinne des Wortes einverleibt. Es wird 
entweder durch eine Übergabe eines Teils der Mahlzeit an Gott eine Verbindung 
zum Heiligen geschaffen (Konvivium) oder Anteil am Heiligen gegeben (Kommu-
nion), nämlich dann, wenn man bei Letzterem (sinnbildlich und) auf körperli
cher Ebene an Gott teilhat. 

Vorstellungen vom Speisen in der Hebräischen Bibel
In der Hebräischen Bibel nimmt das Thema „Essen und Trinken“ einen großen 
Raum ein. Die hebräische Wurzel für „essen“ erscheint mehr als 900-mal im ma-
soretischen Text. Wann auch immer die Hebräische Bibel Speisen, Getränke und 
Nahrungsaufnahme erwähnt, steht der Gedanke dahinter, dass Gott der Geber 
der Speisen ist und alle lebendigen Wesen mit Nahrung versorgt (Ps 104). Folge-
richtig ist dann auch der Tempel in Jerusalem der Ort, wo Kultmähler durchge-
führt werden. Sie lassen die Gegenwart Gottes fühlbar und durch die Geschmacks
sinne erfahrbar werden, was solche Wendungen wie „Gott schauen, essen und 
trinken“ (Ex 24,11) bezeugen. Gott kann aber auch Nahrung entziehen, um Men
schen zu bestrafen (Hos 2,14). 

Große Abschnitte der Hebräischen Bibel befassen sich mit Speisegesetzen 
(Lev 11 und Dtn 14), mit Festlegungen zur richtigen Durchführung von Opfern 
und Kultmählern, mit Festmählern zu besonderen Anlässen, sowie mit Zeiten 
und Orten für die rituelle Nahrungsaufnahme. Im Deuteronomium wird mit 
Festmählern am Zentralaltar an Gottes rettendes Handeln in der Geschichte er-
innert (Dtn 14,26). In prophetischen Schriften findet sich aber auch Kultmahl-
kritik (Am 2,8). Ob und inwieweit es Kultmähler in Familien und an lokalen Hei-
ligtümern gab, ist in der Forschung umstritten. Auch fanden sich auf dem Gebiet 
des alten Israel archäologische Nachweise für Schweineknochen, die mit für die 
Zubereitung typischen Schnittspuren versehen waren7, was darauf hinweist, dass 
die Entstehung der Speisegebote und -verbote im Judentum einer langen Ent-
wicklung unterzogen war. Einige Speisen nehmen in der Hebräischen Bibel einen 
fast mythischen Charakter an. Dazu gehören die Früchte vom Baum des Lebens 
in Gen 3, die nach den Geschehnissen im Garten Eden den Menschen verwehrt 
bleiben, oder das Rettung spendende Manna (Ex 16), das nach der Zeit der Wüs
tenwanderung verschwindet und ebenfalls nicht mehr verzehrt werden kann. 
Milch und Honig sind Symbole für das Gelobte Land.

Reflexion

408



8	 Manna wird in folgenden Texten erwähnt: 2 Baruch 29,8; Visio Beati Esdrae 59, Manuskripte L und 
H; und in der Apokalypse des Zosimus 13,2. Früchte vom Baum des Lebens: 1 Henoch 24 f.; Testa-
ment des Levi 18,10–14; Testament des Jakob 23–28; Apokalypse des Elia 38,14–39,15; 4 Esra 8,52. Be-
hemoth und Leviathan werden in 2 Baruch 29, 4 Esra 6,49–52 und 1 Henoch 60,7–9.24 zur Speise.

9	 Das imaginierte Mahl wird in 1 Henoch 24,1 f. u. 25,3 ff. auf dem Berg Gottes serviert. Das Para-
dies/Eden wird im Testament des Levi 18,10 f.; dem Slavischen Henochbuch 8,1–9,1 u. 42,1–5; 4 Esra 
8,50–53 u. 9,17b–22; der syrischen Version des Textes History of the Rechabites 7 u. 10 f.; und in der 
Apokalypse des Abraham 21,4–9 erwähnt. Vom Weltgarten ist in 2 Baruch 29,1–8; 1 Henoch 10,16–
11,2 u. 60,7–8.20–23 die Rede.

Vorstellungen vom Speisen in frühjüdischen Texten außerhalb des Kanons
Vorstellungen von einem endzeitlichen Mahl klingen wahrscheinlich schon im 
biblischen Text von Jes 25,6 an, wurden aber aufgrund der politischen und reli
giösen Umstände, die sich durch die Vorherrschaft des Hellenismus im Israel 
des Zweiten Tempels und nach der Zerstörung desselben ergaben, weiterentwi-
ckelt. Als sich das jüdische Volk in seiner Identität angegriffen fühlte bzw. die 
eigene Identität neu entwickeln musste, war es das Geschehen im individuellen 
und gemeinschaftlichen Mahlritual, das zur Identitätsbestimmung diente. Nun 
wurden Fragen der Grenzziehung zwischen „Wir“ und „den Anderen“ an der 
koscheren Lebensweise und an anderen Speisevorschriften festgemacht. Feier
formen außerhalb des Tempels wurden entwickelt und die Vorstellung vom 
Mahl in der kommenden Welt nahm eine noch größere Bedeutung an. 

Nahrungsmittel 
Folgerichtig erscheinen in den frühjüdischen Texten dann auch Manna und die 
Früchte vom Baum des Lebens wieder. Dazu werden die unglaublich großen und 
in der Urzeit gefährlichen, nun aber für den Genuss des Menschen bereiteten 
Wesen Leviathan und Behemoth am Tisch der Gerechten serviert.8 Dieser reich 
gedeckte Festmahlstisch befindet sich an symbolträchtigen Orten, wie dem Berg 
Gottes, dem Paradies/Eden oder in einem idyllischen Weltgarten.9 Die syrische 
Baruchapokalypse – entstanden wahrscheinlich etwa eine Generation nach der 
Zerstörung des Zweiten Tempels – beschreibt die Umstände der kommenden 
Welt so (2 Bar 29,3–8): „3 Und dann wird es geschehen: Wenn das vollendet ist, 
was kommen wird in diesen Zeitabschnitten, wird der Messias dann beginnen 
offenbar zu werden. 4 Und Behemoth wird sich offenbaren aus seinem Ort, und 
Livjatan wird aus dem Meere kommen, zwei große Ungeheuer, die ich schuf 
am fünften Tage der Schöpfung, die ich geschaffen habe und bewahrt bis hin 
auf jene Zeit. Die werden Nahrung sein für alle, die übrig sind. 5 (…) An einem 
Weinstock werden tausend Reben sein, und eine Rebe trägt dann tausend Trau-
ben, und eine Traube tausend Beeren, und eine Beere gibt ein Kor voll Wein 
(…). 8 Es wird zu jener Zeit geschehen, daß aus der Höhe Mannaschätze wiede-
rum herniederkommen; sie werden zehren dann davon.“

Zu den fleischigen Speisen Leviathan und Behemoth und dem Manna zur 
Speise der Gerechten kommt Wein in großer Menge. Die Initiative für diese 

409

Essen



10	 S. Uhlig, Das äthiopische Henochbuch, in: W. G. Kümmel (Hrsg.), Jüdische Schriften aus hellenistisch-
römischer Zeit. Bd. V: Apokalypsen. Gütersloh 1984, 461–780, hier: 559.

11	 Ebd., 559–561.

wundersame Speisung geht allein von Gott aus. Die Speisenden erfahren eine 
Art Umkehrung ihrer Lebensumstände in der kommenden Welt. Ehemals hung-
rig, werden sie nun, in der kommenden Welt, fröhlich sein und Wunder sehen, 
malt der Text aus.

Orte des Mahles 
Anders als 2 Baruch 29 beschreibt das äthiopische Henochbuch, entstanden in 
den Jahrhunderten vor der Zeitenwende und danach noch über einen langen 
Zeitraum redaktionell bearbeitet, ein Freudenmahl an einem symbolisch signifi
kanten Ort, dem Berg Gottes. In einem Visionsbericht aus dem sogenannten 
Buch der Wächter, einem der ältesten Schichten des Werkes, heißt es (1 Hen 
24,1–4): „1 Und von dort ging ich zu einem anderen Ort der Erde, und er zeigte 
mir einen Feuerberg, der Tag und Nacht flammt (...). 3 Und der siebente Berg 
(lag) zwischen ihnen, und in seiner Höhe (übertraf) sie alle wie ein Thronsitz, 
und duftende Bäume umgaben ihn. 4 Und unter ihnen war ein Baum, wie ich 
ihn noch nie gerochen hatte, (…). Und seine Frucht ist schön, und seine Frucht 
gleicht den Trauben einer Palme.“10

Wie unter den besonderen Bergen der Berg Gottes herausragt, zeichnet sich 
unter den besonderen Bäumen der wohlriechende, niemals welkende und wun-
derschöne Früchte tragende Baum aus, der, wie etwas später berichtet wird, den 
Gerechten und Demütigen als Speise dient (1 Hen 25,3–7): „3 Und er antwortete 
mir, indem er sprach: Dieser hohe Berg, den du gesehen hast, dessen Gipfel dem 
Thron des Herrn gleicht, ist sein Thron, wo sich der Heilige und Große, der Herr 
der Herrlichkeit, der König der Welt niedersetzen wird, wenn er herabkommt, 
um die Erde mit Gutem heimzusuchen. 4 Und dieser wohlriechende Baum: kein 
Sterblicher hat die Macht, ihn zu berühren, bis zum großen Gericht; wenn er al-
les vergelten und vollenden wird für die Ewigkeit, (dann) wird er den Gerechten 
und Demütigen übergeben werden als Speise.“11

Diese Passagen schlagen auf vielfältige Weise eine Brücke zwischen Vergan-
genheit und Zukunft, und zwar mit Hilfe signifikanter und symbolträchtiger 
Speisen, genossen an einem für Israel signifikanten und symbolträchtigen Ort. 
Am Wohnort Gottes wird nach dem Gericht, das Gerechte und Demütige von 
Ungerechten und Stolzen trennt, eine bis dato unerreichbare Speise serviert wer
den. Diese Speise wird eine Art von Leben schenken, das dem frohen und lan-
gen Leben der idealisierten Urahnen ähnelt und die Umstände dieser Welt zum 
Guten wendet.

Reflexion

410



12	 Die Glaubenstreue wird besonders in 4 Esra 7 ff.; 1 Henoch 62; in der Apokalypse des Abraham 21 
und im Qumrantext 4QPsf 9 betont, das ethische Handeln besonders in 2 Henoch 9 u. 42; dem 

	 Testament des Jakob 7 und in der späten Visio Beati Esdrae.
13	 Siehe dazu die Apokalypse des Elia 39; das Testament des Levi 18.1–14; die Qumrantexte 4Q521 
	 Frg. 2 ii und 1QSa 2,11–22; den späten Sefer Elijahu.
14	 So in 2 Baruch 29,3 f. und im Qumrantext 4Q504 Frg. 2, Kol IV, 5–14.
15	 Nur in 1 Henoch 62 und dem späten 3 Henoch 70.
16	 Übersetzung bei W. Schrage, Die Elia-Apokalypse, in: W. G. Kümmel (Hrsg.), Jüdische Schriften, 
	 193–288, hier: 264 f. [s. Anm. 10].

Die Teilnehmer(innen) am Mahl 
Am imaginierten Mahl in der kommenden Welt nehmen die Gerechten und 
Glaubenstreuen teil, jedoch wird nicht zwischen den Geschlechtern und nach 
Altersgruppen differenziert. Wichtig sind stattdessen die Charaktereigenschaften 
der Speisenden am Tisch in der kommenden Welt. Sie sind nicht vom Gott Isra
els abgefallen oder haben sich durch eine besondere ethische Verhaltensweise 
ausgezeichnet.12 Mit den Gerechten am Tisch sitzen besondere Gäste aus der 
Vergangenheit, zum Beispiel „Adam und die Vorfahren“, die „Väter des Exodus“ 
oder „Abraham, Isaak und Jakob“. 

Moderne Leser(innen), die sich dem Neuen Testament verbunden fühlen, 
überrascht, dass der Gesalbte, der Messias, in den frühen jüdischen Texten vom 
Mahl in der kommenden Welt nur selten erwähnt wird. Wenn es denn geschieht, 
hat er lediglich eine vorbereitende13 oder gänzlich passiv-beobachtende14 Rolle. 
Nie ist der Gesalbte in diesem Textkorpus Gastgeber und nur selten ein Mitspei-
sender.15 Ein typisches Beispiel zur passiven Rolle des Messias beim Mahl findet 
sich im oben zitierten Text aus dem syrischen Baruchbuch, ein typisches Bei-
spiel für die vorbereitende Rolle des Gesalbten in der koptischen Apokalypse des 
Elia, die wahrscheinlich um die Zeitenwende auf Griechisch verfasst wurde und 
von der verschiedene Übersetzung aus dem 4. Jh. n.Chr. erhalten sind. Sie ver-
mischt jüdisches und christliches Gedankengut auf vielfältige Weise (Apokalypse 
des Elia 38,14–39,15): „14 (...) In 15 jenen Tagen wird der Messias sich 16 der Sei-
nen erbarmen und er wird senden 17 seine Engel vom Himmel, sechs 18 Myria-
den und vier tausend, von denen jeder sechs 39,1 Flügel hat (…). Dann werden 
Gabriel 8 und Uriel eine Lichtsäule bilden 9 und vor ihnen herziehen in das hei-
lige Land. 10 Und sie werden ihnen gewähren, dass sie essen 11 vom Baum des 
Lebens, dass sie tragen 12 weiße Kleider und dass 13 die Engel sie bewachen. Sie 
werden nicht hungern noch dürsten, 14 und auch der Sohn der Gesetzlosigkeit 
wird 15 keine Gewalt über sie haben.“16

Der Messias ist in diesem Text der Erbarmer, der die Geschehnisse des Mahles 
in der kommenden Welt initiiert, aber nicht selbst aktiv durchführt. Die Engel, 
die er schickt, sind es, die das Universum mit Klang erfüllen, die eine Lichtsäule 
bilden und die Auserwählten ins Heilige Land führen, die das Mahl vom Baum 
des Lebens erlauben und vor dem „Sohn der Gesetzlosigkeit“ schützen.

411

Essen



Das Mahl in der kommenden Welt in rabbinischen Texten
Die rabbinische Literatur greift später die frühe jüdische Vorstellung vom Mahl 
in der kommenden Welt auf und malt sie, besonders in ihrer Körperlichkeit und 
Sinnlichkeit, besonders aus. So ist der Ort des Festmahles in der kommenden 
Welt, von dem in den Otiot des Rabbi Akiba berichtet wird, von einer unüber-
windlichen Mauer umgeben, auf die die Ungläubigen zu steigen versuchen, um 
wenigstens einen Blick auf das wunderbare Mahl zu erhaschen. Die Hymne Ak-
damut Millin erzählt von den erquickenden Genüssen des Traubenmostes in den 
Bechern der Gerechten. In der Mekhilta de Rabbi Jischmael heißt es, dass das Man
na der kommenden Welt exakt die Geschmacksvorlieben der einzelnen Gerech-
ten treffen wird, die sie in dieser Welt hatten. Allerdings gab es auch in der rab-
binischen Literatur eine Diskussion darüber, ob die kommende Welt überhaupt 
körperliche Freuden für die Gerechten bereithalten würde, ob man dort in der 
Gegenwart Gottes überhaupt essen kann und will.

Fazit 
Die individuelle und gemeinschaftliche Nahrungsaufnahme ist immer von einer 
Bedeutung, die über die der Ernährung des menschlichen Körpers hinausgeht. 
Essen und Trinken ist Identitätsfindung und -stärkung, Tradition, Gemeinschaft, 
Abgrenzung gegenüber anderen. Eine Vielfalt von (religiösen) Ritualen in Ver-
gangenheit und Gegenwart drückt diesen symbolischen Gehalt von Nahrungs-
mitteln und vom Akt der Nahrungsaufnahme aus. Welche Schlussfolgerungen 
lassen sich aus dem Vorangegangenen ziehen? 
1.	Die Nahrungsaufnahme hat große Bedeutung für das eigene Leben und das 

eigene Sein im umfassenden Sinne. Nahrung ist Symbol, und wie Nahrung 
entsteht, zubereitet und verzehrt wird, sagt mehr über die Speisenden aus als 
nur über ihre Körperlichkeit, ist es doch ihre Wahl, was gespeist und wie ver-
zehrt wird.

2.	Oft findet Nahrungsaufnahme in Gemeinschaft statt und bildet dann die 
Identität der Gemeinschaft ab, auch in Abgrenzung zu anderen, die nicht 
zur Gemeinschaft gehören. Beim gemeinschaftlichen Mahl geschieht nichts 
zufällig, alles hat seine Bedeutung: die Sitzordnung, der Tischschmuck, die 
gereichten Speisen, die beim Mahl gewählten Worte, der Ablauf des Mahles.

3.	In jedem Akt der Nahrungsaufnahme vereinen sich Vergangenheit und Zu-
kunft. Indem man das isst und trinkt, was man typischerweise in der eigenen 
Familie oder der eigenen Gruppe verzehrt, fügt man sich immer wieder in die
se Gruppe ein. Tut man es nicht, wendet man sich bewusst von dieser Grup-
pe ab. Religiöse und rituelle Mähler vereinen zudem die Erinnerung an eine 
oft als ideal verstandene Vergangenheit mit der Hoffnung auf eine Zukunft, 
in der die Sorgen und Mühen der Gegenwart von Nahrungsfülle und Sinnes-
freuden, in diesem Falle Gaumenfreuden, abgelöst werden.

Reflexion

412



4.	Während in Krisensituationen wie die der Corona-Epidemie des Jahres 2020 
die Sorge um die genügend vorhandenen Nahrungsmittel steigt, ist das indi-
viduelle und gemeinschaftliche Speisen im Heute auch immer ein Speisen 
mit Blick auf das Morgen. Wie man sich heute ernährt, möchte man morgen 
sein: gesund, leistungsfähig, stark, vielleicht auch schlanker oder schöner. 
Die frühen jüdischen Texte vom Mahl in der kommenden Welt wie auch die 
rabbinischen und neutestamentlichen Traditionen vom rituellen Speisen in 
den jeweiligen religiösen Gemeinschaften zeigen aber auch, dass die ersehnte 
Nahrungsfülle, die erhofften Gaumenfreuden und die erwünschte Umkeh-
rung der Verhältnisse ein Ding der Zukunft sind. Erst in der kommenden 
Welt, erst in der Zukunft mit Gott, erfüllt sich das, was man heute erhofft. 
Und niemals, so bezeugen es die jüdischen und christlichen Schriften oder 
auch die weltweit vorhandenen Vorstellungen von schlaraffenlandhaften 
Umständen, kann diese Zukunft durch eigenes menschliches Handeln herbei-
gebracht, beschleunigt oder gar erzwungen werden. Nahrungsaufnahme be-
ginnt heute und weist auf morgen hin, aber sie bringt das Morgen nicht her-
bei.

413

Essen


