
1	 H. Aepli, Zu Fuß bis Jerusalem. Pilgergedichte. Würzburg 2012, 12.
2	 Vatican News vom 16.12.2019; N. Slenczka, Pilgern und Protestantismus: Lässt sich das spirituelle Phä-

nomen theologisch deuten?, in: C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), „Ich bin dann mal auf dem 
Weg!“ Spirituelle, kirchliche und touristische Perspektiven des Pilgerns in Deutschland. Konstanz 2018, 
33–61, hier: 36.

3	 C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern und heute. Eine Einführung, in: dies., Pilgern gestern und heute. So-
ziologische Beiträge zur religiösen Praxis auf dem Jakobsweg. Münster 22014, 7–17, hier: 10.

4	 Zu den 30 Jakobs-Hauptwegen in Deutschland und 30 weiteren in Europa s. URL: http://www.
jakobswege-europa.de/wege/index.htm (Stand: 27.07.2020).

5	 E. Steinhäuser, Pilgern auf dem Lutherweg: Sind Reformation und Wallfahren doch vereinbar?, in: 
	 C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), „Ich bin dann mal ...“, 215–218, hier: 215 [s. Anm. 2].

„... dass ich in dich hineinlaufe in deine 
Gegenwart“1

Pilger-Literatur im Überblick

Zeitgenössischem Pilgern wohnt ein Zauber inne, der gleichermaßen religions-
freie, spirituell Suchende und kirchlich gebundene Menschen in Bann zieht. 
Rund 345.000 Pilger(innen) legten im Jahr 2019 die letzten 100 km zu Fuß oder 
die letzten 200 km mit dem Fahrrad oder Esel nach Santiago de Compostela zu-
rück, 1970 waren es nur 68.2 Nach Schätzungen der Vereinten Nationen pilgern 
„jährlich 300 bis 350 Millionen Menschen weltweit zu religiösen Stätten“3. Der 
neuere Pilgerboom lässt sich auch an der europaweit feststellbaren Reaktivierung 
alter, z.B. der Jakobswege4, und an der Eröffnung vieler neuer Pilgerwege ablesen. 
So wurden in Österreich neben vielen anderen der Martinus-, Wolfgang-, Benedikt- 
und Stoakraftweg, die VIA NOVA, der Weg der Entschleunigung sowie, auf dem Pfad 
protestantischer Bibelschmuggler, der Weg des Buches errichtet. Erstaunlicher 
noch mutet an, dass mehrere evangelische Landeskirchen in Deutschland im 
Hinblick auf das Reformationsjubiläum 2017 einen Lutherweg mit einer Gesamt-
länge von ungefähr 2.500 km initiierten5, obwohl der Reformator rund 250mal 

Michael Hainz SJ  | Berlin

geb. 1954, Dr., Lehrbeauftragter an der 
Universität Leipzig, Seelsorger des Jesuiten-
Flüchtlingsdienstes (JRS), Pilgerbegleiter

michael.hainz@jesuiten.org

416

Lektüre



6	 C. Kühn, Die Pilgerfahrt nach Santiago de Compostela. Geschichte, Kunst und Spiritualität. Leipzig 2005, 
111, zit. n. C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern, 10 [s. Anm. 3].

7	 C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern, 9 [s. Anm. 3].
8	 Eine buddhistisch orientierte Pilgertour in Japan beschreibt L. Schnabl, Meine Suche nach dem Nichts 

– Wie ich tausend Kilometer auf dem japanischen Jakobsweg lief und was ich dabei fand. München 2019. 
Diesen Hinweis verdanke ich P. Stefan Bauberger SJ.

9	 J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern: Innere Disposition und praktischer Vollzug. 
Würzburg 2012. Zum Haddsch s. auch: A. J. Wensinck / J. Jomier / B. Lewis, Ḥaḏjḏj, in: P. Bearman 
u.a. (Ed.), Encyclopaedia of Islam. Second Edition, URL: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_
COM_0249 (Stand: 27.07.2020). Diesen Hinweis verdanke ich P. Felix Körner SJ.

10	 S. dazu F. L. Cross / E. A. Livingstone, The Oxford Dictionary of the Christian Church. Oxford 2005 
(Online 2009), 1297; A. Solignac SJ, Art. Pélerinage, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et 
mystique, XII, 78–79; 888–940.

11	 G. Muschiol, Zur Spiritualität des Pilgerns im frühen Mittelalter, in: K. Herbers / R. Plötz (Hrsg.), Spiri-
tualität des Pilgerns. Tübingen 1993, 25–38; K. Herbers / R. Plötz, Einführung: Zur Spiritualität des Pil-

die Pilgerfahrten nach Santiago de Compostela, oft polemisch, im Stil des Grobia-
nismus seiner Zeit, kritisiert hatte.6 Rasant ist auch die Zahl der Publikationen 
zum Pilgern gestiegen, im deutschsprachigen Raum von knapp einem Dutzend 
im Jahr 1990 auf mehr als 430 Titel im Jahr 2013.7

Angesichts einer solchen Fülle kann in diesem Beitrag nur ein sehr beschränk-
ter, notwendig selektiver Einblick in die Pilgerliteratur gegeben werden. Er orien-
tiert sich an folgenden Kriterien: Werden die Geschichte, Soziologie, Theologie, 
Spiritualität oder Praxis des Pilgerns solide behandelt? Kann die Publikation als 
Impulsgeber für eine Weise des Pilgerns dienen, das – im besten Falle – den öku-
menischen und interreligiösen Austausch sowie die (politische) Versöhnung för-
dert und der Umkehr- und Erlösungsbotschaft des Christentums „zuarbeitet“?

Zur Geschichte des Pilgerns

Verpflichtende oder freiwillige Pilgerfahrten mit oft jahrtausendealten Traditio
nen lassen sich in allen Weltreligionen nachweisen. Gediegene Einblicke in die 
Pilgermotive, -formen und -praktiken der abrahamitischen Religionen8 gibt der 
Sammelband von Hafner, Talabardon und Vorpahl.9 Vorgestellt werden darin 
unter anderem für den Islam neben der bekannten großen Mekka-Pilgerfahrt 
(Haddsch) auch die eher persönlichen Pilgerweisen der ‘Umra und Ziyāra (183–
195), und für das Judentum die Wallfahrtstraditionen des Alten Israels (11–39) 
und das chassidische Pilgern (151–182). Die wechselnden Motive des antiken 
christlichen Pilgerns in das erst nach Konstantin so benannte „Heilige Land“ er-
läutert Johann E. Hafner (65–85). Maßgeblich für das Ausmaß und die Ziele der 
Pilgerströme dorthin, nachweisbar ab 170 n.Chr., waren die sich wandelnden 
Deutungen Jerusalems bzw. des Tempels, die Kirchenbauten Kaiser Konstantins 
und die Pilgerfahrt seiner Mutter Helena sowie die Inkarnationstheologie. 

Die Entwicklung des Pilgerns10 zu den Märtyrer- und Apostelgräbern in Rom 
(ab dem 4. Jh.) und des Heiligen- und Reliquienkultes muss man sich aus teilwei-
se älteren Werken erschließen.11 Hilfreiche Übersichten über die Motive, Formen 

417

Pilgern



und äußeren Bedingungen des Pilgerns im Mittelalter bieten, namentlich am Bei-
spiel von Santiago de Compostela, die einschlägigen Arbeiten des Historikers 
Klaus Herbers.12 Er geht bei den meisten Personen „meist eher“ von einem Mix 
geistlicher und weltlicher Pilgermotive aus. Unter ersteren seien „die Wunderhil-
fe und der Wunsch nach Selbstheiligung“ die wichtigsten gewesen, die seit dem 
11. Jh. „ergänzt, aber nie gänzlich verdrängt“ worden seien durch die „Entwick-
lung der Ablässe“. Hinzu kamen die kirchlicher- und staatlicherseits verhängten 
„Buß-“ bzw. „Strafpilgerfahrten“ sowie das „Delegations-“ bzw. „Mietpilgern“ im 
Auftrag anderer Personen.13 Am Beispiel von Santiago de Compostela verdeutlicht 
Herbers, wie sich in den unterschiedlichen Überlieferungsschichten zum Jakobus-
grab die jeweiligen Interessenlagen der Geistlichen von Santiago und der regio-
nalen Herrscher widerspiegeln: Historisch ging es ihnen zunächst um die Gewin-
nung der kirchlichen Oberhohheit über die traditionellen Zentren Toledo, Braga 
und Mérida. Erst in einer zweiten Phase wurde der Heilige Jakobus als „Schutz-
herr“ und hernach als „aktiver Schlachtenhelfer“ im Kampf gegen die Muslime 
herausgestellt, bevor mit diesem Argument die jährlichen Abgaben von Getreide 
und Wein aus ganz Spanien an die Kirche von Santiago begründet wurden.14 Für 
den Rückgang des europaweiten Pilgerns seit dem 16. Jh. macht Herbers neben 
Reformation, Inquisition und der Regionalisierung der nun als „typisch katho-
lisch“ propagierten Wallfahrten auch wirtschaftliche (Verarmung, Bandenwesen) 
und politische (Kriege, Französische Revolution) Faktoren geltend.15

Luther und das Pilgern 

Kritik an der Notwendigkeit des Pilgerns, an Gefährdungen der Pilgernden durch 
Betrug, Diebstahl, Tod oder Unkeuschheit, an ihrem Mangel an innerer Disposi
tion sowie an Ungereimtheiten mancher Pilgerziele begleitete das christliche Pil
gern seit der Patristik in wechselnden Akzentuierungen, wie Daniel Vorpahl he-
rausarbeitet.16 Die spätmittelalterliche Kritik richtete sich, oftmals wirkungslos, 
gegen den Aberglauben und die Unglaubwürdigkeit mancher Reliquien, sprach 
vielen Pilgernden die echte Motivation ab und schlug in ihrer zum Teil kategori
schen Ablehnung des Pilgerns scharfe und mitunter bissige Töne an. Martin Lu-

gerns im christlichen Westen, in: a.a.O., 7–24; C. Tölkes, Moderner Pilgertourismus nach Rom. Eine empi-
rische, motivorientierte Studie, in: J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern, 233–252 

	 [s. Anm. 9].
12	 K. Herbers, Pilgerformen und -motive im Mittelalter, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern, 

75–90 [s. Anm. 3]; ders., Jakobsweg. Geschichte und Kultur einer Pilgerfahrt. München 32011; ders. 
(Übers.), Der Jakobsweg. Ein Pilgerführer aus dem 12. Jahrhundert. Stuttgart 2011. Dazu auch C. Kühn, 
Die Pilgerfahrt [s. Anm. 6].

13	 K. Herbers, Pilgerformen, 78 ff. [s. Anm. 12].
14	 K. Herbers, Jakobsweg [s. Anm. 12].
15	 Ebd., 102–108. 
16	 D. Vorpahl, „Wozu denn in die Ferne schweifen ...?“ Zur Geschichte der Pilgerkritik, ihrer Argumentation 

und Wirkung, in: J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern, 125–148 [s. Anm 9].

418

Lektüre



ther, so Vorpahl, stehe erkennbar in dieser pilgerkritischen Tradition. Eine Ge-
samtanalyse der umfangreichen Aussagen Luthers zum Pilgern steht noch aus, 
doch kommt der norwegische Theologe und Pilgerpastor Roger Jensen nach ei-
ner gründlichen Auswertung von dessen Schriften zum Ergebnis, dass der Refor-
mator eine „differenzierte“ Stellungnahme zum Pilgern abgegeben habe, die „im 
Zuge der Konfessionalisierung des Protestantismus verloren“ ging und „von der 
Lutherforschung weitgehend vernachlässigt“ wurde. Pilgern sei für Luther „eine 
Frage des rechten Gebrauchs“ gewesen, und er selbst habe ja auch Jesu Lebens- 
und Wirkungsstätten besuchen wollen.17 Protestantischerseits, so sein Fazit, sei 
also das Pilgern grundsätzlich erlaubt. Andere evangelische Autoren, wie Notger 
Slenczka und Detlef Lienau, teilen Jensens Urteil, und die drei Genannten be-
mühen sich um eine theologische Neubegründung des Pilgerns aus protestan-
tischer Perspektive: Jensen schöpfungstheologisch und mit Motiven aus Luthers 
Kleinem Katechismus18, Slenczka mit Bezug auf das reformatorische Anliegen der 
Selbsterkenntnis19, und Lienau sogar mit einer differenzierten Rehabilitierung 
der Catholica „Tradition“, „Volksfrömmigkeit“, „Heilige“ und „Ablass“ sowie mit 
einer eschatologischen Ausrichtung der Identitätsarbeit der Pilgernden.20 Lienau 
krönt seine langjährige Pilgerforschung und -praxis zudem mit einer profilierten 
Einweisung in die kontemplative Dimension des Pilgerns.21 Peter Zimmerling 
wirbt für eine von den „vorreformatorischen Konfessionen“ zu lernende „Er-
weiterung der Formenvielfalt“ lutherischer Spiritualität: durch die Einbeziehung 
von „Leib und Seele“ und „Naturerfahrung“, die Offenheit für eine spirituelle 
Erlebnisorientierung und die Erfahrung von Gemeinschaft sowie die Momente 
der Stille und des Übens.22

Sozialwissenschaftliche Befunde 

Für eine erste sozialwissenschaftliche Einordnung des Pilgerns empfehlen sich 
neben den Klassikern von Daniele Hervieu-Léger23, Zygmunt Bauman24 und Vic-
tor Turner25 sowie der Literaturübersicht von Detlef Lienau26 die Beiträge von 

17	 R. Jensen, Weit offene Augen. Pilgern gestern und heute. Göttingen 2018, 127–154, hier: 152 f.
18	 Ebd., 197–245.
19	 N. Slenczka, Pilgern und Protestantismus, 60 f. [s. Anm. 2].
20	 D. Lienau, Sich fremd gehen. Warum Menschen pilgern. Ostfildern 2009, 73–78; 155.
21	 D. Lienau, Pilgern als mystischer Erfahrungsweg, in: GuL 91 (2018), 134–141.
22	 P. Zimmerling, Hat das Pilgern ein Heimatrecht in der lutherischen Spiritualität?, in: E. Üeberschär (Red.), 

Pilgerschritte. Neue Spiritualität auf uralten Wegen (Loccumer Protokolle 2/05). Loccum 2005, 51–63. 
Vgl. K. Nagorni, „Kommt, Kinder, lasst uns gehen ...“. Pilgern als Ausdrucksmittel protestantischer Spiritu-
alität, in: P. Zimmerling (Hrsg.), Handbuch Evangelische Spiritualität. Bd. 3. Göttingen 2020, 725–740.

23	 D. Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten: Religion in Bewegung. Würzburg 2004.
24	 Z. Bauman, Flüchtige Moderne. Frankfurt 2003; ders., Flaneure, Spieler und Touristen. Hamburg 2007.
25	 V. Turner, The Center Out There: Pilgrim's Goals, in: History of Religions 12 (1973), 191–230; ders., 

Pilgrimage and Communitas, in: Studia Missionalia 23 (1974), 305–327; V. Turner / E. Turner, Image 
and Pilgrimage in Christian Culture. New York 1978.

419

Pilgern



Michael Ebertz, Markus Gamper und Julia Reuter: Ebertz stellt die Typen des „al-
ten“, mittelalterlichen Pilgers und des „neuen“ Pilgers gegenüber. Ersterer lasse 
sich anhand seines „festen, kirchlich weitgehend kontrollierten und auch ge-
samtgesellschaftlich legitimierten Formats“ kennzeichnen. Der zeitgenössische 
Pilger hingegen sei in der Regel individualisiert, informalisiert, weitgehend ent-
kirchlicht, „nicht mehr fromm, vielleicht auch nicht mehr religiös, sondern spi-
rituell“ im Sinne einer „Offenheit und Öffnung des Menschen für das Geheim-
nis über und hinter seinem – rational nicht verrechenbaren – Leben“. Er kom-
pensiere das Fehlen oder Unterlaufen eines „dogmatischen Kerns“ durch den 
„Stellenwert der Erfahrungsdimension“ und die Haltung des Suchens.27 Gamper 
und Reuter untersuchen die sozialdemographische Zusammensetzung und die 
Motive von Pilger(inne)n auf dem spanischen Camino.28 In einem Teilprojekt 
beschreiben sie die von katholischen Theolog(inn)en mitunter verwischte29 Dif-
ferenz zwischen den Profilen von Pilger(inne)n und Wallfahrer(inne)n.30 Im Ver-
gleich zu Heilig-Rock-Wallfahrer(inne)n sind Camino-Pilger(innen) demnach 
jünger, höher gebildet, haben einen paritätischen, also höheren Frauenanteil 
und bezeichnen sich häufiger als „spirituell“ denn als „religiös“, aber nicht als 
ablehnend gegenüber der Kirche. Bei ihnen nehmen die Motive „Zu sich selbst 
finden“, „Ausklinken aus dem Alltag“ und „Stille genießen“ die ersten Plätze 
ein, während Wallfahrer(innen) stärker zielorientiert sind („Den Heiligen Rock 
sehen“). 

26	 D. Lienau, Der erforschte Pilger: Was wissen wir über die Sinnsucher gestern, heute und morgen, in: C. 
Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), „Ich bin dann ...“, 72–99 [s. Anm. 2].

27	 M. Ebertz, Der „alte“ und der „neue“ Pilger, in: P. Heiser / C. Kurrat, Pilgern gestern, 91–112, hier: 99; 
104; 106 [s. Anm. 3].

28	 M. Gamper / J. Reuter, Pilgern als spirituelle Selbstfindung oder religiöse Pflicht? Empirische Befunde zur 
Pilgerreise auf dem Jakobsweg, in: St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern. Ein populäres 
Thema interdisziplinär erforscht. Würzburg 2017, 77–108; dies., Pilgern als körperliche Herausforderung 
und spirituelles Erlebnis, in: a.a.O., 151–177.

29	 Das gilt sowohl für die pilgertheologisch und -praktisch sehr anregende Publikation von M. Rosen-
berger, Wege, die bewegen. Eine kleine Theologie der Wallfahrt. Würzburg 2005, als auch für H. Aepli 
u.a., Vier Pilger – ein Ziel. Zu Fuß nach Jerusalem. Würzburg 2015. B. Kranemann, Auf dem Weg. Über-
legungen zu einer Theologie der Wallfahrt aus der Liturgie, in: Liturgisches Jahrbuch 61 (2011), 3–22, 
bezieht sich begrifflich ganz auf „Wallfahrt“. Dezidiert pilgerbezogen bleibt die hervorragende theo-
logisch-anthropologische Grundlagenstudie von C. May, Pilgern. Menschsein auf dem Weg. Würzburg 
2004, die mit Hilfe biblischer Quellen und klassischer Pilgerberichte menschliche Existenz als Pil-
gerexistenz unterwegs zur ewigen Heimat deutet und dieses Grundverständnis für die Inkulturation 
des Christseins in die Postmoderne heranzieht. 

30	 M. Gamper / M. Lörsch, Pilgern oder Wallfahren – Ausdruck zeitgenössischer Spiritualität und Religion? 
Eine Vergleichsstudie zwischen Pilgern auf dem Jakobsweg nach Santiago de Compostela und der Heilig-
Rock-Wallfahrt in Trier, in: St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern, 229–267 [s. Anm. 
28]. Als modellhaft kann die vom damaligen (2010–2012) Leiter der Trierer Heilig-Rock-Wallfahrt, 
Georg Bätzing, verantwortete Konzeption dieser Trierer Jubiläumswallfahrt gelten: Soziologisch 
informiert und theologisch reflektiert bemüht sie sich um die Anschlussfähigkeit sowohl an das 
moderne Pilgern als auch an die Ökumene; siehe G. Bätzing, Eine neue Geschichte zum alten Stoff. Die 
Konzeption der Heilig-Rock-Wallfahrt 2012 als geistliches Ereignis zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in:  

	 St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern, 215–228 [s. Anm. 28]. 

420

Lektüre



Gründliche soziologische Analysen liefern Rainer Schützeichel und Christian Kur-
rat: Schützeichel31 versteht Pilgern sozialtheoretisch als Handlungsformat, das 
bestimmte Regeln aufweist. Es sei einer „Schwellen- oder Umwandlungsphase“ 
zuzuordnen und stehe den Eigenschaften des Alltagslebens diametral gegenüber. 
Auch eigne ihm eine spontan-brüderliche und mit Rollendifferenzierungen ver-
bundene „communitas“. Außerdem sei (modernes) Pilgern ein freiwilliges, kör-
perlich mobiles, transreligiöses und universalistisches Handlungsformat, das als 
„Krisengenerator“ fungiere und in der Beschränkung auf Wesentliches eine „Prä-
senskultur“ fördere. Die Verknüpfung mit andersartigen Handlungsformaten, wie 
zum Beispiel „Reisen“ oder „Wellness-Erholung“32, sei auch eine Gefahr, weil sie 
die Regeln des Pilgerns säkularisieren könne. 

Kurrat33 hat mithilfe von 24 qualitativen Interviews mit Jakobspilger(inne)n 
die biographische Bedeutung des Pilgerns untersucht und mit Bezug auf die aus-
lösende Lebenssituation und ihre Verarbeitungsweise während des Unterwegs-
seins sieben Idealtypen von Pilgerbiographien abgeleitet: In ihnen geht es da-
rum, das eigene Leben zu „bilanzieren“, eine „Krise“ zu bewältigen, eine „Aus-
zeit“ zu nehmen oder einen biographischen „Übergang“ oder einen „Neustart“ 
zu gestalten oder – von bewusster Biographiearbeit entkoppelt – sich für andere 
aufzuopfern oder sich als „Helfer“ für Mitpilgernde „berufen“ zu wissen.  

„Jerusalem turn“

Zwei Initiativen markieren eine geographische und theologisch-konzeptionelle 
Trendumkehr des Pilgerns und proklamieren nun Jerusalem als ultimatives Pilger-
ziel. Logistisch koordiniert Johannes Aschauer das „internationale Friedenspro
jekt JERUSALEM WAY“34 mit dem Plan, von Finisterre bei Santiago Teile des Ja-
kobswegenetzes „rückwärts“ zu begehen und es dann über den Balkan und die 
Türkei nach Jerusalem zu verlängern. Den Anstoß für dieses Unterfangen bildete 
Aschauers eigene Jerusalemtour, von der er sehr lebendig, auch mit religiösen 
und krisenhaften Momenten erzählt.35

31	 R. Schützeichel, Über das Pilgern. Soziologische Analysen einer Handlungskonfiguration, in: P. Heiser / 
	 C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern, 19–43 [Anm. 3].
32	 Zu derartigen Überschneidungen s.: C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), „Ich bin dann ...“ 
	 [s. Anm. 2]; M. Heid / B. Schnettler, Reisen mit spirituellen Sinnangeboten. Explorationen im Feld moder-

ner Pilgerformen, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern, 221–243 [s. Anm. 3].
33	 C. Kurrat, Biographische Bedeutung und Rituale des Pilgerns, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern 

gestern, 161–191 [s. Anm. 3]; C. Kurrat, Renaissance des Pilgertums. Zur biographischen Bedeutung des 
Pilgerns auf dem Jakobsweg. Münster 2015.

34	 Seine Website: www.jerusalemway.org (Stand: 27.07.2020).
35	 J. Aschauer, Auf dem Jerusalemweg. Eine außergewöhnliche Pilgerreise: Aus dem Herzen Europas zu Fuß 

nach Jerusalem. München – Berlin 2016.

421

Pilgern



Als theologische und spirituelle Fundierung des Jerusalemweges liest sich der 
gründlich reflektierte Pilgerbericht des Judaisten, Exerzitienbegleiters und Jesui
ten Christian Rutishauser: „Eine globalisierte Welt braucht ein Pilgerziel mit 
Weltbedeutung. Jerusalem steht im Fokus dreier Weltreligionen und der Politik 
der Weltgemeinschaft. Santiago aber ist europäisch, zudem ‚nur‘ katholisch“ 
und der „Pilgerboom dahin“ möglicherweise „unbewusst von einem verdräng-
ten antiislamischen Ressentiment getragen“36. Mit seiner dezidierten Zielbestim
mung und dem Leitmotiv der friedlichen „Völkerwallfahrt nach Zion am Ende 
der Zeiten“ setzt sich Rutishauser differenziert ab von Friedrich Nietzsches po-
pulärem Slogan „Der Weg ist das Ziel“ (36; 38). Angesichts der Wunden der Bal-
kankriege und des Bürgerkriegs in Syrien erlebte er „das Pilgern als mystisch-po-
litischen Weg, mich Gott zu nähern“, auch indem er versuchte, „alles Wider-
ständige als Einladung zu Wachstum und Reifung anzunehmen“ (119). Er unter-
scheidet eine spirituelles, eine interreligiöse und eine friedenspolitische Dimen-
sion des Jerusalemwegs und verbindet das „spirituelle Üben des Einzelnen“ (44; 
105 f.) mit dem „Dialog und Frieden im unmittelbar Zwischenmenschlichen“ 
der Pilgergruppe und einer „interreligiösen Vision“. Letztere konnte in Jerusalem 
„bruchstückhaft“ umgesetzt werden in einer von über hundert Vertreter(inne)n 
der abrahamitischen Religionen besuchten „Pilgerkonferenz für den Frieden“ 
(153). „Gemeinsames Lernen, Spiritualität der Gastfreundschaft [und] Segnen 
der Anderen“ benennt Rutishauser als Mittel dafür, „nicht nur den eigenen 
Glauben zu stärken, sondern auch die Offenheit für andere Traditionen“ (154). 
Zusammenfassend deutet er Pilgern als „eine Art Sakrament dafür, dass der 
Mensch seine Heimat nicht in dieser Welt hat. Das Unterwegssein bringt geistig-
geistliche Verwandlung mit sich. Was am Leib durch das Gehen vollzogen wird, 
bewirkt einen inneren Weg. Alle Sinne haben daran Teil“ (139).  Eine gemeinsa
me Publikation aller vier Mitgeher(innen) versammelt die Blog-Beiträge wäh-
rend der siebenmonatigen Pilgertour sowie nachträgliche Reflexionen und be-
handelt auf inspirierende Weise praktische, beziehungsmäßige und im erwei-
terten Sinne spirituelle Aspekte jenes Abenteuers.37 Zwei weitere Formate „ern-
ten“ die Früchte dieses gelungenen Schweizerischen Jerusalemprojektes: Sehr 
anmutig lesen sich die Pilgergedichte von Hildegard Aepli.38 Anrührend – auch 
für den Religionsunterricht nutzbar – setzt die von Christof Wolf SJ produzierte 
DVD39 Schlüsselszenen der Pilgertour ins Bild. 

36	 C. Rutishauser, Zu Fuß nach Jerusalem. Mein Pilgerweg für Dialog und Frieden. Ostfildern 2013, 33 (im 
Folgenden: Seitenzahlen in Klammern).

37	 H. Aepli u.a., Vier Pilger [s. Anm. 29].
38	 H. Aepli, Zu Fuß [s. Anm. 1].
39	 C. Wolf, Die Schrittweisen zu Fuß nach Jerusalem (Loyola Productions Munich). München 2012.

422

Lektüre



40	 (Eher) seriöse Titel bieten z.B. www.theologische-buchhandlung.de/pilgern.htm, https://beate-ste-
ger.de/shop/ sowie die Websites einzelner Jakobsgesellschaften und anderer, Pilgerwege betreuender 
Organisationen.

41	 A. Knapp, Pace e bene! Ein spiritueller Pilgerbegleiter für den Franziskusweg. Würzburg 2019.
42	 Grundthemen des Pilgerns werden auch solide behandelt in: M. Rosenberger, Wege [s. Anm. 29]; 
	 G. Magirius, Schritt für Schritt zum Horizont. Pilger-Werkbuch. Freiburg i. Br. 2015; mit Übungen: 
	 P. Müller, Die Seele laufen lassen. Pilgertage und spirituelle Wanderungen. München 2004; als Gebete: 

H. Warkentin (Hrsg.), Pilgergebete. München 22016.
43	 Ökumenischer Pilgerweg e.V. (Hrsg.), Der Ökumenische Pilgerweg durch Sachsen, Sachsen-Anhalt und 

Thüringen. Weimar 102018, URL: https://www.oekumenischer-pilgerweg.de (Stand: 27.07.2020).

Pilgerführer, Pilgerbegleiter und Spiritualität

Publizierte Pilgerführer informieren entweder eher über Verlauf, Infrastruktur, 
Geschichte und kulturelle Besonderheiten eines Weges oder bieten eher geistli-
che Impulse für den Vollzug des Pilgerns. Aus der nicht überschaubaren Masse 
beider Arten von Pilgerführern40 sei je ein sich als Muster empfehlendes Beispiel 
vorgestellt.

Andreas Knapp, Priester, Poet und Kleiner Bruder vom Evangelium, hat seine 
über 30-jährigen Pilgererfahrungen auf dem italienischen Franziskusweg zu ei-
nem kompakten und sprachlich erfrischenden „spirituellen Pilgerbegleiter“ ver-
dichtet, dem brauchbarsten und geistlich profundesten seiner Gattung.41 Zwi-
schen einer existenziellen Deutung des Lebens des hl. Franziskus (9–37) und 
dessen und Klaras Grundgebeten (146–150) behandelt Knapp alle wesentlichen 
„Themen für unterwegs“42 (40–143), die er jeweils mit Hilfe von inhaltlichen 
Einführungen, Fragen oder Übungen sowie eigenen Gedichten entfaltet. Sein 
Anliegen läuft darauf hinaus, Pilgernde, angeregt vom Beispiel des hl. Franz von 
Assisi, auf dem Weg zu einer ganzheitlichen spirituellen Tiefentransformation 
zu begleiten, die der je persönlichen Ausprägung als alter Christus dient. 

Die Darstellung eines bewusst christlich und ökumenisch gestalteten Pilger-
weges findet sich in einem schönen, handlichen und sorgfältig über die Infra-
struktur, Geschichte und Kultur der durchwanderten Landschaft Auskunft ge-
benden Pilgerführer, dessen Angaben durch neueste Informationen auf einer 
Webseite aktualisiert und um ein dort erhältliches „Pilgerbrevier“ ergänzt wer-
den.43 Dieser Ökumenische Pilgerweg verläuft 450 km von Görlitz an der Grenze 
zu Polen bis nach Vacha an der ehemaligen innerdeutschen Grenze. Unterkunft 
bieten vorwiegend kirchliche Einrichtungen und Akteure, was zwei christlich 
profilbildende Vorteile hat: Pilger(innen) werden von freundlichen, religiös auf-
geschlossenen Herbergseltern aufgenommen und dieses Pilgerprojekt versucht, 
indem es auf Spenden basiert (8 € pro Nacht werden derzeit empfohlen), dem 
biblischen Impuls des „Umsonst“ (Mt 10,8) nahezukommen. Somit stellt es auch 
institutionell eine christliche Alternative zur, mitunter touristisch oder gesund-
heitlich verbrämten, kapitalistischen Gewinnlogik dar, die sich mittlerweile vie-
ler Pilgermittel (Unterkünfte, Publikationen, Ausrüstung) bemächtigt hat.

423

Pilgern



44	 Dies zeigen sowohl populäre Pilgerberichte, z.B. H. Kerkelings, Ich bin dann mal weg. Meine Reise auf 
dem Jakobsweg. München 2006, als auch authentische, nüchterne und ofmals im Eigenverlag ver-
triebene Pilgererzählungen, z.B. K. Andorfer, Camino im Winter. Briefe an die Kinder. Luftenburg (o.J.).

45	 M. Ebertz, Der „alte“, 104 [s. Anm. 27].
46	 Lumen gentium 14.
47	 (Spirituelle) Pilgerbegleiter(innen) werden u.a. ausgebildet in der Diözese Linz, der Katholischen 

Erwachsenenbildung München sowie Limburg, der Landvolkshochschule Niederaltaich, der Lip-
peschen, Bayerischen und Züricher Landeskirche sowie in der Evangelischen Landeskirche Nie-
dersachsen.

48	 C. Herwartz, Brennende Gegenwart. Exerzitien auf der Straße. Würzburg 2011; ders. u.a. (Hrsg.), 
	 Im Alltag der Straße Gottes Spuren suchen. Persönliche Begegnungen in Straßenexerzitien. Neukirchen-

Vluyn 2016.
49 H. Aepli, Zu Fuß, 12 (sic!) [s. Anm. 1].

Ausblick
     

Pilgern hat ein – von vielen kirchlichen Akteuren noch unterschätztes – enorm 
spiritualitätsförderliches44 und, bei günstigen Bedingungen, auch kirchlich-reli-
gionsproduktives Potenzial. Es ist eine für viele Menschen leicht zugängliche 
Form, die hilft, den Windungen der eigenen Biographie nachzuspüren und de-
ren Verletzungen heilen zu lassen sowie sich unterwegs anrühren zu lassen von 
jenem „Geheimnis über oder hinter [dem eigenen] Leben“45. Je passgenauer sol-
che spirituellen Erlebnisse durch religiöse Objekte am Weg gedeutet und durch 
zuhörende und religiös sprachfähige Begleiter(innen) und mit Hilfe besonderer 
Übungen vertieft werden, um so eher besteht die Chance, dass spirituelle An-
mutungen geistig-religiös durchformt werden und bleibende Früchte tragen. Als 
sehr erfreulich und zukunftsfähig auch für die „pilgernde Kirche“46 ist zu werten, 
dass sich in den letzten Jahren im deutschen Sprachraum viele religiöse Akteure 
und Organisationen aufgemacht haben, oftmals im Verbund mit anderen, Pil-
gerwege zu gestalten, auszustatten und dafür Freiwillige als Wegbetreuer(innen), 
Kirchenöffner(innen), Herbergseltern und „spirituelle Pilgerbegleiter(innen)“47 
zu gewinnen. Nachdenklich stimmt, dass einschlägige christliche Klassiker, z.B. 
der Bericht des Pilgers des Ignatius von Loyola oder die Aufrichtigen Erzählungen 
eines russischen Pilgers, in der aktuellen Pilgerbewegung so gut wie gar keine Rol-
le spielen. Für geistlich inspirierende Personen, Theolog(inn)en, Exerzitien- und 
Bildungshäuser steht die zu leistende Arbeit meist noch am Anfang: Es gilt, so-
wohl theologische Grundsatzfragen zu klären – z.B. das Zueinander von (präsen-
tischer) Schöpfungstheologie und Eschatologie – als auch Formate zu entwickeln, 
die die Spiritualität, zumal der Ignatianischen Exerzitien, der Straßenexerzitien48 
und/oder des kontemplativen Herzensgebets nach Franz Jalics oder der ortho-
doxen Tradition, mit den neu zu entdeckenden Schätzen des Pilgerns vermit-
teln. Das Ziel hat Hildegard Aepli poetisch zutreffend umschrieben: „[U]m 
nichts anderes geht es als dass ich in dich hineinlaufe in deine Gegenwart.“49

424

Lektüre


