Lektiire

Michael Hainz SJ | Berlin

geb. 1954, Dr., Lehrbeauftragter an der
Universitdt Leipzig, Seelsorger des Jesuiten-
Fliichtlingsdienstes (JRS), Pilgerbegleiter

michael.hainz@jesuiten.org

... dassich in dich hineinlaufe in deine
Gegenwart"

Pilger-Literatur im Uberblick

Zeitgenossischem Pilgern wohnt ein Zauber inne, der gleichermafien religions-
freie, spirituell Suchende und kirchlich gebundene Menschen in Bann zieht.
Rund 345.000 Pilger(innen) legten im Jahr 2019 die letzten 100 km zu Fufd oder
die letzten 200 km mit dem Fahrrad oder Esel nach Santiago de Compostela zu-
riick, 1970 waren es nur 68.2 Nach Schitzungen der Vereinten Nationen pilgern
»jahrlich 300 bis 350 Millionen Menschen weltweit zu religitsen Statten“s. Der
neuere Pilgerboom ldsst sich auch an der europaweit feststellbaren Reaktivierung
alter, z.B. der Jakobswege*, und an der Eroffnung vieler neuer Pilgerwege ablesen.
So wurden in Osterreich neben vielen anderen der Martinus-, Wolfgang-, Benedikt-
und Stoakraftweg, die VIA NOVA, der Weg der Entschleunigung sowie, auf dem Pfad
protestantischer Bibelschmuggler, der Weg des Buches errichtet. Erstaunlicher
noch mutet an, dass mehrere evangelische Landeskirchen in Deutschland im
Hinblick auf das Reformationsjubildum 2017 einen Lutherweg mit einer Gesamt-
lange von ungefahr 2.500 km initiierten®, obwohl der Reformator rund 250mal

5

H. Aepli, Zu Fuf$ bis Jerusalem. Pilgergedichte. Wiirzburg 2012, 12.

Vatican News vom 16.12.2019; N. Slenczka, Pilgern und Protestantismus: Liisst sich das spirituelle Phd-
nomen theologisch deuten?, in: C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), ,Ich bin dann mal auf dem
Weg!” Spirituelle, kirchliche und touristische Perspektiven des Pilgerns in Deutschland. Konstanz 2018,
33-61, hier: 36.

C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern und heute. Eine Einfiihrung, in: dies., Pilgern gestern und heute. So-
ziologische Beitrige zur religiésen Praxis auf dem Jakobsweg. Miinster 22014, 7-17, hier: 10.

Zu den 30 Jakobs-Hauptwegen in Deutschland und 30 weiteren in Europa s. URL: http://www.
jakobswege-europa.de/wege/index.htm (Stand: 27.07.2020).

E. Steinhduser, Pilgern auf dem Lutherweg: Sind Reformation und Wallfahren doch vereinbar?, in:

C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), ,Ich bin dann mal ...”, 215-218, hier: 215 [s. Anm. 2].

416



Pilgern

die Pilgerfahrten nach Santiago de Compostela, oft polemisch, im Stil des Grobia-
nismus seiner Zeit, kritisiert hatte.® Rasant ist auch die Zahl der Publikationen
zum Pilgern gestiegen, im deutschsprachigen Raum von knapp einem Dutzend
im Jahr 1990 auf mehr als 430 Titel im Jahr 2013.7

Angesichts einer solchen Fiille kann in diesem Beitrag nur ein sehr beschrank-
ter, notwendig selektiver Einblick in die Pilgerliteratur gegeben werden. Er orien-
tiert sich an folgenden Kriterien: Werden die Geschichte, Soziologie, Theologie,
Spiritualitdt oder Praxis des Pilgerns solide behandelt? Kann die Publikation als
Impulsgeber fiir eine Weise des Pilgerns dienen, das — im besten Falle — den 6ku-
menischen und interreligiosen Austausch sowie die (politische) Versohnung for-
dert und der Umkehr- und Erlésungsbotschaft des Christentums ,zuarbeitet”?

Zur Geschichte des Pilgerns

Verpflichtende oder freiwillige Pilgerfahrten mit oft jahrtausendealten Traditio-
nen lassen sich in allen Weltreligionen nachweisen. Gediegene Einblicke in die
Pilgermotive, -formen und -praktiken der abrahamitischen Religionen?® gibt der
Sammelband von Hafner, Talabardon und Vorpahl.® Vorgestellt werden darin
unter anderem fiir den Islam neben der bekannten grof3en Mekka-Pilgerfahrt
(Haddsch) auch die eher personlichen Pilgerweisen der ‘Umra und Ziyara (183-
195), und fiir das Judentum die Wallfahrtstraditionen des Alten Israels (11-39)
und das chassidische Pilgern (151-182). Die wechselnden Motive des antiken
christlichen Pilgerns in das erst nach Konstantin so benannte ,Heilige Land” er-
lautert Johann E. Hafner (65-85). Maf3geblich fiir das Ausmafl und die Ziele der
Pilgerstrome dorthin, nachweisbar ab 170 n.Chr., waren die sich wandelnden
Deutungen Jerusalems bzw. des Tempels, die Kirchenbauten Kaiser Konstantins
und die Pilgerfahrt seiner Mutter Helena sowie die Inkarnationstheologie.

Die Entwicklung des Pilgerns!'® zu den Martyrer- und Apostelgrabern in Rom
(ab dem 4. Jh.) und des Heiligen- und Reliquienkultes muss man sich aus teilwei-
se dlteren Werken erschliefen.!! Hilfreiche Ubersichten iiber die Motive, Formen

6 C. Kiihn, Die Pilgerfahrt nach Santiago de Compostela. Geschichte, Kunst und Spiritualitit. Leipzig 2005,

111, zit. n. C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern, 10 [s. Anm. 3].

C. Kurrat / P. Heiser, Pilgern gestern, 9 [s. Anm. 3].

8 Eine buddhistisch orientierte Pilgertour in Japan beschreibt L. Schnabl, Meine Suche nach dem Nichts
— Wie ich tausend Kilometer auf dem japanischen Jakobsweg lief und was ich dabei fand. Miinchen 2019.
Diesen Hinweis verdanke ich P. Stefan Bauberger SJ.

9 J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern: Innere Disposition und praktischer Vollzug.
Wiirzburg 2012. Zum Haddsch s. auch: A. J. Wensinck / J. Jomier / B. Lewis, Hadjdj, in: P. Bearman
u.a. (Ed.), Encyclopaedia of Islam. Second Edition, URL: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_
COM_0249 (Stand: 27.07.2020). Diesen Hinweis verdanke ich P. Felix Korner SJ.

10 S. dazu F. L. Cross / E. A. Livingstone, The Oxford Dictionary of the Christian Church. Oxford 2005
(Online 2009), 1297; A. Solignac SJ, Art. Pélerinage, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et
mystique, XII, 78-79; 888-940.

11 G. Muschiol, Zur Spiritualitit des Pilgerns im friihen Mittelalter, in: K. Herbers / R. P16tz (Hrsg.), Spiri-
tualitit des Pilgerns. Tiibingen 1993, 25-38; K. Herbers / R. P16tz, Einfiihrung: Zur Spiritualitdt des Pil-

~N

417



Lektiire

und dufleren Bedingungen des Pilgerns im Mittelalter bieten, namentlich am Bei-
spiel von Santiago de Compostela, die einschldgigen Arbeiten des Historikers
Klaus Herbers.'? Er geht bei den meisten Personen , meist eher” von einem Mix
geistlicher und weltlicher Pilgermotive aus. Unter ersteren seien ,die Wunderhil-
fe und der Wunsch nach Selbstheiligung” die wichtigsten gewesen, die seit dem
11. Jh. ,ergédnzt, aber nie gdnzlich verdrangt” worden seien durch die ,,Entwick-
lung der Abldsse”. Hinzu kamen die kirchlicher- und staatlicherseits verhdangten
,Bud-“ bzw. ,Strafpilgerfahrten” sowie das ,Delegations-“ bzw. ,Mietpilgern” im
Auftrag anderer Personen.’” Am Beispiel von Santiago de Compostela verdeutlicht
Herbers, wie sich in den unterschiedlichen Uberlieferungsschichten zum Jakobus-
grab die jeweiligen Interessenlagen der Geistlichen von Santiago und der regio-
nalen Herrscher widerspiegeln: Historisch ging es ihnen zundchst um die Gewin-
nung der kirchlichen Oberhohheit iiber die traditionellen Zentren Toledo, Braga
und Mérida. Erst in einer zweiten Phase wurde der Heilige Jakobus als ,Schutz-
herr” und hernach als ,aktiver Schlachtenhelfer” im Kampf gegen die Muslime
herausgestellt, bevor mit diesem Argument die jahrlichen Abgaben von Getreide
und Wein aus ganz Spanien an die Kirche von Santiago begriindet wurden.' Fiir
den Riickgang des europaweiten Pilgerns seit dem 16. Jh. macht Herbers neben
Reformation, Inquisition und der Regionalisierung der nun als , typisch katho-
lisch” propagierten Wallfahrten auch wirtschaftliche (Verarmung, Bandenwesen)
und politische (Kriege, Franzosische Revolution) Faktoren geltend.'

Luther und das Pilgern

Kritik an der Notwendigkeit des Pilgerns, an Gefihrdungen der Pilgernden durch
Betrug, Diebstahl, Tod oder Unkeuschheit, an ihrem Mangel an innerer Disposi-
tion sowie an Ungereimtheiten mancher Pilgerziele begleitete das christliche Pil-
gern seit der Patristik in wechselnden Akzentuierungen, wie Daniel Vorpahl he-
rausarbeitet.!® Die spatmittelalterliche Kritik richtete sich, oftmals wirkungslos,
gegen den Aberglauben und die Unglaubwiirdigkeit mancher Reliquien, sprach
vielen Pilgernden die echte Motivation ab und schlug in ihrer zum Teil kategori-
schen Ablehnung des Pilgerns scharfe und mitunter bissige Tone an. Martin Lu-

gerns im christlichen Westen, in: a.a.O., 7-24; C. Tolkes, Moderner Pilgertourismus nach Rom. Eine empi-
rische, motivorientierte Studie, in: J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern, 233-252
[s. Anm. 9].

12 K. Herbers, Pilgerformen und -motive im Mittelalter, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern,
75-90 [s. Anm. 3]; ders., Jakobsweg. Geschichte und Kultur einer Pilgerfahrt. Miinchen 32011; ders.
(Ubers.), Der Jakobsweg. Ein Pilgerfiihrer aus dem 12. Jahrhundert. Stuttgart 2011. Dazu auch C. Kiihn,
Die Pilgerfahrt [s. Anm. 6].

13 K. Herbers, Pilgerformen, 78 ff. [s. Anm. 12].

14 K. Herbers, Jakobsweg [s. Anm. 12].

15 Ebd., 102-108.

16 D. Vorpahl, ,Wozu denn in die Ferne schweifen ...?" Zur Geschichte der Pilgerkritik, ihrer Argumentation
und Wirkung, in: J. E. Hafner / S. Talabardon / J. Vorpahl (Hrsg.), Pilgern, 125-148 [s. Anm 9].

418



Pilgern

ther, so Vorpahl, stehe erkennbar in dieser pilgerkritischen Tradition. Eine Ge-
samtanalyse der umfangreichen Aussagen Luthers zum Pilgern steht noch aus,
doch kommt der norwegische Theologe und Pilgerpastor Roger Jensen nach ei-
ner griindlichen Auswertung von dessen Schriften zum Ergebnis, dass der Refor-
mator eine , differenzierte” Stellungnahme zum Pilgern abgegeben habe, die ,im
Zuge der Konfessionalisierung des Protestantismus verloren” ging und ,von der
Lutherforschung weitgehend vernachléssigt” wurde. Pilgern sei fiir Luther ,eine
Frage des rechten Gebrauchs” gewesen, und er selbst habe ja auch Jesu Lebens-
und Wirkungsstdtten besuchen wollen.!” Protestantischerseits, so sein Fazit, sei
also das Pilgern grundsatzlich erlaubt. Andere evangelische Autoren, wie Notger
Slenczka und Detlef Lienau, teilen Jensens Urteil, und die drei Genannten be-
miihen sich um eine theologische Neubegriindung des Pilgerns aus protestan-
tischer Perspektive: Jensen schopfungstheologisch und mit Motiven aus Luthers
Kleinem Katechismus'®, Slenczka mit Bezug auf das reformatorische Anliegen der
Selbsterkenntnis'’, und Lienau sogar mit einer differenzierten Rehabilitierung
der Catholica ,Tradition”, , Volksfrommigkeit”, ,Heilige” und , Ablass” sowie mit
einer eschatologischen Ausrichtung der Identitdtsarbeit der Pilgernden.?® Lienau
kront seine langjahrige Pilgerforschung und -praxis zudem mit einer profilierten
Einweisung in die kontemplative Dimension des Pilgerns.?! Peter Zimmerling
wirbt fiir eine von den , vorreformatorischen Konfessionen” zu lernende , Er-
weiterung der Formenvielfalt” lutherischer Spiritualitdt: durch die Einbeziehung
von , Leib und Seele” und ,Naturerfahrung”, die Offenheit fiir eine spirituelle
Erlebnisorientierung und die Erfahrung von Gemeinschaft sowie die Momente
der Stille und des Ubens.?

Sozialwissenschaftliche Befunde

Fiir eine erste sozialwissenschaftliche Einordnung des Pilgerns empfehlen sich
neben den Klassikern von Daniele Hervieu-Léger?®, Zygmunt Bauman? und Vic-
tor Turner® sowie der Literaturiibersicht von Detlef Lienau®® die Beitrdge von

17 R. Jensen, Weit offene Augen. Pilgern gestern und heute. Gottingen 2018, 127-154, hier: 152 f.

18 Ebd., 197-245.

19 N. Slenczka, Pilgern und Protestantismus, 60 f. [s. Anm. 2].

20 D. Lienau, Sich fremd gehen. Warum Menschen pilgern. Ostfildern 2009, 73-78; 155.

21 D. Lienau, Pilgern als mystischer Erfahrungsweg, in: GuL 91 (2018), 134-141.

22 P. Zimmerling, Hat das Pilgern ein Heimatrecht in der lutherischen Spiritualitit?, in: E. Ueberschir (Red.),
Pilgerschritte. Neue Spiritualitit auf uralten Wegen (Loccumer Protokolle 2/05). Loccum 2005, 51-63.
Vgl. K. Nagorni, ,Kommt, Kinder, lasst uns gehen ...“. Pilgern als Ausdrucksmittel protestantischer Spiritu-
alitit, in: P. Zimmerling (Hrsg.), Handbuch Evangelische Spiritualitit. Bd. 3. Gottingen 2020, 725-740.

23 D. Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten: Religion in Bewegung. Wiirzburg 2004.

24 Z. Bauman, Fliichtige Moderne. Frankfurt 2003; ders., Flaneure, Spieler und Touristen. Hamburg 2007.

25 V. Turner, The Center Out There: Pilgrim's Goals, in: History of Religions 12 (1973), 191-230; ders.,
Pilgrimage and Communitas, in: Studia Missionalia 23 (1974), 305-327; V. Turner / E. Turner, Image
and Pilgrimage in Christian Culture. New York 1978.

419



Lektiire

Michael Ebertz, Markus Gamper und Julia Reuter: Ebertz stellt die Typen des ,al-
ten”, mittelalterlichen Pilgers und des ,neuen” Pilgers gegeniiber. Ersterer lasse
sich anhand seines ,festen, kirchlich weitgehend kontrollierten und auch ge-
samtgesellschaftlich legitimierten Formats” kennzeichnen. Der zeitgendssische
Pilger hingegen sei in der Regel individualisiert, informalisiert, weitgehend ent-
kirchlicht, ,nicht mehr fromm, vielleicht auch nicht mehr religios, sondern spi-
rituell” im Sinne einer ,Offenheit und Offnung des Menschen fiir das Geheim-
nis tiber und hinter seinem - rational nicht verrechenbaren — Leben”. Er kom-
pensiere das Fehlen oder Unterlaufen eines ,dogmatischen Kerns” durch den
»Stellenwert der Erfahrungsdimension” und die Haltung des Suchens.?” Gamper
und Reuter untersuchen die sozialdemographische Zusammensetzung und die
Motive von Pilger(inne)n auf dem spanischen Camino.?® In einem Teilprojekt
beschreiben sie die von katholischen Theolog(inn)en mitunter verwischte® Dif-
ferenz zwischen den Profilen von Pilger(inne)n und Wallfahrer(inne)n.*° Im Ver-
gleich zu Heilig-Rock-Wallfahrer(inne)n sind Camino-Pilger(innen) demnach
junger, hoher gebildet, haben einen paritdtischen, also hoheren Frauenanteil
und bezeichnen sich hdufiger als ,spirituell” denn als ,religios”, aber nicht als
ablehnend gegentiber der Kirche. Bei ihnen nehmen die Motive ,Zu sich selbst
finden”, , Ausklinken aus dem Alltag” und ,Stille genief3en” die ersten Plédtze
ein, wahrend Wallfahrer(innen) stirker zielorientiert sind (,Den Heiligen Rock
sehen”).

26 D. Lienau, Der erforschte Pilger: Was wissen wir iiber die Sinnsucher gestern, heute und morgen, in: C.
Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), ,Ich bin dann ...”, 72-99 [s. Anm. 2].

27 M. Ebertz, Der ,alte” und der ,neue” Pilger, in: P. Heiser / C. Kurrat, Pilgern gestern, 91-112, hier: 99;
104; 106 [s. Anm. 3].

28 M. Gamper / J. Reuter, Pilgern als spirituelle Selbstfindung oder religiose Pflicht? Empirische Befunde zur
Pilgerreise auf dem Jakobsweg, in: St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern. Ein populdres
Thema interdisziplindr erforscht. Wiirzburg 2017, 77-108; dies., Pilgern als kirperliche Herausforderung
und spirituelles Erlebnis, in: a.a.0., 151-177.

29 Das gilt sowohl fiir die pilgertheologisch und -praktisch sehr anregende Publikation von M. Rosen-
berger, Wege, die bewegen. Eine kleine Theologie der Wallfahrt. Wiirzburg 2005, als auch fiir H. Aepli
w.a., Vier Pilger — ein Ziel. Zu Fuf3 nach Jerusalem. Wiirzburg 2015. B. Kranemann, Auf dem Weg. Uber-
legungen zu einer Theologie der Wallfahrt aus der Liturgie, in: Liturgisches Jahrbuch 61 (2011), 3-22,
bezieht sich begrifflich ganz auf ,Wallfahrt”. Dezidiert pilgerbezogen bleibt die hervorragende theo-
logisch-anthropologische Grundlagenstudie von C. May, Pilgern. Menschsein auf dem Weg. Wiirzburg
2004, die mit Hilfe biblischer Quellen und klassischer Pilgerberichte menschliche Existenz als Pil-
gerexistenz unterwegs zur ewigen Heimat deutet und dieses Grundverstiandnis fiir die Inkulturation
des Christseins in die Postmoderne heranzieht.

30 M. Gamper / M. Lorsch, Pilgern oder Wallfahren — Ausdruck zeitgendssischer Spiritualitit und Religion?
Eine Vergleichsstudie zwischen Pilgern auf dem Jakobsweg nach Santiago de Compostela und der Heilig-
Rock-Wallfahrt in Trier, in: St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern, 229-267 [s. Anm.
28]. Als modellhaft kann die vom damaligen (2010-2012) Leiter der Trierer Heilig-Rock-Wallfahrt,
Georg Bitzing, verantwortete Konzeption dieser Trierer Jubilaumswallfahrt gelten: Soziologisch
informiert und theologisch reflektiert bemiiht sie sich um die Anschlussfahigkeit sowohl an das
moderne Pilgern als auch an die Okumene; siehe G. Bitzing, Eine neue Geschichte zum alten Stoff. Die
Konzeption der Heilig-Rock-Wallfahrt 2012 als geistliches Ereignis zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in:

St. Jakobusbruderschaft Trier (Hrsg.), Abenteuer Pilgern, 215-228 [s. Anm. 28].

420



Pilgern

Griindliche soziologische Analysen liefern Rainer Schiitzeichel und Christian Kur-
rat: Schiitzeichel®! versteht Pilgern sozialtheoretisch als Handlungsformat, das
bestimmte Regeln aufweist. Es sei einer ,,Schwellen- oder Umwandlungsphase”
zuzuordnen und stehe den Eigenschaften des Alltagslebens diametral gegeniiber.
Auch eigne ihm eine spontan-briiderliche und mit Rollendifferenzierungen ver-
bundene ,,communitas”. Aufierdem sei (modernes) Pilgern ein freiwilliges, kor-
perlich mobiles, transreligioses und universalistisches Handlungsformat, das als
,Krisengenerator” fungiere und in der Beschrankung auf Wesentliches eine ,Pra-
senskultur” fordere. Die Verkniipfung mit andersartigen Handlungsformaten, wie
zum Beispiel ,Reisen” oder , Wellness-Erholung“3?, sei auch eine Gefahr, weil sie
die Regeln des Pilgerns sdkularisieren konne.

Kurrat* hat mithilfe von 24 qualitativen Interviews mit Jakobspilger(inne)n
die biographische Bedeutung des Pilgerns untersucht und mit Bezug auf die aus-
losende Lebenssituation und ihre Verarbeitungsweise wiahrend des Unterwegs-
seins sieben Idealtypen von Pilgerbiographien abgeleitet: In ihnen geht es da-
rum, das eigene Leben zu ,bilanzieren”, eine ,Krise” zu bewdltigen, eine , Aus-
zeit“ zu nehmen oder einen biographischen ,Ubergang” oder einen , Neustart”
zu gestalten oder — von bewusster Biographiearbeit entkoppelt — sich fiir andere
aufzuopfern oder sich als ,Helfer” fiir Mitpilgernde ,berufen” zu wissen.

JJerusalem turn®

Zwei Initiativen markieren eine geographische und theologisch-konzeptionelle
Trendumkehr des Pilgerns und proklamieren nun Jerusalem als ultimatives Pilger-
ziel. Logistisch koordiniert Johannes Aschauer das ,internationale Friedenspro-
jekt JERUSALEM WAY“** mit dem Plan, von Finisterre bei Santiago Teile des Ja-
kobswegenetzes ,riickwiarts” zu begehen und es dann iiber den Balkan und die
Tiirkei nach Jerusalem zu verldangern. Den Anstof$ fiir dieses Unterfangen bildete
Aschauers eigene Jerusalemtour, von der er sehr lebendig, auch mit religiosen
und krisenhaften Momenten erzdhlt.>

31 R. Schiitzeichel, Uber das Pilgern. Soziologische Analysen einer Handlungskonfiguration, in: P. Heiser /
C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern, 19-43 [Anm. 3].

32 Zu derartigen Uberschneidungen s.: C. Antz / S. Bartsch / G. Hofmeister (Hrsg.), ,Ich bin dann ...”
[s. Anm. 2]; M. Heid / B. Schnettler, Reisen mit spirituellen Sinnangeboten. Explorationen im Feld moder-
ner Pilgerformen, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern gestern, 221-243 [s. Anm. 3].

33 C. Kurrat, Biographische Bedeutung und Rituale des Pilgerns, in: P. Heiser / C. Kurrat (Hrsg.), Pilgern
gestern, 161-191 [s. Anm. 3]; C. Kurrat, Renaissance des Pilgertums. Zur biographischen Bedeutung des
Pilgerns auf dem Jakobsweg. Miinster 2015.

34 Seine Website: www.jerusalemway.org (Stand: 27.07.2020).

35 J. Aschauer, Auf dem Jerusalemweg. Eine aufSergewéhnliche Pilgerreise: Aus dem Herzen Europas zu Fuf3
nach Jerusalem. Miinchen — Berlin 2016.

421



Lektiire

Als theologische und spirituelle Fundierung des Jerusalemweges liest sich der
griindlich reflektierte Pilgerbericht des Judaisten, Exerzitienbegleiters und Jesui-
ten Christian Rutishauser: , Eine globalisierte Welt braucht ein Pilgerziel mit
Weltbedeutung. Jerusalem steht im Fokus dreier Weltreligionen und der Politik
der Weltgemeinschaft. Santiago aber ist europdisch, zudem ,nur’ katholisch”
und der ,Pilgerboom dahin” mdoglicherweise ,, unbewusst von einem verdrdang-
ten antiislamischen Ressentiment getragen“3¢. Mit seiner dezidierten Zielbestim-
mung und dem Leitmotiv der friedlichen , Vélkerwallfahrt nach Zion am Ende
der Zeiten” setzt sich Rutishauser differenziert ab von Friedrich Nietzsches po-
puldrem Slogan ,Der Weg ist das Ziel“ (36; 38). Angesichts der Wunden der Bal-
kankriege und des Biirgerkriegs in Syrien erlebte er ,das Pilgern als mystisch-po-
litischen Weg, mich Gott zu ndhern”, auch indem er versuchte, ,alles Wider-
standige als Einladung zu Wachstum und Reifung anzunehmen® (119). Er unter-
scheidet eine spirituelles, eine interreligiose und eine friedenspolitische Dimen-
sion des Jerusalemwegs und verbindet das ,spirituelle Uben des Einzelnen” (44;
105 f.) mit dem ,Dialog und Frieden im unmittelbar Zwischenmenschlichen”
der Pilgergruppe und einer ,interreligidsen Vision”. Letztere konnte in Jerusalem
,bruchstiickhaft” umgesetzt werden in einer von tiber hundert Vertreter(inne)n
der abrahamitischen Religionen besuchten ,Pilgerkonferenz fiir den Frieden”
(153). ,Gemeinsames Lernen, Spiritualitdt der Gastfreundschaft [und] Segnen
der Anderen” benennt Rutishauser als Mittel dafiir, ,nicht nur den eigenen
Glauben zu stirken, sondern auch die Offenheit fiir andere Traditionen” (154).
Zusammenfassend deutet er Pilgern als ,eine Art Sakrament dafiir, dass der
Mensch seine Heimat nicht in dieser Welt hat. Das Unterwegssein bringt geistig-
geistliche Verwandlung mit sich. Was am Leib durch das Gehen vollzogen wird,
bewirkt einen inneren Weg. Alle Sinne haben daran Teil” (139). Eine gemeinsa-
me Publikation aller vier Mitgeher(innen) versammelt die Blog-Beitrdge wah-
rend der siebenmonatigen Pilgertour sowie nachtragliche Reflexionen und be-
handelt auf inspirierende Weise praktische, beziehungsmaifiige und im erwei-
terten Sinne spirituelle Aspekte jenes Abenteuers.?” Zwei weitere Formate ,ern-
ten” die Friichte dieses gelungenen Schweizerischen Jerusalemprojektes: Sehr
anmutig lesen sich die Pilgergedichte von Hildegard Aepli.*® Anrithrend - auch
fir den Religionsunterricht nutzbar — setzt die von Christof Wolf SJ produzierte
DVD?® Schliisselszenen der Pilgertour ins Bild.

36 C. Rutishauser, Zu Fuf8 nach Jerusalem. Mein Pilgerweg fiir Dialog und Frieden. Ostfildern 2013, 33 (im
Folgenden: Seitenzahlen in Klammern).

37 H. Aepli u.a., Vier Pilger [s. Anm. 29].

38 H. Aepli, Zu Fuf§ [s. Anm. 1].

39 C. Wolf, Die Schrittweisen zu Fuf§ nach Jerusalem (Loyola Productions Munich). Miinchen 2012.

422



Pilgern

Pilgerfihrer, Pilgerbegleiter und Spiritualitat

Publizierte Pilgerfiihrer informieren entweder eher tiber Verlauf, Infrastruktur,
Geschichte und kulturelle Besonderheiten eines Weges oder bieten eher geistli-
che Impulse fiir den Vollzug des Pilgerns. Aus der nicht tiberschaubaren Masse
beider Arten von Pilgerfiihrern*® sei je ein sich als Muster empfehlendes Beispiel
vorgestellt.

Andreas Knapp, Priester, Poet und Kleiner Bruder vom Evangelium, hat seine
uber 30-jahrigen Pilgererfahrungen auf dem italienischen Franziskusweg zu ei-
nem kompakten und sprachlich erfrischenden ,spirituellen Pilgerbegleiter” ver-
dichtet, dem brauchbarsten und geistlich profundesten seiner Gattung.*' Zwi-
schen einer existenziellen Deutung des Lebens des hl. Franziskus (9-37) und
dessen und Klaras Grundgebeten (146-150) behandelt Knapp alle wesentlichen
»,Themen fiir unterwegs“*> (40-143), die er jeweils mit Hilfe von inhaltlichen
Einfiihrungen, Fragen oder Ubungen sowie eigenen Gedichten entfaltet. Sein
Anliegen lauft darauf hinaus, Pilgernde, angeregt vom Beispiel des hl. Franz von
Assisi, auf dem Weg zu einer ganzheitlichen spirituellen Tiefentransformation
zu begleiten, die der je personlichen Auspragung als alter Christus dient.

Die Darstellung eines bewusst christlich und 6kumenisch gestalteten Pilger-
weges findet sich in einem schonen, handlichen und sorgfaltig tiber die Infra-
struktur, Geschichte und Kultur der durchwanderten Landschaft Auskunft ge-
benden Pilgerfiihrer, dessen Angaben durch neueste Informationen auf einer
Webseite aktualisiert und um ein dort erhdltliches ,Pilgerbrevier” erganzt wer-
den.*® Dieser Okumenische Pilgerweg verlduft 450 km von Gérlitz an der Grenze
zu Polen bis nach Vacha an der ehemaligen innerdeutschen Grenze. Unterkunft
bieten vorwiegend kirchliche Einrichtungen und Akteure, was zwei christlich
profilbildende Vorteile hat: Pilger(innen) werden von freundlichen, religios auf-
geschlossenen Herbergseltern aufgenommen und dieses Pilgerprojekt versucht,
indem es auf Spenden basiert (8 € pro Nacht werden derzeit empfohlen), dem
biblischen Impuls des , Umsonst” (Mt 10,8) nahezukommen. Somit stellt es auch
institutionell eine christliche Alternative zur, mitunter touristisch oder gesund-
heitlich verbramten, kapitalistischen Gewinnlogik dar, die sich mittlerweile vie-
ler Pilgermittel (Unterkiinfte, Publikationen, Ausriistung) beméachtigt hat.

40 (Eher) seriose Titel bieten z.B. www.theologische-buchhandlung.de/pilgern.htm, https://beate-ste-
ger.de/shop/ sowie die Websites einzelner Jakobsgesellschaften und anderer, Pilgerwege betreuender
Organisationen.

41 A. Knapp, Pace e bene! Ein spiritueller Pilgerbegleiter fiir den Franziskusweg. Wiirzburg 2019.

42 Grundthemen des Pilgerns werden auch solide behandelt in: M. Rosenberger, Wege [s. Anm. 29];

G. Magirius, Schritt fiir Schritt zum Horizont. Pilger-Werkbuch. Freiburg i. Br. 2015; mit Ubungen:
P. Miiller, Die Seele laufen lassen. Pilgertage und spirituelle Wanderungen. Miinchen 2004; als Gebete:
H. Warkentin (Hrsg.), Pilgergebete. Miinchen 22016.

43 Okumenischer Pilgerweg e.V. (Hrsg.), Der Okumenische Pilgerweg durch Sachsen, Sachsen-Anhalt und

Thiiringen. Weimar '°2018, URL: https://www.oekumenischer-pilgerweg.de (Stand: 27.07.2020).

423



Lektiire

Ausblick

Pilgern hat ein — von vielen kirchlichen Akteuren noch unterschitztes - enorm
spiritualitatsforderliches*t und, bei giinstigen Bedingungen, auch kirchlich-reli-
gionsproduktives Potenzial. Es ist eine fiir viele Menschen leicht zugdngliche
Form, die hilft, den Windungen der eigenen Biographie nachzuspiiren und de-
ren Verletzungen heilen zu lassen sowie sich unterwegs anriihren zu lassen von
jenem ,Geheimnis tiber oder hinter [dem eigenen] Leben“*. Je passgenauer sol-
che spirituellen Erlebnisse durch religiose Objekte am Weg gedeutet und durch
zuhorende und religios sprachfahige Begleiter(innen) und mit Hilfe besonderer
Ubungen vertieft werden, um so eher besteht die Chance, dass spirituelle An-
mutungen geistig-religios durchformt werden und bleibende Friichte tragen. Als
sehr erfreulich und zukunftsfahig auch fiir die ,,pilgernde Kirche“#® ist zu werten,
dass sich in den letzten Jahren im deutschen Sprachraum viele religiose Akteure
und Organisationen aufgemacht haben, oftmals im Verbund mit anderen, Pil-
gerwege zu gestalten, auszustatten und dafiir Freiwillige als Wegbetreuer(innen),
Kirchenoffner(innen), Herbergseltern und ,spirituelle Pilgerbegleiter(innen)“*’
zu gewinnen. Nachdenklich stimmt, dass einschldgige christliche Klassiker, z.B.
der Bericht des Pilgers des Ignatius von Loyola oder die Aufrichtigen Erzihlungen
eines russischen Pilgers, in der aktuellen Pilgerbewegung so gut wie gar keine Rol-
le spielen. Fiir geistlich inspirierende Personen, Theolog(inn)en, Exerzitien- und
Bildungshéduser steht die zu leistende Arbeit meist noch am Anfang: Es gilt, so-
wohl theologische Grundsatzfragen zu kldren — z.B. das Zueinander von (prasen-
tischer) Schopfungstheologie und Eschatologie — als auch Formate zu entwickeln,
die die Spiritualitdt, zumal der Ignatianischen Exerzitien, der Strafienexerzitien*
und/oder des kontemplativen Herzensgebets nach Franz Jalics oder der ortho-
doxen Tradition, mit den neu zu entdeckenden Schitzen des Pilgerns vermit-
teln. Das Ziel hat Hildegard Aepli poetisch zutreffend umschrieben: , [UJm
nichts anderes geht es als dass ich in dich hineinlaufe in deine Gegenwart.“*

44 Dies zeigen sowohl populire Pilgerberichte, z.B. H. Kerkelings, Ich bin dann mal weg. Meine Reise auf
dem Jakobsweg. Miinchen 2006, als auch authentische, ntichterne und ofmals im Eigenverlag ver-
triebene Pilgererzahlungen, z.B. K. Andorfer, Camino im Winter. Briefe an die Kinder. Luftenburg (0.J.).

45 M. Ebertz, Der ,alte”, 104 [s. Anm. 27].

46 Lumen gentium 14.

47 (Spirituelle) Pilgerbegleiter(innen) werden u.a. ausgebildet in der Didzese Linz, der Katholischen
Erwachsenenbildung Miinchen sowie Limburg, der Landvolkshochschule Niederaltaich, der Lip-
peschen, Bayerischen und Ziiricher Landeskirche sowie in der Evangelischen Landeskirche Nie-
dersachsen.

48 C. Herwartz, Brennende Gegenwart. Exerzitien auf der Strafse. Wiirzburg 2011; ders. u.a. (Hrsg.),

Im Alltag der Strafie Gottes Spuren suchen. Personliche Begegnungen in Strafsenexerzitien. Neukirchen-
Vluyn 2016.
49 H. Aepli, Zu Fufs, 12 (sic!) [s. Anm. 1].

424



