Beteiligen und Unterscheiden

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Vom Beteiligen zum Unterscheiden (Teil I1)*

Aufgabe der Christen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Beteiligen: Beziehung und Umkehr

Diese Verdnderung in der Beziehung von Theorie und Praxis zielt auf einen viel
tieferen Wandel ab. Dem Gesichtspunkt des Glaubensobjektes folgt der andere
nach, der das Glaubenssubjekt definiert: die Kirche, die Glaubigen, den Men-
schen. Eine Analyse der Erfahrung fiihrt zu einer Exegese der Texte — genau ge-
nommen dadurch, dass man von der Ekklesiologie zur Anthropologie tibergeht
und dass man wirklich die Praxis als theologischen Ort gelten ldsst. Es geht ja
da doch um dieselben christlichen Geheimnisse. In den Konzilstexten driickt
sich dieser Ubergang weniger in sich selbst aus, durch eine Erliduterung dieser
zwei Gesichtspunkte (die oft verwechselt oder nebeneinandergestellt werden),
als durch die konkrete Gestalt, in der sich der Primat von personlichen Bezie-
hungen dufiert: Anstelle von einem Irrtum zu sprechen, geht man auf den zu,
der sich tduscht; an die Stelle der erworbenen und besessenen Giiter tritt der
soziale Austausch; anstelle von neuen Ideen kommt Entwicklung in den Aus-
tausch usw.; oder auch, man erkldrt eher die zu setzende Handlung und den
einzurichtenden Dialog als die auszukliigelnde Lehre zu deren Verteidigung
und Erhértung.

»Dialog“: Dieses Wort ist so sehr in aller Munde, dass ihm eine Entwertung
droht und es zum Wechselgeld der Sentimentalitdt und der hehren Meinun-
gen wird. Dennoch fasst es alles zusammen. Die Vorgangsweise des Beteiligens
ist die der Beziehung; dadurch kommt die Problematik des Subjekts ins Spiel,

*  Erschienen in: Christus, Nr. 13 (1966), 518-537. Ubersetzt von Andreas Falkner SJ. Der erste Teil der
Ubersetzung erschien in GuL 3|2020, 318-326.

425




Lektiire

Wechselseitigkeit ist eingeschlossen. Dass das Konzil in Bezug auf die anderen
sich verstehe, dass es in den Mittelpunkt der Uberlegungen (die eben ,pastoral”
genannt wurden) die Frage nach der Beziehung stelle und aufhore, gelegentlich
dieser vorhandenen Frage alle Aspekte des ,inneren” und , dufleren” Lebens der
Kirche anzufiihren - das ist und bleibt eine Tatsache, die lehrmdf3ig von grofler
Bedeutung ist. Aber es handelt sich nicht nur um eine Analyse, die die Dring-
lichkeiten in Abhédngigkeit von zeitgendssischen Entwicklungen bestimmt, auch
nicht um ein simples Aufeinandertreffen, das dazu bestimmt ist, die unerldss-
lichen Prézisierungen anzubringen, sondern um ein Beteiligen an einer Bezie-
hung, die fiir die Kirche (und fiir jeden Christen) zu einer Erfahrung ,in Geist
und Wahrheit” werden soll. Welche Erfahrung? Die des notwendigen und nicht
auflosbaren Anders-Seins, das zu einem Zurtick-zu-sich-selbst aufruft, aber doch
zu einem Zurilick zu einem immer wieder zu setzenden Hinweis, selbst zu existie-
ren, um sich der Wahrheit zuzuwenden, die man schon bekannt hat.

Die Kirche, ebenso wenig der Christ, kann sich nicht mehr damit zufrieden-
geben, ein Defizit festzustellen. Das ist notig, aber es gentigt nicht. Gewiss, es ist
mutig, einer Situation ins Gesicht zu schauen, die nicht befriedigend ist, doch
diese und dhnliche Schritte in Freimut bedeuten einfach das Abgehen von einer
Behauptung; es macht keinen Sinn in Bezug auf die Sendung und den Glauben.
Auf einer Behauptung zu beharren, bedeutet, auf Sinn zu verzichten, ihn abzu-
lehnen. Wenn man sagt: ,Das ist nun einmal so”, sagt man nichts, was wahr ist.
Man lasst einfach zu, dass man eine den Tatsachen widersprechende , Wahr-
heit” ausgesprochen hat. Ein Gestindnis in Ehren, unumgénglich, vielleicht
auch anriihrend, aber nichtssagend. Das Konzil verweist auf eine vollig andere
Haltung: Tatsachen sind , die Zeichen der Zeit“. Es verleiht ihnen Sinn in dem
Moment, da es (im Prinzip!) die Analyse akzeptiert, die die anderen dazu anstel-
len und die diese seiner Vision im Namen der Soziologie, der Geschichte oder
der Politik entgegensetzen. Die Anerkennung dessen, wie die anderen das Chri-
stentum sehen, die Annahme von festgestellten oder von Wissenschaften be-
richteten Tatsachen, die dem Glauben fremd, aber , autonom” und vollig ver-
schieden'® sind, liefern der Kirche genau das, was ihr es gestattet, von sich Rechen-
schaft zu geben, die Wahrheit, die sie verkiindet, zu erldutern und auf die eigent-
liche Frage zu antworten: , Kirche, was sagst du von dir selbst?“!” Anders gesagt,
diese Tatsachen, die andere ihr vorhalten, spielen die Rolle, die im Dialog Jesu
mit der Samariterin das ,Ruf deinen Mann!“ hat: Diese indiskrete Frage scheint
nichts zu tun zu haben mit der schénen Erkldrung, die vorausging; schroff
unterbricht sie ein ganz und gar religioses Hoffen und eine Unterredung, die
schon einen GEGENWARTIGEN ankiindigte. Die Kirche ldsst zu, dass die Men-

16 Im Blick auf die Kultur spricht das Konzil von Autonomie und Unverletzbarkeit (Gaudium et spes,
59,2).
17 Vgl. R. Laurentin, Bilan de la deuxiéme session. Paris 1964, 37.

426



Beteiligen und Unterscheiden

schen und die Wissenschaften vom Menschen sie auf indiskrete Weise fragen
und den Faden eines theologischen Diskurses abzuschneiden scheinen. Und wie
die Samariterin gestehen: ,Ich habe keinen Mann“ - ich bin nicht unschuldig;
ich habe gesiindigt gegen den Bund Gottes mit dem Menschen; ich habe dem
Mann nicht dieses totale Vertrauen entgegengebracht, das ich ihm zugesichert
habe -, das ist kein blof3es Feststellen einer Tatsache; vielmehr ist es schon das
neuerliche Aufrichten des Bundes, das Entdecken gottlichen Einschreitens in ei-
ner menschlichen Kritik. Fiir die Kirche bedeutet das auch, ausgehend von die-
sem Fehltritt, auf den die anderen sie aufmerksam machen und zu dem sie die
Kirche hinfiihren, das Sehnen neu zu entdecken, das an sich mit nichts gleich-
gesetzt werden kann, ein Sehnen, das Institutionen oder Formeln unauthoérlich
verraten, so wie sie es ausdriicken, und das GEIST ist; es geht also darum, ,sich
im Herzen zu bekehren” zu dieser immer {iberraschenden Freiheit, die immer
durch die Tatsache und den Sinn der Verschiedenheit erneuert wird; schliefdlich
bedeutet das, den Glauben offenzulegen als Beziehung zum ANDEREN, in der
menschlichen und spirituellen Dialektik eine Einheit, die auf dem Respekt fiir
den anderen und auf der Wechselseitigkeit der Geburt zu sich selbst beruht. So
wird die Annahme der Tatsache zum Bekenntnis des Glaubens. Sie vollfiihrt die-
se ,Sendung” der Kirche, die darin besteht, ,,das Geheimnis Gottes“ und , zur
gleichen Zeit dem Menschen den Sinn seiner eigenen Existenz“'® zu offenbaren.
Es kommt zu einer Verstandigung unter Subjekten, Ausgangspunkt und Ziel einer
Anerkennung Gottes.

Diese Bekehrung ist natiirlich nicht auf die Beziehung der Kirche zu , den an-
deren” beschriankt. Jedem Christen ist es empfohlen, sich an den menschlichen
Aufgaben zu beteiligen und so Zeuge des immer diskreten, manchmal ungesti-
men Zwischenrufs, der Menschen Sprache und Gottes Wort, zu werden, worauf
die Kirche insgesamt aufmerksam sein will und soll, um dem GEIST treu zu blei-
ben. Unter dieser Riicksicht soll er seinen , kritischen Geist” zeigen, dem das
Konzil die Rolle des ,Reinigers“!® zuweist. Aber weder die Kirche noch der Christ
diirfen sich damit zufriedengeben, verantwortungslose Beobachter von festge-
stellten Defiziten und Spannungen zu sein. Seine Erfahrung wird zunichst seine
religiosen Absichten schockieren und diesen widersprechen; sie soll sich auf den
Glauben hinbewegen, dessen Vorstellungen sie storend findet und dessen Wahr-
heit sie ans Licht bringt, indem sie die Absichten kritisiert. Das, was sein Beruf
und sein Leben ihn , gerade vom Menschen besser erkennen” lassen, ist genau
das, was ,neue Wege zur Wahrheit eroffnet” und ein ,besseres Verstehen” er-
moglicht. Diese Sendung ist fiir die Kirche ,hilfreich”; letztlich entspricht sie
dem , Gesetz der gesamten Evangelisation”; sie enthdlt die Freiheit in der For-

18 Gaudium et spes, 41,1; es wird hinzugefiigt: ,Wer Christus, dem vollkommenen Menschen, folgt,
wird auch selbst mehr Mensch. Das ist das missionarische Zeichen.”
19 Gaudium et spes, 7,3; vgl. ebd., 19,3.

427



Lektiire

schung und ein geistliches Unterscheiden inmitten menschlicher Arbeit. Sie ist
definiert durch das Beteiligen, das fiir jeden einzelnen und fiir alle die Erneue-
rungen des Glaubens in den ,vielfiltigen Sprachen unserer Zeit“?° bedingt.

Im Glauben daran, dafs es vom Geist des Herrn gefiihrt wird, der den Erdkreis er-
fiillt, bemiiht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bediirfnissen und Wiinschen,
die es zusammen mit den iibrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was
darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind.*!

Auf Fragen, die Tatsachen stellen, kann man nicht mit dogmatisierenden
Protesten oder mit Selbstanklagen antworten, die oberflichlich blieben und es
riskierten, in Worten zu versanden. Vielmehr muss man auf die Frage eingehen,
um darin nicht nur einen Tatbestand, sondern eine Glaubenssituation in Ver-
bindung mit der historischen Bedingtheit unserer Beziehung zum wahren Gott
zu ergrinden. Das ist das von Christen erwartete Zeugnis, die eingeladen sind,
sich gezielt an den menschlichen Aufgaben in ,freier” und ,verantwortlicher”
Weise zu beteiligen, um dabei den Typ von Erfahrung zu machen, von dem das
Zweite Vatikanische Konzil ihnen schon die geistliche Tragweite anzeigt. Es wa-
re also paradox, wenn diese Konzilserfahrung zu einem , Wissen” wiirde, aus
dem man die Gegenwart ableiten miisste und das man blof3 ,, anzuwenden”
brauchte. Es wire widerspriichlich, wenn Anzeichen eines Aufbruchs zu einer
Entwicklung auf solch unverriickbar erscheinende Bedingungen trédfen, die
selbst von den Texten, die dazu rufen, nicht vorgesehen sind.??

Die Wahrheit des Kompromisses

Wenn das Beteiligen in der Vorstellung der christlichen Erfahrung oder unserer
Zeit eine vorherrschende Rolle spielt, sind dann diese Analysen nicht einfach
als ein Echo auf die zeitgenossische Mentalitdt zu werten? Zwar mag man mit
dieser Frage unangenehm und als Storenfried in einer ,harmonisch verlaufen-
den” Konversation auffallen, sie stellt sich deswegen nicht weniger wirklich.
Wir haben ibrigens nicht die Freiheit, sie abzuweisen. Sie ist gestellt. Sie ist von
den Vitern des Konzils selbst gestellt, wenn sie einerseits es verstehen, sehr wohl
die Sprache unserer Zeit*® zu sprechen, und die andererseits die ,radikale Um-
wandlung von Begriffen”“?* feststellen, die in ihr zum Ausdruck kommt. Gestat-
tet der Einsatz dieser Sprache auch der Kirche, die ihre zu sprechen? Tritt sie da-
bei nicht in die Logik einer Zivilisation ein, die das Wort des Evangeliums infra-
ge stellt, wenn sie die Christen dazu anleitet, bewusst oder unbewusst die Ge-

20 Ausdriicke aus Gaudium et spes, 44,1 ff., gewiss einer der bedeutendsten Texte des Konzils zusam-
men mit denen, die wir zitieren. Vgl. auch ebd., 43,2; 58,2 usw.

21 Gaudium et spes, 11,1.

22 Vgl. beispielsweise den deutlichen Aufruf von Gaudium et spes, 43, 2.

23 Gaudium et spes, 1 {.; vgl. Ad gentes, 11; 15; 21; 26 usw.

24 Gaudium et spes, 6,2; vgl. ebd., 5,1; 1 f. usw.

428



Beteiligen und Unterscheiden

danken der ganzen Welt zu wiederholen und ihr nichts mehr zu sagen? Das
Problem betrifft gleichermafien die aktuelle Mdglichkeit einer Zeugenschaft und
die Natur des Wortes, das immer in eine menschliche Sprache eingetragen ist.

Man kann das unter zwei Gesichtspunkten verstehen, die sich tiberschnei-
den. Der eine bringt eine Art von Synkretismus ins Spiel oder, besser gesagt, von
»Zweierlei Sprache” mit Ausblendungen, die ungeeignet sind, ein verhdngnis-
volles Abrutschen der Sprache zu kompensieren. Der andere entspricht dem
Willen, das , bleibend Wesentliche” vom , vorldufig Zufélligen” zu unterschei-
den; er setzt ein fragwiirdiges Verstdndnis von Sprache als soziokultureller , Ver-
kleidung” voraus. Es soll geniigen, dafiir einige Symptome zu nennen.

Das erste bezieht sich auf ein Phdnomen, das Gaudium et spes vermerkt: ,(...)
und doch erhalten die gleichen Worte, in denen sich gewichtige Auffassungen
ausdriicken, in den verschiedenen Ideologien einen sehr unterschiedlichen
Sinn“?. Allgemeiner, sie sind durch den Zusammenhang ihrer Verwendung po-
larisiert; ihre Bedeutung folgt der Bewegung des geistigen Systems, in das sie
eingetragen sind. In dem Maf3e, da das Konzil von der Sprache unserer Zeit
spricht, gibt es da nicht den christlichen Worten selbst einen Sinn, der viel
mehr dieser Sprache konform ist als ihrer religiosen Bedeutung? Ein Beispiel: Zu
sagen, ,dass die Menschheit nicht nur ihre Herrschaft tiber die Schopfung im-
mer weiter verstirken kann und muss“?¢, ist das nicht gleichbedeutend damit,
aus diesem letzten Ausdruck seinen theologischen Bezug zum Schopfer-Akt zu
verbannen, um ihm das vom Menschen konstruierte Universum zuzuweisen?
Ebenso geht man unbemerkt von der ,Berufung” zur , Veranlagung” des Men-
schen - zwei Ausdriicke, von denen der zweite den Sinn des ersten tibernimmt,
jedoch gern in letzter Stunde ,restauriert“?” wird. Das sind nur zwei Hinweise
unter vielen anderen, die ein Abgleiten des Sinnes ebenso verraten wie einen
versohnungsbereiten Willen. In diesem Zusammentreffen, das das Beteiligen zu-
wege bringt, entsteht ein Hang, Begriffe eines herkémmlichen Gebrauches zu
einem ,modernen” Gebrauch hiniiberzuziehen und die Bedeutungen aus einem
System in ein anderes zu iibertragen.

Der Prozess, den diese Worte in einen unstabilen Zustand ziehen, nimmt ei-
ne andere Form an: Gewisse theologische Strukturen, die analog in anthropolo-
gischen Fragestellungen angewendet werden, erfahren eine Verzerrung, die aus
der wahren Verwendung verdrangt und eine fragwiirdige oder tibereilte Rolle in
Bereichen eines anderen Typs spielen ldsst. So geht man vom Glauben an Gott
als dem Zentrum und Hohepunkt der Schopfung tiber zur Behauptung, der
Mensch sei ,Zentrum und Hohepunkt”, worauf alles hingeordnet ist und sein

25 Gaudium et spes, 4,4.

26 Gaudium et spes, 9,1.

27 Vgl. Gaudium et spes, Titel der einleitenden Erklirung und des ersten Teiles. Vgl. die Ausgabe von
Action populaire. Paris 1966, 83 f.

429



Lektiire

muss?®. Wie sich ehedem der Theozentrismus im Heliozentrismus duflerte, wird
dieser nun von einem Anthropozentrismus abgeldst. Das hilt man fiir eine (the-
ologisch oder kulturell?) erreichte Tatsache, dieser , konigliche Platz“, den heute
die Humanwissenschaften den Menschen zuweisen: Die , Gesetze” des Unbe-
wussten, des 0konomischen Austausches oder der sozialen Sprache relativieren
einzigartig diese ,Freiheit” und diese schopferische ,, Autonomie®, die das Konzil
uns allen so grofiziigig zugesteht. Und die tagliche Erfahrung bestitigt oder un-
terstreicht diese Analyse. , Optimismus”, hat man gesagt. Der christliche Opti-
mismus, der sehr wohl , weif3, was im Menschen ist“, wurzelt im Glauben an
Gott. Wenn er verlangt, dass wir fiir das ,,Geheimnis Mensch” den Respekt auf-
bringen, der im Geheimnis Christi und im Tatbestand der gottlichen Liebe
griindet, sollte das nicht den Untersuchungen aus dem Weg gehen, die legiti-
merweise Fragen stellen, die man unmoglich verdringen kann und die morgen
so sein werden, wie viele andere es gestern gewesen sind, der Ort einer aus dem
Glauben erneuerten Erkenntnis. Dieser Anthropozentrismus ist also eine Art
,<Kompromiss“; ein gegenwartiges Problem bringt er schnell in eine theologi-
sche Form; ebenso bettet er einen diskutablen Inhalt in eine Lehre, die hier ei-
nem Bereich , angepasst” ist, der eigentlich nicht der seine ist. Das an vielen an-
deren Indizien erkennbare Phdnomen konnte als Gleichmacherei verstanden
werden. Insgesamt entspricht es dem, was ,Denglisch” (ein Gemisch von
Deutsch und Englisch) ist: Fortlaufend in Unterbrechungen, eine Sprache, die
aus zwei Sprachen zustandekommt. Wir werden sehen, was dieses Sprachenge-
misch auf ein Erfordernis des Glaubens antwortet und was das Konzil ihm an
dogmatischer Reichweite zubilligt. Doch zundchst ist das Faktum festzustellen.
Ein zweiter Aspekt hilt uns weniger auf. Nicht weil er weniger Probleme
birgt! Vielmehr ist es schwieriger, ihn nahezubringen aufgrund von Feinheiten,
die er erfordert. Auflerdem ist er im ersten enthalten; die Moglichkeit, das , We-
sentliche” vom , Akzidentellen” zu unterscheiden oder , das, was ewig ist“ von
dem, ,was sich verandert”, berechtigt zur Hoffnung, die akzidentellen Formen
von gestern durch jene von heute ersetzen zu kénnen, ohne dass dadurch das
Wesentliche bertihrt wird; man wird also ohne hohe Risiken Anschliisse oder
begrenzte Anpassungen durch eine Verortung des Unverdnderlichen versuchen.
Irgendwie gibt es einen stabilen ,Inhalt”. Ungliicklicherweise tragt diese Sicher-
heit nicht genug der Tatsache Rechnung, dass die Kultur totalitdr ist und dass
sie die Verhaltensweise einer globalen Gesellschaft enthilt, die Vergangenheit
ihrer Gegenwart angleicht und , Werte” postuliert, unter deren Voraussetzung es
Kommunikation unter Individuen gibt?. Die Sprache ist kein Umhang. Sie ist
ein System der Interpretation; sie koordiniert ohne Unterlass das bewegliche

28 Gaudium et spes, 12,1; vgl. ebd., 53,2; 57,2; 63,1 usw.
29 Gaudium et spes, 53,2 f.

430



Beteiligen und Unterscheiden

Netz von Elementen, die es enthilt. Einer teilweisen Verdnderung stehen ein
neues Gleichgewicht im Gesamten und dann ein Bewusstsein oder eine ver-
schiedene Erfahrung von Formulierungen, von Praktiken oder noch unveran-
derten Institutionen gegeniiber. Auch ist man berechtigt zu fragen, ob eine all-
gemeine Entwicklung es nicht mit sich bringe, die christliche Sprache zu verdn-
dern, die sich da hineingezogen fiihlt, ohne es zu wissen; wenn eine Bewegung
des geistigen Untergrunds nicht in der Lage ist, den Sinn von Institutionen und
von sorgfaltig gehtiiteten Formeln zu verdndern; wenn eine kollektive Verwand-
lung, erkennbar im Vokabular des Konzils wie in der doppelsinnigen Sprache
so vieler Christen®’, doch die Kluft zwischen dem, was die Autoritdt glaubt, den
Gldubigen immer sagen zu sollen, und dem, was diese leben, vergrofiert.

Mit diesen Fragen enthiillt sich schliefdlich das fundamentale Problem des
Beteiligens, nicht blof3 als solches, wie es sich der Kirche stellt, sondern so wie es
sich allen stellt. Von diesem Gesichtspunkt aus ist das Konzil zutiefst von dieser
Zeit. Es erfindet nicht, es bezeugt. Der Geschichte entkommt es nicht; es spricht
deren Sprache und redet somit von deren Spannungen bis zu und vor allem in
ihrem Willen, aus einem Partikularismus auszusteigen, um die ungeheuerliche
Anstrengung zu teilen, die auf einmal alles Zusammenarbeiten erfasst und Ver-
wurzelungen infrage stellt. Die Kulturen, die Gesellschaften, Gruppen wie ein-
zelne, verspiiren alle den Schub zu einer gigantischen Zirkulation, Erneuerun-
gen, aber auch Zerrissenheit, die mit einem notwendigen Selbstbewusstsein in
der Kommunikation einhergehen. Uberall bemiiht man sich, in Nachbesserun-
gen und Gleichmacherei rasch ein gewaltiges Missverhdltnis auszugleichen,
doch verrit es dieses Abgleiten des Untergrunds mehr, als dass es ihn meisterte.
Uberall zeigt sich ein Zwiespalt unter theoretischen Entwiirfen und einer Wirk-
lichkeit, die ihnen derart entgeht, dass die Erarbeitungen in den Teilen oder in
partikuldren Kulturen die Gestalt von Ideologien oder Mythologien annehmen,
wiéhrend andererseits die Erfahrung fortschreitend nach einem angemessenen
Ausdruck fir sich selbst sucht und nicht dahin kommt, aus diesem Prozess eine
Theorie zu entwickeln, die Sinn macht. Wie sollte die Kirche fiir ihren Teil heute
nicht an dieser Genese teilnehmen, deren dchzendes Zusammenbrechen ein kol-
lektives Risiko, das des Menschen, bedeutet: das Risiko zu leben und das Risiko
zu sterben? ,,Herold und Bote sind gefdhrdet.”

30 Wir sehen ,Unruhe”, ,Unbehagen” und manchmal die ,Ratlosigkeit” als Bilinguismen (doppelsin-
niges Reden) an, was das Konzil vermerkt (Gaudium et spes, 4,5; 7,1 ff. usw.). Fiir viele Christen,
Laien wie Priester, sind ihre wirklichen Fragen und ihre geistlichen Orientierungen in den lehrma-
Rigen Formulierungen oder den christlichen Institutionen kaum enthalten. Wenn man dariiber in
den tiblichen Kategorien urteilt, gibt es fiir sie mehr und mehr zwei Morallehren, zwei Theologien
usw.; diese, die sie tastend suchen und die sie im Namen von tiefsitzenden Erfordernissen ihres
christlichen Bewusstseins erarbeiten (oft recht konfuse und schlecht erkldrte Erfordernisse, weil sie
iiber eine angepasste Lehre nicht verfiigen, um das Ihre zu analysieren); jene, die sie gelernt haben
und die sie weder adaptieren noch zuriickweisen koénnen, weil sie einerseits nicht mehr dahin kom-
men, ihre geistliche Erfahrung darin zu erkennen, und weil sie andererseits darin das Zeichen und
objektive Anhaltspunkte des Glaubens entdecken, dem sie treu sein wollen.

431



Lektiire

Ja, die Kirche ist in und durch diese Geschichte in ,Mitleidenschaft” geraten. In
all ihren Anstrengungen und Versuchen, in jeglicher Furcht und Ermutigung
(wie zu unterscheiden?) treffen ihre Gegenwart und ihre Vergangenheit aufei-
nander und stehen nebeneinander; sie liest in diesem Drama das Zeichen einer
Berufung, deren Ziele ihr gleichermafien unverduferlich sind, und weigert sich,
sie gegeneinander zu stellen, ohne jedoch dahin zu kommen, sie zusammenzu-
flihren (wer kommt heute schon dazu?). Die Kirche lebt das Drama der Entbin-
dung, das, tibersetzt in Begriffe von ,Beteiligen”, in dieser heute allgemeinen
Frage zum Ausdruck kommt: nach dem Anders-Werden, um mit allen zu sein; wird
da die christliche Sprache nicht auch eine andere? Hort sie, indem sie sich an-
passt, auf, sie selbst zu sein? Wenn sie sich darauf einlédsst, gewisse von ihren
Formen zu modifizieren, dndert man damit nicht das ganze System, das sich da-
rin ausdriickt? Tritt man da nicht in eine notwendige Entwicklung ein, die man
weder abweisen noch annehmen kann, ohne sich zu verlieren?

Diese Frage bringt die Kirche mit sich und sie kann nicht anders, als diese
sich ,,zu eigen zu machen”. Sie wird allen Schwierigkeiten begegnen, die auch
die anderen kennen, die Viter des Konzils haben ihr da — mit allen Risiken und
Uberraschungen, die sie mitbringt —, mit der Bestitigung des ewigen Bundes zwi-
schen Gott und Mensch, ihren Platz angewiesen. Um den Preis, den der Herr
selbst fiir diese Einigung erlegt hat, die aber in einem schon wirksamen Beteili-
gen an den Spannungen wie an den Anstrengungen der Zeitgenossen ihren Aus-
druck findet, kann diese Bejahung sich nicht anders dufiern als in den Formulie-
rungen der aktuell menschlichen Probleme. Die Sprache, die die Schwierigkeit
aussagt, wird auch zur Sprache des Glaubens durch eine Verdnderung, die glei-
chermaflen ein Kompromiss (wie dieser des Herrn) und eine Offenbarung von
Sinn ist. Gebunden an eine Genese, ausgedehnt und beschwert durch sie, ist
diese Sprache eigentlich dogmatisch, ganz wie die Definition der beiden Natu-
ren Christi in der Einzigkeit seiner Person. Und nicht mehr als diese, sie dispen-
siert nicht von einer Meditation des Geheimnisses, das sie getreulich stehen
lasst, ohne es lange zu erkldren.

Ubrigens, wann sind das christliche Denken und Handeln dem Kompromiss
entgangen, das heifst der Geschichte? Wir sind mehr oder weniger wie die Chris-
ten von gestern oder vorgestern in diesen Kompromiss hineingezogen. Wir wiir-
den uns tduschen, wenn wir, weil wir von , Freiheit” oder ,Dialog” sprechen,
dédchten, nicht mehr gerade auch an unsere Zeit gebunden zu sein, als sie an ih-
re, als sie ,Christenheit”, , gottliches Recht” oder ,,Ordnung” dachten. Die Zu-
verldssigkeit, die wir miihevoll unter den zeitgendssischen Problemen suchen,
haben sie auch erarbeiten miissen und notwendigerweise in einer Weise men-
talen und aktiven Beteiligens; ihr Glaubensverstdndnis war schon die Sprache
einer menschlichen Erfahrung und folglich auch politisch.

432



Beteiligen und Unterscheiden

Nach dem ,Zeichen der Zeit”, was das Konzil auch ist, kann man sich in der un-
iibersehbaren Bewegung, in die alle Institutionen und alle Auffassungen hinein-
gezogen sind, das ,Geistliche” nicht als einen abgesonderten Sektor irgendwel-
cher Natur vorstellen, der vor der Ansteckung zu bewahren sei. Die jiingste Erfah-
rung zeigt hinreichend, dass der Christ, wenn er zwischen dem Erfordernis eines
religiosen Verhaltens und dem eines wirksamen Verhaltens hin und her pendelt,
den Widerspriichen einer Ideologie und einer Praxis nicht entgeht, sei es, dass er
den politischen Pragmatismus einer geistlichen Ideologie gegentiberstellt, sei es,
dass er sich in Griippchen zuriickzieht, in denen die lehrméafige Reinheit mit so
etwas wie einer politischen Nicht-Existenz bezahlt wird, sei es, dass er es verwei-
gert, sich einzubringen, um nichts als ein Beobachter (ein Voyeur) des politischen
Geschehens zu sein®!. Er kann sich nicht mehr in dem {iibrigens illusorischen Zir-
kel einer Theorie aufhalten, demzufolge, was immer dessen reelles Tun sei, er einem
wie immer geheimnisvollen, gemeinsamen Unterfangen angeschlossen wire, oder
nach dem er, zu welchen reellen Bedingungen eines Engagements immer, aus einer
Lehre die praktischen Modalitdten ableiten mochte, die geeignet waren, ihre
Reinheit zu bewahren. Ein Unterscheiden, rechtens und tatsdchlich, ist nur mog-
lich, wenn man sich einbeziehen ldsst. Die Sicherheit und das Risiko des Christen
driicken sich immer auf eine einzigartige Weise aus, die dahin fiihrt, die Erfah-
rung des Konzils zu erinnern und zu erneuern: Ein Beteiligen bedingt das Glau-
bensverstindnis; eine Praxis bietet die Gegebenheiten der Bestdtigung, die den
Sinn beisteuert; ja, eine Ausweitung und Vertiefung der menschlichen Beziehun-
gen fiihren zu Bekehrungen; Wagemut ist nétig, ein Kompromiss wird die Spra-
che der Wahrheit.

31 Vgl. die eindringlichen Bemerkungen von A. Prost, in: Forces religieuses et attitudes politiques dans la
France contemporaine. Paris 1966, 161-166.

433



