
*	 Erschienen in: Christus, Nr. 13 (1966), 518–537. Übersetzt von Andreas Falkner SJ. Der erste Teil der 
Übersetzung erschien in GuL 3|2020, 318–326.

Vom Beteiligen zum Unterscheiden (Teil II)*

Aufgabe der Christen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

Beteiligen: Beziehung und Umkehr

Diese Veränderung in der Beziehung von Theorie und Praxis zielt auf einen viel 
tieferen Wandel ab. Dem Gesichtspunkt des Glaubensobjektes folgt der andere 
nach, der das Glaubenssubjekt definiert: die Kirche, die Gläubigen, den Men-
schen. Eine Analyse der Erfahrung führt zu einer Exegese der Texte – genau ge-
nommen dadurch, dass man von der Ekklesiologie zur Anthropologie übergeht 
und dass man wirklich die Praxis als theologischen Ort gelten lässt. Es geht ja 
da doch um dieselben christlichen Geheimnisse. In den Konzilstexten drückt 
sich dieser Übergang weniger in sich selbst aus, durch eine Erläuterung dieser 
zwei Gesichtspunkte (die oft verwechselt oder nebeneinandergestellt werden), 
als durch die konkrete Gestalt, in der sich der Primat von persönlichen Bezie-
hungen äußert: Anstelle von einem Irrtum zu sprechen, geht man auf den zu, 
der sich täuscht; an die Stelle der erworbenen und besessenen Güter tritt der 
soziale Austausch; anstelle von neuen Ideen kommt Entwicklung in den Aus-
tausch usw.; oder auch, man erklärt eher die zu setzende Handlung und den 
einzurichtenden Dialog als die auszuklügelnde Lehre zu deren Verteidigung 
und Erhärtung.

„Dialog“: Dieses Wort ist so sehr in aller Munde, dass ihm eine Entwertung 
droht und es zum Wechselgeld der Sentimentalität und der hehren Meinun-
gen wird. Dennoch fasst es alles zusammen. Die Vorgangsweise des Beteiligens 
ist die der Beziehung; dadurch kommt die Problematik des Subjekts ins Spiel, 

Michel de Certeau SJ | Paris

1925–1986
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

425

Beteiligen und Unterscheiden



16	 Im Blick auf die Kultur spricht das Konzil von Autonomie und Unverletzbarkeit (Gaudium et spes, 
59,2).

17	 Vgl. R. Laurentin, Bilan de la deuxième session. Paris 1964, 37.

Wechselseitigkeit ist eingeschlossen. Dass das Konzil in Bezug auf die anderen 
sich verstehe, dass es in den Mittelpunkt der Überlegungen (die eben „pastoral“ 
genannt wurden) die Frage nach der Beziehung stelle und aufhöre, gelegentlich 
dieser vorhandenen Frage alle Aspekte des „inneren“ und „äußeren“ Lebens der 
Kirche anzuführen – das ist und bleibt eine Tatsache, die lehrmäßig von großer 
Bedeutung ist. Aber es handelt sich nicht nur um eine Analyse, die die Dring-
lichkeiten in Abhängigkeit von zeitgenössischen Entwicklungen bestimmt, auch 
nicht um ein simples Aufeinandertreffen, das dazu bestimmt ist, die unerläss-
lichen Präzisierungen anzubringen, sondern um ein Beteiligen an einer Bezie-
hung, die für die Kirche (und für jeden Christen) zu einer Erfahrung „in Geist 
und Wahrheit“ werden soll. Welche Erfahrung? Die des notwendigen und nicht 
auflösbaren Anders-Seins, das zu einem Zurück-zu-sich-selbst aufruft, aber doch 
zu einem Zurück zu einem immer wieder zu setzenden Hinweis, selbst zu existie-
ren, um sich der Wahrheit zuzuwenden, die man schon bekannt hat.

Die Kirche, ebenso wenig der Christ, kann sich nicht mehr damit zufrieden
geben, ein Defizit festzustellen. Das ist nötig, aber es genügt nicht. Gewiss, es ist 
mutig, einer Situation ins Gesicht zu schauen, die nicht befriedigend ist, doch 
diese und ähnliche Schritte in Freimut bedeuten einfach das Abgehen von einer 
Behauptung; es macht keinen Sinn in Bezug auf die Sendung und den Glauben. 
Auf einer Behauptung zu beharren, bedeutet, auf Sinn zu verzichten, ihn abzu-
lehnen. Wenn man sagt: „Das ist nun einmal so“, sagt man nichts, was wahr ist. 
Man lässt einfach zu, dass man eine den Tatsachen widersprechende „Wahr-
heit“ ausgesprochen hat. Ein Geständnis in Ehren, unumgänglich, vielleicht 
auch anrührend, aber nichtssagend. Das Konzil verweist auf eine völlig andere 
Haltung: Tatsachen sind „die Zeichen der Zeit“. Es verleiht ihnen Sinn in dem 
Moment, da es (im Prinzip!) die Analyse akzeptiert, die die anderen dazu anstel-
len und die diese seiner Vision im Namen der Soziologie, der Geschichte oder 
der Politik entgegensetzen. Die Anerkennung dessen, wie die anderen das Chri-
stentum sehen, die Annahme von festgestellten oder von Wissenschaften be-
richteten Tatsachen, die dem Glauben fremd, aber „autonom“ und völlig ver-
schieden16 sind, liefern der Kirche genau das, was ihr es gestattet, von sich Rechen-
schaft zu geben, die Wahrheit, die sie verkündet, zu erläutern und auf die eigent-
liche Frage zu antworten: „Kirche, was sagst du von dir selbst?“17 Anders gesagt, 
diese Tatsachen, die andere ihr vorhalten, spielen die Rolle, die im Dialog Jesu 
mit der Samariterin das „Ruf deinen Mann!“ hat: Diese indiskrete Frage scheint 
nichts zu tun zu haben mit der schönen Erklärung, die vorausging; schroff 
unterbricht sie ein ganz und gar religiöses Hoffen und eine Unterredung, die 
schon einen GEGENWÄRTIGEN ankündigte. Die Kirche lässt zu, dass die Men-

426

Lektüre



schen und die Wissenschaften vom Menschen sie auf indiskrete Weise fragen 
und den Faden eines theologischen Diskurses abzuschneiden scheinen. Und wie 
die Samariterin gestehen: „Ich habe keinen Mann“ – ich bin nicht unschuldig; 
ich habe gesündigt gegen den Bund Gottes mit dem Menschen; ich habe dem 
Mann nicht dieses totale Vertrauen entgegengebracht, das ich ihm zugesichert 
habe –, das ist kein bloßes Feststellen einer Tatsache; vielmehr ist es schon das 
neuerliche Aufrichten des Bundes, das Entdecken göttlichen Einschreitens in ei-
ner menschlichen Kritik. Für die Kirche bedeutet das auch, ausgehend von die-
sem Fehltritt, auf den die anderen sie aufmerksam machen und zu dem sie die 
Kirche hinführen, das Sehnen neu zu entdecken, das an sich mit nichts gleich-
gesetzt werden kann, ein Sehnen, das Institutionen oder Formeln unaufhörlich 
verraten, so wie sie es ausdrücken, und das GEIST ist; es geht also darum, „sich 
im Herzen zu bekehren“ zu dieser immer überraschenden Freiheit, die immer 
durch die Tatsache und den Sinn der Verschiedenheit erneuert wird; schließlich 
bedeutet das, den Glauben offenzulegen als Beziehung zum ANDEREN, in der 
menschlichen und spirituellen Dialektik eine Einheit, die auf dem Respekt für 
den anderen und auf der Wechselseitigkeit der Geburt zu sich selbst beruht. So 
wird die Annahme der Tatsache zum Bekenntnis des Glaubens. Sie vollführt die-
se „Sendung“ der Kirche, die darin besteht, „das Geheimnis Gottes“ und „zur 
gleichen Zeit dem Menschen den Sinn seiner eigenen Existenz“18 zu offenbaren. 
Es kommt zu einer Verständigung unter Subjekten, Ausgangspunkt und Ziel einer 
Anerkennung Gottes.

Diese Bekehrung ist natürlich nicht auf die Beziehung der Kirche zu „den an-
deren“ beschränkt. Jedem Christen ist es empfohlen, sich an den menschlichen 
Aufgaben zu beteiligen und so Zeuge des immer diskreten, manchmal ungestü-
men Zwischenrufs, der Menschen Sprache und Gottes Wort, zu werden, worauf 
die Kirche insgesamt aufmerksam sein will und soll, um dem GEIST treu zu blei-
ben. Unter dieser Rücksicht soll er seinen „kritischen Geist“ zeigen, dem das 
Konzil die Rolle des „Reinigers“19 zuweist. Aber weder die Kirche noch der Christ 
dürfen sich damit zufriedengeben, verantwortungslose Beobachter von festge-
stellten Defiziten und Spannungen zu sein. Seine Erfahrung wird zunächst seine 
religiösen Absichten schockieren und diesen widersprechen; sie soll sich auf den 
Glauben hinbewegen, dessen Vorstellungen sie störend findet und dessen Wahr-
heit sie ans Licht bringt, indem sie die Absichten kritisiert. Das, was sein Beruf 
und sein Leben ihn „gerade vom Menschen besser erkennen“ lassen, ist genau 
das, was „neue Wege zur Wahrheit eröffnet“ und ein „besseres Verstehen“ er-
möglicht. Diese Sendung ist für die Kirche „hilfreich“; letztlich entspricht sie 
dem „Gesetz der gesamten Evangelisation“; sie enthält die Freiheit in der For-

18	 Gaudium et spes, 41,1; es wird hinzugefügt: „Wer Christus, dem vollkommenen Menschen, folgt, 
wird auch selbst mehr Mensch. Das ist das missionarische Zeichen.“

19	 Gaudium et spes, 7,3; vgl. ebd., 19,3.

427

Beteiligen und Unterscheiden



20	 Ausdrücke aus Gaudium et spes, 44,1 ff., gewiss einer der bedeutendsten Texte des Konzils zusam-
men mit denen, die wir zitieren. Vgl. auch ebd., 43,2; 58,2 usw.

21	 Gaudium et spes, 11,1.
22	 Vgl. beispielsweise den deutlichen Aufruf von Gaudium et spes, 43, 2.
23	 Gaudium et spes, 1 f.; vgl. Ad gentes, 11; 15; 21; 26 usw. 
24	 Gaudium et spes, 6,2; vgl. ebd., 5,1; 1 f. usw.

schung und ein geistliches Unterscheiden inmitten menschlicher Arbeit. Sie ist 
definiert durch das Beteiligen, das für jeden einzelnen und für alle die Erneue-
rungen des Glaubens in den „vielfältigen Sprachen unserer Zeit“20 bedingt.

Im Glauben daran, daß es vom Geist des Herrn geführt wird, der den Erdkreis er-
füllt, bemüht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bedürfnissen und Wünschen, 
die es zusammen mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was 
darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind.21

Auf Fragen, die Tatsachen stellen, kann man nicht mit dogmatisierenden 
Protesten oder mit Selbstanklagen antworten, die oberflächlich blieben und es 
riskierten, in Worten zu versanden. Vielmehr muss man auf die Frage eingehen, 
um darin nicht nur einen Tatbestand, sondern eine Glaubenssituation in Ver-
bindung mit der historischen Bedingtheit unserer Beziehung zum wahren Gott 
zu ergründen. Das ist das von Christen erwartete Zeugnis, die eingeladen sind, 
sich gezielt an den menschlichen Aufgaben in „freier“ und „verantwortlicher“ 
Weise zu beteiligen, um dabei den Typ von Erfahrung zu machen, von dem das 
Zweite Vatikanische Konzil ihnen schon die geistliche Tragweite anzeigt. Es wä-
re also paradox, wenn diese Konzilserfahrung zu einem „Wissen“ würde, aus 
dem man die Gegenwart ableiten müsste und das man bloß „anzuwenden“ 
bräuchte. Es wäre widersprüchlich, wenn Anzeichen eines Aufbruchs zu einer 
Entwicklung auf solch unverrückbar erscheinende Bedingungen träfen, die 
selbst von den Texten, die dazu rufen, nicht vorgesehen sind.22

Die Wahrheit des Kompromisses

Wenn das Beteiligen in der Vorstellung der christlichen Erfahrung oder unserer 
Zeit eine vorherrschende Rolle spielt, sind dann diese Analysen nicht einfach 
als ein Echo auf die zeitgenössische Mentalität zu werten? Zwar mag man mit 
dieser Frage unangenehm und als Störenfried in einer „harmonisch verlaufen-
den“ Konversation auffallen, sie stellt sich deswegen nicht weniger wirklich. 
Wir haben übrigens nicht die Freiheit, sie abzuweisen. Sie ist gestellt. Sie ist von 
den Vätern des Konzils selbst gestellt, wenn sie einerseits es verstehen, sehr wohl 
die Sprache unserer Zeit23 zu sprechen, und die andererseits die „radikale Um-
wandlung von Begriffen“24 feststellen, die in ihr zum Ausdruck kommt. Gestat-
tet der Einsatz dieser Sprache auch der Kirche, die ihre zu sprechen? Tritt sie da-
bei nicht in die Logik einer Zivilisation ein, die das Wort des Evangeliums infra-
ge stellt, wenn sie die Christen dazu anleitet, bewusst oder unbewusst die Ge-

428

Lektüre



25	 Gaudium et spes, 4,4.
26	 Gaudium et spes, 9,1.
27	 Vgl. Gaudium et spes, Titel der einleitenden Erklärung und des ersten Teiles. Vgl. die Ausgabe von 

Action populaire. Paris 1966, 83 f.

danken der ganzen Welt zu wiederholen und ihr nichts mehr zu sagen? Das 
Problem betrifft gleichermaßen die aktuelle Möglichkeit einer Zeugenschaft und 
die Natur des Wortes, das immer in eine menschliche Sprache eingetragen ist.

Man kann das unter zwei Gesichtspunkten verstehen, die sich überschnei-
den. Der eine bringt eine Art von Synkretismus ins Spiel oder, besser gesagt, von 
„Zweierlei Sprache“ mit Ausblendungen, die ungeeignet sind, ein verhängnis-
volles Abrutschen der Sprache zu kompensieren. Der andere entspricht dem 
Willen, das „bleibend Wesentliche“ vom „vorläufig Zufälligen“ zu unterschei-
den; er setzt ein fragwürdiges Verständnis von Sprache als soziokultureller „Ver-
kleidung“ voraus. Es soll genügen, dafür einige Symptome zu nennen.

Das erste bezieht sich auf ein Phänomen, das Gaudium et spes vermerkt: „(…) 
und doch erhalten die gleichen Worte, in denen sich gewichtige Auffassungen 
ausdrücken, in den verschiedenen Ideologien einen sehr unterschiedlichen 
Sinn“25. Allgemeiner, sie sind durch den Zusammenhang ihrer Verwendung po-
larisiert; ihre Bedeutung folgt der Bewegung des geistigen Systems, in das sie 
eingetragen sind. In dem Maße, da das Konzil von der Sprache unserer Zeit 
spricht, gibt es da nicht den christlichen Worten selbst einen Sinn, der viel 
mehr dieser Sprache konform ist als ihrer religiösen Bedeutung? Ein Beispiel: Zu 
sagen, „dass die Menschheit nicht nur ihre Herrschaft über die Schöpfung im-
mer weiter verstärken kann und muss“26, ist das nicht gleichbedeutend damit, 
aus diesem letzten Ausdruck seinen theologischen Bezug zum Schöpfer-Akt zu 
verbannen, um ihm das vom Menschen konstruierte Universum zuzuweisen? 
Ebenso geht man unbemerkt von der „Berufung“ zur „Veranlagung“ des Men-
schen – zwei Ausdrücke, von denen der zweite den Sinn des ersten übernimmt, 
jedoch gern in letzter Stunde „restauriert“27 wird. Das sind nur zwei Hinweise 
unter vielen anderen, die ein Abgleiten des Sinnes ebenso verraten wie einen 
versöhnungsbereiten Willen. In diesem Zusammentreffen, das das Beteiligen zu-
wege bringt, entsteht ein Hang, Begriffe eines herkömmlichen Gebrauches zu 
einem „modernen“ Gebrauch hinüberzuziehen und die Bedeutungen aus einem 
System in ein anderes zu übertragen.

Der Prozess, den diese Worte in einen unstabilen Zustand ziehen, nimmt ei-
ne andere Form an: Gewisse theologische Strukturen, die analog in anthropolo-
gischen Fragestellungen angewendet werden, erfahren eine Verzerrung, die aus 
der wahren Verwendung verdrängt und eine fragwürdige oder übereilte Rolle in 
Bereichen eines anderen Typs spielen lässt. So geht man vom Glauben an Gott 
als dem Zentrum und Höhepunkt der Schöpfung über zur Behauptung, der 
Mensch sei „Zentrum und Höhepunkt“, worauf alles hingeordnet ist und sein 

429

Beteiligen und Unterscheiden



28	 Gaudium et spes, 12,1; vgl. ebd., 53,2; 57,2; 63,1 usw.
29	 Gaudium et spes, 53,2 f.

muss28. Wie sich ehedem der Theozentrismus im Heliozentrismus äußerte, wird 
dieser nun von einem Anthropozentrismus abgelöst. Das hält man für eine (the-
ologisch oder kulturell?) erreichte Tatsache, dieser „königliche Platz“, den heute 
die Humanwissenschaften den Menschen zuweisen: Die „Gesetze“ des Unbe-
wussten, des ökonomischen Austausches oder der sozialen Sprache relativieren 
einzigartig diese „Freiheit“ und diese schöpferische „Autonomie“, die das Konzil 
uns allen so großzügig zugesteht. Und die tägliche Erfahrung bestätigt oder un-
terstreicht diese Analyse. „Optimismus“, hat man gesagt. Der christliche Opti-
mismus, der sehr wohl „weiß, was im Menschen ist“, wurzelt im Glauben an 
Gott. Wenn er verlangt, dass wir für das „Geheimnis Mensch“ den Respekt auf-
bringen, der im Geheimnis Christi und im Tatbestand der göttlichen Liebe 
gründet, sollte das nicht den Untersuchungen aus dem Weg gehen, die legiti
merweise Fragen stellen, die man unmöglich verdrängen kann und die morgen 
so sein werden, wie viele andere es gestern gewesen sind, der Ort einer aus dem 
Glauben erneuerten Erkenntnis. Dieser Anthropozentrismus ist also eine Art 
„Kompromiss“; ein gegenwärtiges Problem bringt er schnell in eine theologi-
sche Form; ebenso bettet er einen diskutablen Inhalt in eine Lehre, die hier ei-
nem Bereich „angepasst“ ist, der eigentlich nicht der seine ist. Das an vielen an-
deren Indizien erkennbare Phänomen könnte als Gleichmacherei verstanden 
werden. Insgesamt entspricht es dem, was „Denglisch“ (ein Gemisch von 
Deutsch und Englisch) ist: Fortlaufend in Unterbrechungen, eine Sprache, die 
aus zwei Sprachen zustandekommt. Wir werden sehen, was dieses Sprachenge-
misch auf ein Erfordernis des Glaubens antwortet und was das Konzil ihm an 
dogmatischer Reichweite zubilligt. Doch zunächst ist das Faktum festzustellen.

Ein zweiter Aspekt hält uns weniger auf. Nicht weil er weniger Probleme 
birgt! Vielmehr ist es schwieriger, ihn nahezubringen aufgrund von Feinheiten, 
die er erfordert. Außerdem ist er im ersten enthalten; die Möglichkeit, das „We-
sentliche“ vom „Akzidentellen“ zu unterscheiden oder „das, was ewig ist“ von 
dem, „was sich verändert“, berechtigt zur Hoffnung, die akzidentellen Formen 
von gestern durch jene von heute ersetzen zu können, ohne dass dadurch das 
Wesentliche berührt wird; man wird also ohne hohe Risiken Anschlüsse oder 
begrenzte Anpassungen durch eine Verortung des Unveränderlichen versuchen. 
Irgendwie gibt es einen stabilen „Inhalt“. Unglücklicherweise trägt diese Sicher-
heit nicht genug der Tatsache Rechnung, dass die Kultur totalitär ist und dass 
sie die Verhaltensweise einer globalen Gesellschaft enthält, die Vergangenheit 
ihrer Gegenwart angleicht und „Werte“ postuliert, unter deren Voraussetzung es 
Kommunikation unter Individuen gibt29. Die Sprache ist kein Umhang. Sie ist 
ein System der Interpretation; sie koordiniert ohne Unterlass das bewegliche 

430

Lektüre



30	 Wir sehen „Unruhe“, „Unbehagen“ und manchmal die „Ratlosigkeit“ als Bilinguismen (doppelsin-
niges Reden) an, was das Konzil vermerkt (Gaudium et spes, 4,5; 7,1 ff. usw.). Für viele Christen, 
Laien wie Priester, sind ihre wirklichen Fragen und ihre geistlichen Orientierungen in den lehrmä-
ßigen Formulierungen oder den christlichen Institutionen kaum enthalten. Wenn man darüber in 
den üblichen Kategorien urteilt, gibt es für sie mehr und mehr zwei Morallehren, zwei Theologien 
usw.; diese, die sie tastend suchen und die sie im Namen von tiefsitzenden Erfordernissen ihres 
christlichen Bewusstseins erarbeiten (oft recht konfuse und schlecht erklärte Erfordernisse, weil sie 
über eine angepasste Lehre nicht verfügen, um das Ihre zu analysieren); jene, die sie gelernt haben 
und die sie weder adaptieren noch zurückweisen können, weil sie einerseits nicht mehr dahin kom-
men, ihre geistliche Erfahrung darin zu erkennen, und weil sie andererseits darin das Zeichen und 
objektive Anhaltspunkte des Glaubens entdecken, dem sie treu sein wollen.

Netz von Elementen, die es enthält. Einer teilweisen Veränderung stehen ein 
neues Gleichgewicht im Gesamten und dann ein Bewusstsein oder eine ver-
schiedene Erfahrung von Formulierungen, von Praktiken oder noch unverän-
derten Institutionen gegenüber. Auch ist man berechtigt zu fragen, ob eine all-
gemeine Entwicklung es nicht mit sich bringe, die christliche Sprache zu verän-
dern, die sich da hineingezogen fühlt, ohne es zu wissen; wenn eine Bewegung 
des geistigen Untergrunds nicht in der Lage ist, den Sinn von Institutionen und 
von sorgfältig gehüteten Formeln zu verändern; wenn eine kollektive Verwand-
lung, erkennbar im Vokabular des Konzils wie in der doppelsinnigen Sprache 
so vieler Christen30, doch die Kluft zwischen dem, was die Autorität glaubt, den 
Gläubigen immer sagen zu sollen, und dem, was diese leben, vergrößert.

Mit diesen Fragen enthüllt sich schließlich das fundamentale Problem des 
Beteiligens, nicht bloß als solches, wie es sich der Kirche stellt, sondern so wie es 
sich allen stellt. Von diesem Gesichtspunkt aus ist das Konzil zutiefst von dieser 
Zeit. Es erfindet nicht, es bezeugt. Der Geschichte entkommt es nicht; es spricht 
deren Sprache und redet somit von deren Spannungen bis zu und vor allem in 
ihrem Willen, aus einem Partikularismus auszusteigen, um die ungeheuerliche 
Anstrengung zu teilen, die auf einmal alles Zusammenarbeiten erfasst und Ver-
wurzelungen infrage stellt. Die Kulturen, die Gesellschaften, Gruppen wie ein-
zelne, verspüren alle den Schub zu einer gigantischen Zirkulation, Erneuerun-
gen, aber auch Zerrissenheit, die mit einem notwendigen Selbstbewusstsein in 
der Kommunikation einhergehen. Überall bemüht man sich, in Nachbesserun-
gen und Gleichmacherei rasch ein gewaltiges Missverhältnis auszugleichen, 
doch verrät es dieses Abgleiten des Untergrunds mehr, als dass es ihn meisterte. 
Überall zeigt sich ein Zwiespalt unter theoretischen Entwürfen und einer Wirk-
lichkeit, die ihnen derart entgeht, dass die Erarbeitungen in den Teilen oder in 
partikulären Kulturen die Gestalt von Ideologien oder Mythologien annehmen, 
während andererseits die Erfahrung fortschreitend nach einem angemessenen 
Ausdruck für sich selbst sucht und nicht dahin kommt, aus diesem Prozess eine 
Theorie zu entwickeln, die Sinn macht. Wie sollte die Kirche für ihren Teil heute 
nicht an dieser Genese teilnehmen, deren ächzendes Zusammenbrechen ein kol-
lektives Risiko, das des Menschen, bedeutet: das Risiko zu leben und das Risiko 
zu sterben? „Herold und Bote sind gefährdet.“

431

Beteiligen und Unterscheiden



Ja, die Kirche ist in und durch diese Geschichte in „Mitleidenschaft“ geraten. In 
all ihren Anstrengungen und Versuchen, in jeglicher Furcht und Ermutigung 
(wie zu unterscheiden?) treffen ihre Gegenwart und ihre Vergangenheit aufei-
nander und stehen nebeneinander; sie liest in diesem Drama das Zeichen einer 
Berufung, deren Ziele ihr gleichermaßen unveräußerlich sind, und weigert sich, 
sie gegeneinander zu stellen, ohne jedoch dahin zu kommen, sie zusammenzu-
führen (wer kommt heute schon dazu?). Die Kirche lebt das Drama der Entbin-
dung, das, übersetzt in Begriffe von „Beteiligen“, in dieser heute allgemeinen 
Frage zum Ausdruck kommt: nach dem Anders-Werden, um mit allen zu sein; wird 
da die christliche Sprache nicht auch eine andere? Hört sie, indem sie sich an-
passt, auf, sie selbst zu sein? Wenn sie sich darauf einlässt, gewisse von ihren 
Formen zu modifizieren, ändert man damit nicht das ganze System, das sich da-
rin ausdrückt? Tritt man da nicht in eine notwendige Entwicklung ein, die man 
weder abweisen noch annehmen kann, ohne sich zu verlieren? 

Diese Frage bringt die Kirche mit sich und sie kann nicht anders, als diese 
sich „zu eigen zu machen“. Sie wird allen Schwierigkeiten begegnen, die auch 
die anderen kennen, die Väter des Konzils haben ihr da – mit allen Risiken und 
Überraschungen, die sie mitbringt –, mit der Bestätigung des ewigen Bundes zwi-
schen Gott und Mensch, ihren Platz angewiesen. Um den Preis, den der Herr 
selbst für diese Einigung erlegt hat, die aber in einem schon wirksamen Beteili-
gen an den Spannungen wie an den Anstrengungen der Zeitgenossen ihren Aus-
druck findet, kann diese Bejahung sich nicht anders äußern als in den Formulie-
rungen der aktuell menschlichen Probleme. Die Sprache, die die Schwierigkeit 
aussagt, wird auch zur Sprache des Glaubens durch eine Veränderung, die glei-
chermaßen ein Kompromiss (wie dieser des Herrn) und eine Offenbarung von 
Sinn ist. Gebunden an eine Genese, ausgedehnt und beschwert durch sie, ist 
diese Sprache eigentlich dogmatisch, ganz wie die Definition der beiden Natu-
ren Christi in der Einzigkeit seiner Person. Und nicht mehr als diese, sie dispen-
siert nicht von einer Meditation des Geheimnisses, das sie getreulich stehen 
lässt, ohne es lange zu erklären.

Übrigens, wann sind das christliche Denken und Handeln dem Kompromiss 
entgangen, das heißt der Geschichte? Wir sind mehr oder weniger wie die Chris
ten von gestern oder vorgestern in diesen Kompromiss hineingezogen. Wir wür-
den uns täuschen, wenn wir, weil wir von „Freiheit“ oder „Dialog“ sprechen, 
dächten, nicht mehr gerade auch an unsere Zeit gebunden zu sein, als sie an ih-
re, als sie „Christenheit“, „göttliches Recht“ oder „Ordnung“ dachten. Die Zu-
verlässigkeit, die wir mühevoll unter den zeitgenössischen Problemen suchen, 
haben sie auch erarbeiten müssen und notwendigerweise in einer Weise men-
talen und aktiven Beteiligens; ihr Glaubensverständnis war schon die Sprache 
einer menschlichen Erfahrung und folglich auch politisch.

432

Lektüre



31	 Vgl. die eindringlichen Bemerkungen von A. Prost, in: Forces religieuses et attitudes politiques dans la 
France contemporaine. Paris 1966, 161–166.

Nach dem „Zeichen der Zeit“, was das Konzil auch ist, kann man sich in der un-
übersehbaren Bewegung, in die alle Institutionen und alle Auffassungen hinein-
gezogen sind, das „Geistliche“ nicht als einen abgesonderten Sektor irgendwel-
cher Natur vorstellen, der vor der Ansteckung zu bewahren sei. Die jüngste Erfah-
rung zeigt hinreichend, dass der Christ, wenn er zwischen dem Erfordernis eines 
religiösen Verhaltens und dem eines wirksamen Verhaltens hin und her pendelt, 
den Widersprüchen einer Ideologie und einer Praxis nicht entgeht, sei es, dass er 
den politischen Pragmatismus einer geistlichen Ideologie gegenüberstellt, sei es, 
dass er sich in Grüppchen zurückzieht, in denen die lehrmäßige Reinheit mit so 
etwas wie einer politischen Nicht-Existenz bezahlt wird, sei es, dass er es verwei-
gert, sich einzubringen, um nichts als ein Beobachter (ein Voyeur) des politischen 
Geschehens zu sein31. Er kann sich nicht mehr in dem übrigens illusorischen Zir-
kel einer Theorie aufhalten, demzufolge, was immer dessen reelles Tun sei, er einem 
wie immer geheimnisvollen, gemeinsamen Unterfangen angeschlossen wäre, oder 
nach dem er, zu welchen reellen Bedingungen eines Engagements immer, aus einer 
Lehre die praktischen Modalitäten ableiten möchte, die geeignet wären, ihre 
Reinheit zu bewahren. Ein Unterscheiden, rechtens und tatsächlich, ist nur mög-
lich, wenn man sich einbeziehen lässt. Die Sicherheit und das Risiko des Christen 
drücken sich immer auf eine einzigartige Weise aus, die dahin führt, die Erfah-
rung des Konzils zu erinnern und zu erneuern: Ein Beteiligen bedingt das Glau-
bensverständnis; eine Praxis bietet die Gegebenheiten der Bestätigung, die den 
Sinn beisteuert; ja, eine Ausweitung und Vertiefung der menschlichen Beziehun-
gen führen zu Bekehrungen; Wagemut ist nötig, ein Kompromiss wird die Spra-
che der Wahrheit.

433

Beteiligen und Unterscheiden


