Lektiire

Christian Bauer / Marco A. Sorace (Hrsg.)
Gott, anderswo?
Theologie im Gesprdch mit Michel de Certeau

Ostfildern: Patmos-Verlag 2019, 444 S.,
ISBN 978-3-7867-4027, € 45,00.

Kaum einer gilt in der theologischen Szene
und weit dariiber hinaus derzeit also so inspi-
rativer Vordenker und Gesprachspartner wie
der Jesuit Michel de Certeau. Trotzdem ist die-
ser Sammelband nach der magistralen Disser-
tation von Daniel Bogner die erste theologisch
intradisziplindre ErschlieBung von Leben und
Werk des kreativen Grenzgdngers, der sich
selbst einen ,verletzten Wanderer” nannte
und damit zugleich die typische Signatur des
nachmodernen Christenmenschen beschrieb.
Bezeichnend ist Certeaus Rede vom ,griinden-
den Bruch”, denn das gilt biografisch wie
inhaltlich. Die Jahre um 1968 markieren in
der Tat eine hochst folgenreiche Wende, die
schliefilich zum tatsdchlichen Bruch mit sei-
nem zeitlebens verehrten Lehrer Henri de Lu-
bac fiihrte. Certeau war 25-jdhrig 1950 in den
Jesuitenorden eingetreten — just in dem Jahr
also, in dem die pépstliche Enzyklika Humani
generis jene Nouvelle Théologie verurteilte,

fur die der spater dann doch zum Kardinal
erhobene Gnadentheologe Lubac stand. Cer-
teau arbeitete in diesem Umfeld die Friihzeit
der Jesuitenmystik als bestimmte Lebensform
auf, bes. bei Petrus Faber und Jean-Joseph
Surin - bleibend folgenreich fiir seine Theorie
neuzeitlicher Kultur- und Glaubensgeschichte
und spdter zu groflartiger Synthese gefiihrt in
seinem theologischen Hauptwerk Mystische Fa-
bel. Zahlreiche kleinere Arbeiten dieser ersten
Werkphase — auf deutsch zum ersten Mal in

434

dieser Zeitschrift erschienen - zeigen ebenfalls
schon, wie die entschiedene Orientierung an
ignatianischer Spiritualitat zu immer groflerer
Weitung in andere Wissensformen und Hand-
lungspraktiken fiihrt, geht es doch darum,
dem Geheimnis Gottes in allen Wirklichkeits-
bereichen nachzuspiiren. ,Nicht ohne die An-
deren”, wird spater die gangige Parole fiir diese
neue Weltoffenheit, nein, Weltlichkeit heif3en.
Nicht minder zentral bleibt die andere zentra-
le, ebenfalls christliche Maxime Certeaus, ge-
staltet in der Gebetsbitte an Christus, , dass ich
nie von dir getrennt werde”.

Je mehr in diesem Sinne zentriert, begibt sich
Certeau in seiner zweiten Lebens- und Werk-
hélfte immer radikaler in ,sdkulare” Wissen-
schaften und Lebenswelten, heraus aus her-
kommlich kirchlichen Milieus des Denkens
und Verhaltens und vollends hinein in die
Kulturen der postmodernen Welt und an de-
ren Rander. Das 1974 erscheinende Werk Das
zerbrochene Christentum markiert endgultig,
worauf es in den verbleibenden 12 Jahren an-
kommen wird: Wesentlich sind dafiir die
schopferische Aneignung der Psychoanalyse
Lacans, das kreative Grenzgidngertum zwischen
den Wissenschaften und das in vielen Landern
konkretisierte Eintauchen in soziale Lebens-
welten. Ganz neu wird entdeckt, dass die fak-
tische Welt in ihrer Geschichte und in ihrer
sozialen Realitdt der Ort des Glaubens und der
Ankunft Gottes ist.

Die 17 Beitrdge des Bandes erschlieflen dieses
faszinierende Denken in aktueller Absicht —
gleichermaflen die theoretischen und prakti-
schen Dimensionen seines Werkes im Blick.
Trefflich werden zunédchst das geistige Profil
Certeaus und der innere Zusammenhang
seines so vielschichtigen Werkes skizziert.
Unter der Uberschrift ,Reichweiten” geht

es dann um Certeaus Begriff von Negativer
Theologie und nattirlich um sein Verstindnis
von Kirche(werdung). Des weiteren wird —
»Wechselwirkungen” — die Fruchtbarkeit von
Certeaus Ansatz fiir Status und Konzept prak-
tischer Theologie erarbeitet: Andersorte und
Differenz, auch Vulnerabilitit lauten zentrale



Buchbesprechungen

Stichworte. Die fiinf letzten Beitrdge — ,Reso-
nanzen” - lassen sich unter dem Stichwort
,Spiritualitdt” zusammenfassen. Aber das
sind eher kiinstliche Untergliederungen des
reichhaltigen Bandes, denn durchgingig ist
die Grundthese: Ein konsequent inkarnato-
risch und kenotisch entfaltetes Christentum
kommt immer erst dort zu sich, wo es — , auf-
gebrochen” im doppelten Wortsinn — bei den
Anderen ist. Und das heute und nicht zeitent-
hoben, anderswo als im tblichen kirchlichen
Binnenraum, niamlich in der weltlichen

Welt. Nur so, dann aber unersetzbar, sind die
Christ(inn)en mit allen Suchenden unterwegs
- ,in der Gewissheit (!) dessen, was und wer
uns fehlt” und in seiner Spur.

Gotthard Fuchs

Christian Kummer
An Gott als Person glauben?
Eine Spurensicherung

Ostfildern: Mathias Griinewald Verlag 2019, 248 S.,
ISBN 978-3-7867-3178-8, € 25,00.

Theologisches Sprechen von Gott als Person
gerdt schnell in ein anthropomorphes Fahr-
wasser. Was innerhalb des theologischen
Sprachspiels leichter (vielleicht allzu leicht)
hingenommen wird, stof3t spatestens an der
Schnittstelle zu anderen Wissenschaften auf
Unverstiandnis und Ablehnung. Genau an die-
ser Stelle setzt der Autor an und pladiert fiir
eine ,theologische Grundreinigung” (56). Sein
Buch will keine theologische Abhandlung fiir
Insider sein, die zentrale Glaubensinhalte, wie
die Offenbarung Gottes und den Glauben an
Gott als Person, unhinterfragt voraussetzt. Das
Ziel ist vielmehr, als Theologe bzw. Theologin
interdisziplindr gesprachsfahig und aussage-
kraftig zu sein. Der urspriingliche Buchtitel
sollte deshalb Kleine Gotteslehre fiir Andersgliu-
bige heiflen. K. kritisiert zundchst die anthro-
pomorphe Gottesrede, welche die menschliche
Grenze der Erkenntnis ausblendet und die
Transzendenz Gottes nicht gentigend ernst

435

nimmt, indem sie Gott vergegenstandlicht (1.
Kap.). Diese Kritik ist der Ausgangspunkt und
die Grundlage fiir alle weiteren Uberlegungen.
K. greift in weiterer Folge die Aussage des Kol-
ner Theologen und Religionsphilosophen H.-J.
Hohn auf, wonach Gott ,kein Etwas und kein
Jemand” ist. Die Formulierung, wonach Gott
auch kein Jemand sei, wirkt anstoflig und in
gewisser Weise auch vernichtend fiir die eigene
Gebetspraxis. K. betont jedoch, dass dies nicht
bedeutet, Gott fortan nicht mehr als ,Du” im
Gebet ansprechen zu koénnen. ,Hier soll es nur
darum gehen, dass ein als Person vorgestellter
Gott nicht der Ausgangspunkt sein darf, mit
dem die Rede tiber Gott und seine Beziehung
zur Welt einsetzt.” (30) Aber was bleibt denn
dann noch, wenn Gott kein Etwas, kein Je-
mand und, wie er hinzuftigt, auch nicht nichts
sei? Die Antwort féllt so aus, dass das ,, Wort
Gott (...) vielmehr ,fiir den Unterschied zwi-
schen Sein und Nicht-Sein [steht], ohne den
nichts wire’.” (30 f.) K. veranschaulicht diese
Aussage anhand des Bildes vom Horizont, der
letztlich nicht eingeholt werden kann. Wie

ist eine Beziehung Gottes zur Welt denkbar,
die eben nicht wieder anthropomorph gefarbt
ist? Fiir die spirituelle Praxis stellt sich also

die Frage nach der Wirkkraft des Bittgebetes
und die Frage nach dem ,Handeln” Gottes. K.
ordnet den Begriff der ,, Allmacht” Gottes einer
Schopfungstheologie und damit jenem Bereich
zu, wo Sein und Nichts einander gegentiberste-
hen. Darum befasst sich das 2. Kap. mit dem
Schopfungsglauben.

Im 3. Kap. erortert der Autor die Begriffe Er-
fahrung und Wirklichkeit. Ausgehend von R.
Schaeffler charakterisiert K. diese als dialogisch
(nicht konstruktivistisch) und perspektivisch.
Die Wirklichkeit ist also immer grof3er, als das,
was wir von ihr erfahren kénnen. Das bedeu-
tet, dass die Wirklichkeit als Ganze letztlich im-
mer unerkennbar bleiben muss. Erfahrungen
mit oder besser in ihr sind aber moglich — und
zwar im Sinne eines Dialogs: aus dem subjek-
tiven Gefiihl und Erleben entsteht durch
nachtrégliche Verstandesarbeit ein je neuer
Weltzugang, d.h. eine Antwort mit objektivem



Lektiire

Charakter. Eine bedeutsame Aussage in diesem
Kontext lautet: , Offenbarung geschieht in der
Antwort des Menschen.” (195) Der Dialog mit
der Wirklichkeit lasst uns stets Neues erleben.
Die Erlebnisse miissen eingeordnet, bewertet
und reflektiert werden, um zur Erfahrung zu
werden. K. geht ndher auf unterschiedliche
Erfahrungsweisen ein, namlich auf die asthe-
tische, die moralische und die religitse. Bei
der religiosen Erfahrung ist an Héhns Aussage
zu erinnern, um Gott gerade nicht zum Ge-
genstand der Erfahrung zu machen. Religiose
Erfahrung hat dem Autor zufolge mit dem
,Heiligen” zu tun, womit er sich im 4. Kap.
ausfiihrlich beschaftigt. Das 5. Kap. fithrt die
Ergebnisse zusammen und stellt Entstehungs-
wege des personalen Gottesglaubens in drei
Stufen vor, die miteinander zusammenhangen
und aufeinander riickwirken. Das Interesse gilt
hier vor allem der Genese der Glaubensent-
stehung. K. spricht von einem Prozess. Damit
ist gesagt, dass sich der Glaube ein Leben lang
verandert. K. kommt auf die Bedeutung und
die Grenzen wissenschaftlicher Theologie
ebenso zu sprechen wie auf die Wichtigkeit
von Gemeinschaft und ,Ikonen” in Bezug auf
die Glaubensentwicklung. Dem Stufenschema
liegt das Anliegen zugrunde, die Prozesshaf-
tigkeit des Glaubens zu verdeutlichen und zu
einem fortwahrenden Dialog mit der letztlich
nie einholbaren Wirklichkeit, mit Gott, zu
ermutigen.

Dieter Fugger

Gilles Frangois / Bernard Pitaud
Madeleine Delbrél
Die Biografie

Aus dem Franzosischen v. Annette Schleinzer.
Miinchen u.a.: Verlag Neue Stadt 2019, 346 S.,
ISBN 978-3-7346-1204-6, € 30,00.

Madeleine Delbrél braucht man eigentlich
nicht mehr vorzustellen. Schon bald nach
ihrem Tod 1964 wurden geistliche Texte in
Frankreich publiziert. Auch im deutschen

436

Sprachraum ist sie als spirituelle Autorin seit
den 1970er-Jahren ein Begriff geworden. 1974
hatte H.U. v. Balthasar im Johannes-Verlag die
Textsammlung Gebet in einem weltlichen Leben
herausgegeben. Seit 2004 sind die Oeuvres com-
pletes im Erscheinen, 2018 kam der 17. Band.
Christine de Boismarmin, eine der engsten
Gefdhrtinnen von Madeleine und ihre Nach-
folgerin in der Leitung der Equipes, hatte 1985
eine Biografie vertffentlicht, die bis dato als
Referenzpublikation gegolten hat — mit dem
Untertitel (in der dt. Ubersetzung leider nicht
beibehalten): Rues de villes chemins de Dieu,
,Die Stralen der Stadt sind die Wege Gottes!”.
Damit ist in wenigen Worten das zentrale
Anliegen der Spiritualitat von Madeleine zu-
sammengefasst. 1986 wurde diese Biographie
ins Deutsche tibersetzt (M.D., Ein Leben unter
Menschen, die Christus nicht kennen); eine 2.,
neu bearb. Aufl. erschien 1996 (M.D., Mystike-
rin der Strafse).

Die nun vorliegende Publikation wird als Die
Biografie vorgestellt. Das ist kein Verlagsgag,
sondern entspricht der Realitdt. A. Schleinzer,
eine der besten Kennerinnen der Spiritualitdt
Delbréls, sorgte fiir die Ubersetzung ins Deut-
sche. Die beiden Autoren dieser jlingsten Bio-
grafie sind gleichfalls Spezialisten: G. Francois
ist Mitherausgeber der Gesamtwerke Delbréls
und Postulator im 1988 eingeleiteten Selig-
sprechungsverfahren; B. Pitaud ist em. Prof.
fiir Geschichte der Spiritualitdt am Institut Ca-
tholique in Paris.

Die Qualitdt dieses Buches ist nicht nur durch
die beiden Autoren und deren Vertrautheit mit
dem ,Phdnomen” Delbrél gegeben, sondern
auch durch die Quellenlage: Mit den schon
edierten 17 Banden der Oeuvres completes sind
viele Details des Weges von Madeleine besser
bekannt und so kdnnen auch die vielfaltigen
Beziehungen, die sie priagten, deutlicher he-
rausgestellt werden. Daher sind die ersten
beiden Bande der grofien Werkausgabe der
Korrespondenz Delbréls bis zum Jahr 1954
gewidmet. Zudem ermoglicht die 50-jdhrige
Distanz zu ihrem Tod eine objektivere, distan-
ziertere Beurteilung manchen Geschehens.



Buchbesprechungen

Im Titel der franzosischen Ausgabe wird M.
Delbrél mit drei Begriffen beschrieben: poete —
assistante social — mystique. M. Santier, Bischof
der Diozese Créteil, zu der Ivry-sur-Seine ge-
hort, fiigt in seinem Vorwort zur frz. Ausgabe
diesen drei Dimensionen ihrer Personlichkeit
noch eine vierte hinzu: missionnaire. Man mag
sich dabei an das Wort Delbréls erinnern:
,Wenn wir in einer atheistischen Umwelt
leben, stellt sie uns vor die Wahl: zu missionie-
ren oder zu demissionieren.” (Gebet in einem
weltlichen Leben, 101)

Madeleine Delbrél fasziniert durch ihre litera-
rische Begabung. Sie vermittelt ihre spirituelle
Botschaft in eindrucksvollen Bildern und For-
mulierungen. Der Weg ihres Lebens, die Kon-
sequenz, mit der sie dem Ruf des Herrn gefolgt
ist, lasst ihre Botschaft noch einmal in einem
anderen Licht erscheinen. Dazu wird diese Bio-
graphie beitragen.

Josef Weismayer

Werner Loser

Schritte auf dem Glaubensweg
Theologische Gedanken zum Exerzitienbuch
des Ignatius von Loyola

Wiirzburg: Echter Verlag 2019, 151 S,,
ISBN 978-3-429-05412-0, € 16,90 (D) / € 17,40 (A).

Das Exerzitienbuch ist ja viel mehr ein prakti-
scher Leitfaden fiir spirituelle Vollziige als ein
theologisch reflektierendes Werk. Dennoch
bietet es Anregungen fiir theologisches Den-
ken, mit oft erstaunlich wegweisenden und
modernen Ansdtzen. Nachdem es in der An-
fangszeit des Jesuitenordens noch recht viel
ignatianische Theologie gab, wurde es lange
ruhig um sie, bis im 20. Jh. eine Reihe grofier
Denker begann, neue Entwiirfe vorzulegen.
W. Loser, Jesuit und emeritierter Dogmatiker
von Sankt Georgen (Frankfurt), stellt in diesem
Buch zur Thematik eine Reihe von Aufsdtzen
zusammen, die er iber Jahrzehnte hinweg zu
verschiedenen Anlédssen und mit unterschied-
lichem Charakter schrieb.

437

Gleich im ersten Beitrag situiert sich Loser
unter drei Interpretationsweisen der Exerzi-
tien nicht beim aszetischen und nicht beim
mystischen Ansatz, sondern bei einem ,dra-
matischen”. Schliisseltext ist das en todo amar y
servir (,in allem lieben und dienen”, GU 233):
Ignatius wollte in Jerusalem Jesus sinnlich na-
he sein und gleichsam vor Ort das gottliche
Heilsdrama miterleben. Weil er im Heiligen
Land nicht bleiben konnte, wurden - zuriick-
gekehrt nach Europa — die Exerzitien sein
,geistiges” Jerusalem. Das Heilsdrama ist der
Einsatz Gottes fiir die Welt in Jesus Christus,
in seiner Menschwerdung und seiner Lebens-
geschichte, in seiner Hingabe am Kreuz und
seiner Auferstehung — der/die Exerzitant(in)
findet in den Betrachtungen des Lebens Jesu
und in der Wahl den personlichen Platz in
diesem Drama. Indem er/sie Christus sein/
ihr Leben weiht und ihm in einer konkreten
kirchlichen Berufung nachfolgt, wird er/sie ,in
allem lieben und dienen”.

In den weiteren Kapiteln behandelt Loser die
,Geheimnisse des Lebens Jesu“ — in christolo-
gisch-systematischer Perspektive — und die
Frage der Nachfolge versus Nachahmung Jesu.
Zu den ,Regeln zur kirchlichen Gesinnung”
und zur ,Betrachtung, um Liebe zu erlangen”
gibt es eigene Beitrage; ein weiterer widmet
sich der Aufgabe der Christ(inn)en auf Erden,
zwischen Fremdheit und Engagement eine
eigene Lebensordnung zu finden - diese drei
Texte wurden urspriinglich in GuL publiziert.
Am Ende steht ein sehr anregendes und auch
theologiegeschichtlich weit ausholendes Kapi-
tel zur Exerzitientheologie im grofien Werk H.
U. von Balthasars.

Der Fokus von Losers Deutung des Exerzitien-
buchs ist christologisch, mit klarem Akzent auf
der Wahl; er zitiert dazu von Balthasar: , Mit-
telpunkt der Exerzitien ist die Wahl; die zen-
trale Begegnung mit Gott ist Begegnung mit
einem wdhlenden Gott” (33). Um zu wihlen,
was Gott wahlt, braucht es Unterscheidung
der Geister — der Geisterkampf in der Seele

ist ein weiteres Zentrum dieses theologischen
Denkens. Das Buch ist wie alle Aufsatzsamm-



Lektiire

lungen ein wenig disparat, aber in seinen
Grundgedanken doch klar und nachhaltig. Es
ist gut lesbar und fiir alle, die an spiritueller
Theologie interessiert sind, empfehlenswert.
Stefan Kiechle S]

Stefan Ulz
Dreifaltigkeit leben
Trinitarische Anthropologie bei Chiara Lubich

Studien zur systematischen und spirituellen
Theologie, Bd. 54.

Wiirzburg: Echter Verlag 2019, 308 S.,

ISBN 978-3-429-05401-4, € 36,00 (D) / € 37,10 (A).

Am 22. Januar 2020 ware Chiara Lubich 100
Jahre alt geworden. Wahrend fiir die am 14.
Mirz 2008 verstorbene Italienerin ein Kanoni-
sierungsverfahren lauft, riicken die Geschichte
ihres Werkes und ihre Spiritualitdt immer mehr
in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses.
S. Ulz widmet sich in seiner Dissertation der
Anthropologie der italienischen Mystikerin.
Er geht davon aus, dass das Charisma Lubichs
nicht nur spirituelle Aspekte, die fiir ein Le-
ben im Glauben wertvoll sind, in sich birgt,
sondern auch theologisch bedeutungsvolle In-
halte bietet. ,Diese sind (...) fest in der christ-
lichen Offenbarung sowie in der Tradition

der kirchlichen Lehre verwurzelt und bringen
zugleich inhaltliche Aspekte der christlichen
Botschaft iber den Menschen zum Leuchten,
die sich in der Thematik als neu erweisen.” (2)
Die Arbeit hat zwei Teile. Der erste (mit drei
Unterkapiteln) widmet sich der trinitarischen
Anthropologie und geht zunichst auf Heraus-
forderungen ein, die eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit der Frage nach dem
Menschen mit sich bringt. Welche anthropo-
logischen Aspekte sind fiir das Verstiandnis des
anthropologischen Ansatzes der Griinderin der
Fokolar-Bewegung relevant? Im 2. Kap. legt

S. Ulz deren theologische Anthropologie dar,
um im 3. Kap. auf ,einige Grundlagen und
Ansitze von Trinitarischen Anthropologien
einzugehen” (5).

438

Im zweiten Teil (wieder in drei Kap. unterglie-
dert) beschaftigt sich S. Ulz mit dem anthro-
pologischen Ansatz C. Lubichs. Zunédchst fiihrt
er wichtige Lebensstationen Lubichs an, wobei
er den Fokus auf die Jahre bis zur kirchlichen
Approbation der Fokolar-Bewegung 1962 legt.
Ulz stellt heraus, dass das literarische Werk
Lubichs aus einer persénlichen Erfahrung
resultiert, aus der eine theologische und an-
thropologische Dimension abgeleitet wird.
Obwohl Chiara Lubich keine Theologin im
akademischen Sinn war, finden sich in ihren
Schriften — die hdufig narrativen Charakter
aufweisen — Elemente spekulativer Theologie.
Damit wollte sie anderen Menschen einen
Zugang zu einer Erfahrung Gottes ermogli-
chen. Im Gedankengut Lubichs zentral ist der
,Schof des Vaters” (95 f.). Er ist der locus theo-
logicus (96) der Italienerin. Daraus erwachst
letztendlich eine , Anthropologie von innen”
(263), in der eine ,Anthropologie von oben”
mit einer solchen ,von unten” (263) zusam-
mengefiihrt wird.

Im 3. Kap. dieses Teils wendet sich Ulz schlief3-
lich der Trinitarischen Anthropologie Lubichs
zu. In ihrer Sicht sei das ,tiefste und eigent-
liche Sein des Menschen Jesus Christus” (156).
Der Mensch ist daher dazu bestimmt, an den
trinitarischen Beziehungen von Sohn, Geist
und Vater teilzuhaben. Der Mensch ist dazu
aufgefordert, Trinitat zu sein. Der Weg zur
Vollkommenbheit ist das Neue Gebot Jesu (Joh
13,34). Aber der Schliissel ist der verlassene
Jesus. Der Mensch vollendet seine Bestim-
mung, indem er wie der trinitarische Gott das
,Nicht-Sein aus Liebe” lebt (209). Fiir diesen
Zusammenhang zentral ist die Person der
Gottesmutter. Maria ist in der Sicht Lubichs
,Berufung und Bestimmung des Menschen
und der Kirche” (269). Was dies genau fiir eine
theologische Anthropologie und eine Ekklesio-
logie bedeuten wiirde, wire, so S. Ulz, aus dem
Werk Lubichs noch eigens zu erheben.

Fazit: S. Ulz bietet einen fundierten Einblick in
die Anthropologie der Griinderin der Fokolar-
Bewegung.

Sebastian Walser



Buchbesprechungen

Stefanie M. Héltgen

Gestalten eucharistischer Anbetung
Phanomenologische Analyse und theologische
Reflexion

Bonner Dogmatische Studien, Bd. 60.
Wiirzburg: Echter Verlag 2019, 280 S.,
ISBN 978-3-429-05344-4, € 36,95 (D) / € 37,10 (A).

Die vorliegende Dissertation will die These be-
griinden und vertiefen, dass eucharistische An-
betung ,eine Schule christlichen Glaubens im
Sinne nicht nur der ,fides qua’‘, sondern auch
der ,fides quae’” ist (218 ff.; 248, vgl. 25f.).
Dies wird im ersten Teil an vier Gestalten, fiir
deren Glauben die Praxis der eucharistischen
Anbetung entscheidend war, dargestellt:
Charles de Foucauld, Charles Péguy, Pierre
Teilhard de Chardin und Edith Stein. Dieser
erste Teil der Arbeit ist eng verschrankt mit
dem zweiten, starker systematisch ausgerichte-
ten, der eine induktiv erhobene , Skizze zu ei-
ner Theologie der eucharistischen Anbetung”
bietet (166). Damit soll die ,Relationierung
von Dogma und Pastoral” (23) zum Ausdruck
gebracht werden: Praxis muss sich etwas von
der Dogmatik sagen lassen, aber auch Dogma-
tik von der Praxis (24). Konsequent werden
im ersten Abschnitt das Leben und die Glau-
bensiiberzeugung der vier Gestalten mit ihrer
Praxis der eucharistischen Anbetung in Bezie-
hung gesetzt und gezeigt, wie eines durch das
andere befruchtet worden ist. Dabei kommen
Schwerpunkte zum Ausdruck, die dann auch
den zweiten Abschnitt der Arbeit und die ab-
schlieflende ,Synopse“ dominieren:

(1) eucharistische Anbetung als Betrachtung
des Lebens Jesu in seiner Hingabe fiir die Men-
schen: ,Eucharistische Anbetung offenbart
die vom Christentum geglaubte Erlosung als
Liebe, die sich dem Stinder ,aussetzt’“ (258)
und als Ruf zur ,inklusiven Stellvertretung”
und aktiven Einbindung in das Erlésungswerk
Christi (257); (2) als ,Realisation der Kirch-
enzugehorigkeit” (193) und , Einweisung des
einzelnen Gldubigen und der Kirche in die
inkarnatorische Bewegung von oben nach

439

unten” (216); (3) als Offenbarung der Geduld
Gottes und seines Wartens auf die Antwort
seiner Geschopfe (227 ff.) sowie als hoffender
Blick des Betenden auf die Vollendung der
Verheiffung, die allen gilt. , Die konsekrierten
Gaben sind schon jetzt Sakrament dessen, was
die Schopfung endgiiltig sein soll” (255) und
offenbaren die Kommunion mit Gott als Ziel
des Menschseins. , Wer anbetet, weiff um die
begriindete Hoffnung auf die Vollendung aller
Wirklichkeit” (260).

Die ,systematische Reflexion dieser gelebten
Praxis des christlichen Glaubens” ist der Au-
torin auf weiten Strecken gelungen. Sie greift
damit ein Desiderat auf, das aus einer neuer-
lichen Renaissance der eucharistischen Anbe-
tung in vielen Kreisen der katholischen Kirche
erwdchst. Der heuristische Ansatz bei grofien
Gestalten der neueren Kirchen- und Glau-
bensgeschichte erweist sich als sinnhaft und
anregend. Von allen vieren her lasst sich zei-
gen, dass es bei der eucharistischen Anbetung
keineswegs um eine ,privatistische Tabernakel-
frommigkeit” geht, sondern sie in Solidaritat,
»Verkirchlichung des Anbetenden” (211) und
christuskonformes Handeln fiihrt. , Euchari-
stische Frommigkeit hat (...) einen notwendig
sozialen Charakter” und verbindet die Anbe-
tenden unabhdngig von allen personlichen,
raumlichen und kulturellen Differenzen (194).
Sie ist ,ein Weg der reflektierenden und exis-
tentiellen Aneignung der empfangenen Ein-
gestaltung in Christus” (211), eine ,Einwei-
sung (...) in die inkarnatorische Bewegung
von oben nach unten” (216). Leider ist der
schopfungstheologischen Dimension der
eucharistischen Anbetung (21) nicht wie der
christologisch-soteriologischen, ekklesiologi-
schen und eschatologischen ein eigenes Kapi-
tel gewidmet. Dies hitte sich zumindest von
Teilhard de Chardin her nahelegt (vgl. 183).
Die Tendenz der Arbeit, Eucharistiefeier und
eucharistische Anbetung, personale Kommu-
nikation mit Christus in der Anbetung und
sakramentale Kommunion auf eine beinahe
ebenbiirtige Stufe zu stellen (197; 201-204),
verlangt nach weiterer Diskussion, die die



Lektiire

Autorin auch andeutet. Gleiches gilt fiir die
Frage, ob die Praxis eucharistischer Anbetung
geradezu zwangsldufig zu einer Vertiefung des
Glaubenssinnes und zu einer Erméchtigung
prophetischen Redens in der Kirche fiihrt
(220-225). Moglicherweise ist dies dem Ansatz
der Arbeit bei den wahrhaft prophetischen Ge-
stalten des ersten Teils geschuldet. Ein anderer
Weg bestiinde ja darin, eine Theologie der
eucharistischen Anbetung starker von der Eu-
charistiefeier her zu entwickeln. Insgesamt ist
es sehr zu begriiflen, dass dem Thema endlich
wieder eine theologische Arbeit gewidmet ist,
die viele Denkanstofle bietet, durch den Fokus
des ersten Teils auf vier exemplarische Gestal-
ten sehr anschaulich ist und einer vertieften
Reflexion Tiiren offnet.

Anneliese Herzig MSsR

Mirjam Schambeck sf / Elisabeth Wohrle sf
Im Innern barfuB
Auf der Suche nach alltagstauglichem Beten

Franziskanische Akzente, Bd. 25.
Wiirzburg: Echter Verlag 2020, 112 S.,

ISBN 978-3-429-05483-0, € 9,90 (D) / € 10,20 (A).

Wie geht Beten heute? Diese Frage treibt viele
Christ(inn)en um. Das Gebet ist zentral fiir
den christlichen Weg. Doch die tiberlieferten
Gottesbilder und Worte traditioneller Gebete
passen nicht mehr zum Glaubensalltag des 21.
Jahrhunderts. Prof. Dr. M. Schambeck, Profes-
sorin fiir Religionspddagogik, und die Sozial-
arbeiterin und Bildungsreferentin E. Wohrle
stellen sich in ihrem Buch Im Innern barfufs
dieser Frage. Auf gut 100 Seiten und in vier Ka-
piteln betrachten die Autorinnen verschiedene
Aspekte heutigen Betens. Sie definieren das
Gebet so: ,,Im Grunde konnte man das Beten
(...) als tdglichen (...) Versuch beschreiben,
immer durchldssiger zu werden auf das Eigent-
liche” (7). Das Gebet soll den ganzen Alltag
durchdringen, in seiner Sprachlosigkeit und
Banalitdt ebenso wie in Jubel und Dankbarkeit.
Zeitgenossische Gebete von Wilhelm Bruners,

440

Kurt Marti, Hilde Domin, Dorothee Solle, Lisa
F. Oesterheld u.a. dienen dabei als Beispiele fiir
eine neue Sprache.

Deutlich kritisieren die Autorinnen das Fest-
halten der offiziellen Kirche an alten Gottes-
und Sprachbildern und an der — allerdings
briichig werdenden — Hierarchie: ,In Zeiten,
in denen wir vor den Trimmern einer amts-
und hierarchiebezogenen Kirche stehen” (52),
empfehlen sie dringend, den Blick wieder auf
die Menschen am Rand, auf Jesus den Gekreu-
zigten zu richten. Aus diesem Blick ,nach un-
ten” entstehen andere Gebete — mit einer an-
deren Sprache.

Im letzten Teil geht es um konkrete Gebetsme-
thoden, wie Leibgebet, Jesusgebet, Meditation,
das Gebet der liebenden Aufmerksamkeit aus
franziskanischer Perspektive und das Beten im
Gehen - sehr praktische und konkrete Anlei-
tungen.

Dieser 25. Band der Franziskanischen Akzente
16st ein, was sein Titel verspricht: Er ist absolut
alltagstauglich und auf der Hohe der Zeit.
Ricarda Moufang



