
dieser Zeitschrift erschienen – zeigen ebenfalls 

schon, wie die entschiedene Orientierung an 

ignatianischer Spiritualität zu immer größerer 

Weitung in andere Wissensformen und Hand-

lungspraktiken führt, geht es doch darum, 

dem Geheimnis Gottes in allen Wirklichkeits-

bereichen nachzuspüren. „Nicht ohne die An-

deren“, wird später die gängige Parole für diese 

neue Weltoffenheit, nein, Weltlichkeit heißen. 

Nicht minder zentral bleibt die andere zentra

le, ebenfalls christliche Maxime Certeaus, ge-

staltet in der Gebetsbitte an Christus, „dass ich 

nie von dir getrennt werde“.

Je mehr in diesem Sinne zentriert, begibt sich 

Certeau in seiner zweiten Lebens- und Werk-

hälfte immer radikaler in „säkulare“ Wissen-

schaften und Lebenswelten, heraus aus her-

kömmlich kirchlichen Milieus des Denkens 

und Verhaltens und vollends hinein in die 

Kulturen der postmodernen Welt und an de-

ren Ränder. Das 1974 erscheinende Werk Das 

zerbrochene Christentum markiert endgültig, 

worauf es in den verbleibenden 12 Jahren an-

kommen wird: Wesentlich sind dafür die 

schöpferische Aneignung der Psychoanalyse 

Lacans, das kreative Grenzgängertum zwischen 

den Wissenschaften und das in vielen Ländern 

konkretisierte Eintauchen in soziale Lebens-

welten. Ganz neu wird entdeckt, dass die fak-

tische Welt in ihrer Geschichte und in ihrer 

sozialen Realität der Ort des  Glaubens und der 

Ankunft Gottes ist.  

Die 17 Beiträge des Bandes erschließen dieses 

faszinierende Denken in aktueller Absicht – 

gleichermaßen die theoretischen und prakti-

schen Dimensionen seines Werkes im Blick. 

Trefflich werden zunächst das geistige Profil 

Certeaus und der innere Zusammenhang 

seines so vielschichtigen Werkes skizziert. 

Unter der Überschrift „Reichweiten“ geht 

es dann um Certeaus Begriff von Negativer 

Theologie und natürlich um sein Verständnis 

von Kirche(werdung). Des weiteren wird – 

„Wechselwirkungen“ – die Fruchtbarkeit von 

Certeaus Ansatz für Status und Konzept prak-

tischer Theologie erarbeitet: Andersorte und 

Differenz, auch Vulnerabilität  lauten zentrale 

Christian Bauer / Marco A. Sorace (Hrsg.)
Gott, anderswo?
Theologie im Gespräch mit Michel de Certeau

Ostfildern: Patmos-Verlag 2019, 444 S.,
ISBN 978-3-7867-4027, € 45,00.

Kaum einer gilt in der theologischen Szene 

und weit darüber hinaus derzeit also so inspi-

rativer Vordenker und Gesprächspartner wie 

der Jesuit Michel de Certeau. Trotzdem ist die-

ser Sammelband nach der magistralen Disser-

tation von Daniel Bogner die erste theologisch 

intradisziplinäre Erschließung von Leben und 

Werk des kreativen Grenzgängers, der sich 

selbst einen „verletzten Wanderer“ nannte 

und damit zugleich die typische Signatur des 

nachmodernen Christenmenschen beschrieb.  

Bezeichnend ist Certeaus Rede vom „gründen-

den Bruch“, denn das gilt biografisch wie 

inhaltlich. Die Jahre um 1968 markieren in 

der Tat eine höchst folgenreiche Wende, die 

schließlich zum tatsächlichen Bruch mit sei-

nem zeitlebens verehrten Lehrer Henri de Lu-

bac führte. Certeau war 25-jährig 1950 in den 

Jesuitenorden eingetreten – just in dem Jahr 

also, in dem die päpstliche Enzyklika Humani 

generis jene Nouvelle Théologie verurteilte, 

für die der später dann doch zum Kardinal 

erhobene Gnadentheologe Lubac stand. Cer-

teau arbeitete in diesem Umfeld die Frühzeit 

der Jesuitenmystik als bestimmte Lebensform 

auf, bes. bei Petrus Faber und Jean-Joseph 

Surin – bleibend folgenreich für seine Theorie 

neuzeitlicher Kultur- und Glaubensgeschichte 

und später zu großartiger Synthese geführt in 

seinem theologischen Hauptwerk Mystische Fa-

bel. Zahlreiche kleinere Arbeiten dieser ersten 

Werkphase – auf deutsch zum ersten Mal in 

Lektüre

434



Stichworte. Die fünf letzten Beiträge – „Reso-

nanzen“ – lassen sich unter dem Stichwort 

„Spiritualität“ zusammenfassen. Aber das 

sind eher künstliche Untergliederungen des 

reichhaltigen Bandes, denn durchgängig ist 

die Grundthese: Ein konsequent inkarnato-

risch und kenotisch entfaltetes Christentum 

kommt immer erst dort zu sich, wo es – „auf-

gebrochen“ im doppelten Wortsinn – bei den 

Anderen ist. Und das heute und nicht zeitent-

hoben, anderswo als im üblichen kirchlichen 

Binnenraum, nämlich in der weltlichen 

Welt. Nur so, dann aber unersetzbar, sind die 

Christ(inn)en mit allen Suchenden unterwegs 

– „in der Gewissheit (!) dessen, was und wer 

uns fehlt“ und in seiner Spur.

Gotthard Fuchs

Christian Kummer
An Gott als Person glauben? 
Eine Spurensicherung

Ostfildern: Mathias Grünewald Verlag 2019, 248 S.,
ISBN 978-3-7867-3178-8, € 25,00.

Theologisches Sprechen von Gott als Person 

gerät schnell in ein anthropomorphes Fahr-

wasser. Was innerhalb des theologischen 

Sprachspiels leichter (vielleicht allzu leicht) 

hingenommen wird, stößt spätestens an der 

Schnittstelle zu anderen Wissenschaften auf 

Unverständnis und Ablehnung. Genau an die-

ser Stelle setzt der Autor an und plädiert für 

eine „theologische Grundreinigung“ (56). Sein 

Buch will keine theologische Abhandlung für 

Insider sein, die zentrale Glaubensinhalte, wie 

die Offenbarung Gottes und den Glauben an 

Gott als Person, unhinterfragt voraussetzt. Das 

Ziel ist vielmehr, als Theologe bzw. Theologin 

interdisziplinär gesprächsfähig und aussage-

kräftig zu sein. Der ursprüngliche Buchtitel 

sollte deshalb Kleine Gotteslehre für Andersgläu-

bige heißen. K. kritisiert zunächst die anthro-

pomorphe Gottesrede, welche die menschliche 

Grenze der Erkenntnis ausblendet und die 

Transzendenz Gottes nicht genügend ernst 

nimmt, indem sie Gott vergegenständlicht (1. 

Kap.). Diese Kritik ist der Ausgangspunkt und 

die Grundlage für alle weiteren Überlegungen. 

K. greift in weiterer Folge die Aussage des Köl

ner Theologen und Religionsphilosophen H.-J. 

Höhn auf, wonach Gott „kein Etwas und kein 

Jemand“ ist. Die Formulierung, wonach Gott 

auch kein Jemand sei, wirkt anstößig und in 

gewisser Weise auch vernichtend für die eigene 

Gebetspraxis. K. betont jedoch, dass dies nicht 

bedeutet, Gott fortan nicht mehr als „Du“ im 

Gebet ansprechen zu können. „Hier soll es nur 

darum gehen, dass ein als Person vorgestellter 

Gott nicht der Ausgangspunkt sein darf, mit 

dem die Rede über Gott und seine Beziehung 

zur Welt einsetzt.“ (30) Aber was bleibt denn 

dann noch, wenn Gott kein Etwas, kein Je-

mand und, wie er hinzufügt, auch nicht nichts 

sei? Die Antwort fällt so aus, dass das „Wort 

Gott (...) vielmehr ‚für den Unterschied zwi-

schen Sein und Nicht-Sein [steht], ohne den 

nichts wäre‘.“ (30 f.) K. veranschaulicht diese 

Aussage anhand des Bildes vom Horizont, der 

letztlich nicht eingeholt werden kann. Wie 

ist eine Beziehung Gottes zur Welt denkbar, 

die eben nicht wieder anthropomorph gefärbt 

ist? Für die spirituelle Praxis stellt sich also 

die Frage nach der Wirkkraft des Bittgebetes 

und die Frage nach dem „Handeln“ Gottes. K. 

ordnet den Begriff der „Allmacht“ Gottes einer 

Schöpfungstheologie und damit jenem Bereich 

zu, wo Sein und Nichts einander gegenüberste-

hen. Darum befasst sich das 2. Kap. mit dem 

Schöpfungsglauben.

Im 3. Kap. erörtert der Autor die Begriffe Er-

fahrung und Wirklichkeit. Ausgehend von R. 

Schaeffler charakterisiert K. diese als dialogisch 

(nicht konstruktivistisch) und perspektivisch. 

Die Wirklichkeit ist also immer größer, als das, 

was wir von ihr erfahren können. Das bedeu-

tet, dass die Wirklichkeit als Ganze letztlich im-

mer unerkennbar bleiben muss. Erfahrungen 

mit oder besser in ihr sind aber möglich – und 

zwar im Sinne eines Dialogs: aus dem subjek-

tiven Gefühl und Erleben entsteht durch 

nachträgliche Verstandesarbeit ein je neuer 

Weltzugang, d.h. eine Antwort mit objektivem 

Buchbesprechungen

435



Sprachraum ist sie als spirituelle Autorin seit 

den 1970er-Jahren ein Begriff geworden. 1974 

hatte H.U. v. Balthasar im Johannes-Verlag die 

Textsammlung Gebet in einem weltlichen Leben 

herausgegeben. Seit 2004 sind die Oeuvres com-

plètes im Erscheinen, 2018 kam der 17. Band. 

Christine de Boismarmin, eine der engsten 

Gefährtinnen von Madeleine und ihre Nach-

folgerin in der Leitung der Équipes, hatte 1985 

eine Biografie veröffentlicht, die bis dato als 

Referenzpublikation gegolten hat – mit dem 

Untertitel (in der dt. Übersetzung leider nicht 

beibehalten): Rues de villes chemins de Dieu, 

„Die Straßen der Stadt sind die Wege Gottes!“. 

Damit ist in wenigen Worten das zentrale 

Anliegen der Spiritualität von Madeleine zu-

sammengefasst. 1986 wurde diese Biographie 

ins Deutsche übersetzt (M.D., Ein Leben unter 

Menschen, die Christus nicht kennen); eine 2., 

neu bearb. Aufl. erschien 1996 (M.D., Mystike-

rin der Straße). 

Die nun vorliegende Publikation wird als Die 

Biografie vorgestellt. Das ist kein Verlagsgag, 

sondern entspricht der Realität. A. Schleinzer, 

eine der besten Kennerinnen der Spiritualität 

Delbrêls, sorgte für die Übersetzung ins Deut-

sche. Die beiden Autoren dieser jüngsten Bio-

grafie sind gleichfalls Spezialisten: G. François 

ist Mitherausgeber der Gesamtwerke Delbrêls 

und Postulator im 1988 eingeleiteten Selig-

sprechungsverfahren; B. Pitaud ist em. Prof. 

für Geschichte der Spiritualität am Institut Ca-

tholique in Paris.

Die Qualität dieses Buches ist nicht nur durch 

die beiden Autoren und deren Vertrautheit mit 

dem „Phänomen“ Delbrêl gegeben, sondern 

auch durch die Quellenlage: Mit den schon 

edierten 17 Bänden der Oeuvres complètes sind 

viele Details des Weges von Madeleine besser 

bekannt und so können auch die vielfältigen 

Beziehungen, die sie prägten, deutlicher he-

rausgestellt werden. Daher sind die ersten 

beiden Bände der großen Werkausgabe der 

Korrespondenz Delbrêls bis zum Jahr 1954 

gewidmet. Zudem ermöglicht die 50-jährige 

Distanz zu ihrem Tod eine objektivere, distan-

ziertere Beurteilung manchen Geschehens. 

Charakter. Eine bedeutsame Aussage in diesem 

Kontext lautet: „Offenbarung geschieht in der 

Antwort des Menschen.“ (195) Der Dialog mit 

der Wirklichkeit lässt uns stets Neues erleben. 

Die Erlebnisse müssen eingeordnet, bewertet 

und reflektiert werden, um zur Erfahrung zu 

werden. K. geht näher auf unterschiedliche 

Erfahrungsweisen ein, nämlich auf die ästhe-

tische, die moralische und die religiöse. Bei 

der religiösen Erfahrung ist an Höhns Aussage 

zu erinnern, um Gott gerade nicht zum Ge-

genstand der Erfahrung zu machen. Religiöse 

Erfahrung hat dem Autor zufolge mit dem 

„Heiligen“ zu tun, womit er sich im 4. Kap. 

ausführlich beschäftigt. Das 5. Kap. führt die 

Ergebnisse zusammen und stellt Entstehungs-

wege des personalen Gottesglaubens in drei 

Stufen vor, die miteinander zusammenhängen 

und aufeinander rückwirken. Das Interesse gilt 

hier vor allem der Genese der Glaubensent-

stehung. K. spricht von einem Prozess. Damit 

ist gesagt, dass sich der Glaube ein Leben lang 

verändert. K. kommt auf die Bedeutung und 

die Grenzen wissenschaftlicher Theologie 

ebenso zu sprechen wie auf die Wichtigkeit 

von Gemeinschaft und „Ikonen“ in Bezug auf 

die Glaubensentwicklung. Dem Stufenschema 

liegt das Anliegen zugrunde, die Prozesshaf-

tigkeit des Glaubens zu verdeutlichen und zu 

einem fortwährenden Dialog mit der letztlich 

nie einholbaren Wirklichkeit, mit Gott, zu 

ermutigen.

Dieter Fugger

Gilles François / Bernard Pitaud
Madeleine Delbrêl
Die Biografie

Aus dem Französischen v. Annette Schleinzer.
München u.a.: Verlag Neue Stadt 2019, 346 S.,
ISBN 978-3-7346-1204-6, € 30,00.

Madeleine Delbrêl braucht man eigentlich 

nicht mehr vorzustellen. Schon bald nach 

ihrem Tod 1964 wurden geistliche Texte in 

Frankreich publiziert. Auch im deutschen 

Lektüre

436



Gleich im ersten Beitrag situiert sich Löser 

unter drei Interpretationsweisen der Exerzi-

tien nicht beim aszetischen und nicht beim 

mystischen Ansatz, sondern bei einem „dra-

matischen“. Schlüsseltext ist das en todo amar y 

servir („in allem lieben und dienen“, GÜ 233): 

Ignatius wollte in Jerusalem Jesus sinnlich na-

he sein und gleichsam vor Ort das göttliche 

Heilsdrama miterleben. Weil er im Heiligen 

Land nicht bleiben konnte, wurden – zurück-

gekehrt nach Europa – die Exerzitien sein 

„geistiges“ Jerusalem. Das Heilsdrama ist der 

Einsatz Gottes für die Welt in Jesus Christus, 

in seiner Menschwerdung und seiner Lebens-

geschichte, in seiner Hingabe am Kreuz und 

seiner Auferstehung – der/die Exerzitant(in) 

findet in den Betrachtungen des Lebens Jesu 

und in der Wahl den persönlichen Platz in 

diesem Drama. Indem er/sie Christus sein/

ihr Leben weiht und ihm in einer konkreten 

kirchlichen Berufung nachfolgt, wird er/sie „in 

allem lieben und dienen“. 

In den weiteren Kapiteln behandelt Löser die 

„Geheimnisse des Lebens Jesu“ – in christolo-

gisch-systematischer Perspektive – und die 

Frage der Nachfolge versus Nachahmung Jesu. 

Zu den „Regeln zur kirchlichen Gesinnung“ 

und zur „Betrachtung, um Liebe zu erlangen“ 

gibt es eigene Beiträge; ein weiterer widmet 

sich der Aufgabe der Christ(inn)en auf Erden, 

zwischen Fremdheit und Engagement eine 

eigene Lebensordnung zu finden – diese drei 

Texte wurden ursprünglich in GuL publiziert. 

Am Ende steht ein sehr anregendes und auch 

theologiegeschichtlich weit ausholendes Kapi-

tel zur Exerzitientheologie im großen Werk H. 

U. von Balthasars. 

Der Fokus von Lösers Deutung des Exerzitien-

buchs ist christologisch, mit klarem Akzent auf 

der Wahl; er zitiert dazu von Balthasar: „Mit-

telpunkt der Exerzitien ist die Wahl; die zen-

trale Begegnung mit Gott ist Begegnung mit 

einem wählenden Gott“ (33). Um zu wählen, 

was Gott wählt, braucht es Unterscheidung 

der Geister – der Geisterkampf in der Seele 

ist ein weiteres Zentrum dieses theologischen 

Denkens. Das Buch ist wie alle Aufsatzsamm-

Im Titel der französischen Ausgabe wird M. 

Delbrêl mit drei Begriffen beschrieben: poète – 

assistante social – mystique. M. Santier, Bischof 

der Diözese Créteil, zu der Ivry-sur-Seine ge-

hört, fügt in seinem Vorwort zur frz. Ausgabe 

diesen drei Dimensionen ihrer Persönlichkeit 

noch eine vierte hinzu: missionnaire. Man mag 

sich dabei an das Wort Delbrêls erinnern: 

„Wenn wir in einer atheistischen Umwelt 

leben, stellt sie uns vor die Wahl: zu missionie-

ren oder zu demissionieren.“ (Gebet in einem 

weltlichen Leben, 101)

Madeleine Delbrêl fasziniert durch ihre litera-

rische Begabung. Sie vermittelt ihre spirituelle 

Botschaft in eindrucksvollen Bildern und For-

mulierungen. Der Weg ihres Lebens, die Kon-

sequenz, mit der sie dem Ruf des Herrn gefolgt 

ist, lässt ihre Botschaft noch einmal in einem 

anderen Licht erscheinen. Dazu wird diese Bio-

graphie beitragen.

Josef Weismayer 

Werner Löser
Schritte auf dem Glaubensweg
Theologische Gedanken zum Exerzitienbuch 
des Ignatius von Loyola

Würzburg: Echter Verlag 2019, 151 S.,
ISBN 978-3-429-05412-0, € 16,90 (D) / € 17,40 (A).

Das Exerzitienbuch ist ja viel mehr ein prakti-

scher Leitfaden für spirituelle Vollzüge als ein 

theologisch reflektierendes Werk. Dennoch 

bietet es Anregungen für theologisches Den-

ken, mit oft erstaunlich wegweisenden und 

modernen Ansätzen. Nachdem es in der An-

fangszeit des Jesuitenordens noch recht viel 

ignatianische Theologie gab, wurde es lange 

ruhig um sie, bis im 20. Jh. eine Reihe großer 

Denker begann, neue Entwürfe vorzulegen. 

W.  Löser, Jesuit und emeritierter Dogmatiker 

von Sankt Georgen (Frankfurt), stellt in diesem 

Buch zur Thematik eine Reihe von Aufsätzen 

zusammen, die er über Jahrzehnte hinweg zu 

verschiedenen Anlässen und mit unterschied-

lichem Charakter schrieb.

Buchbesprechungen

437



Im zweiten Teil (wieder in drei Kap. unterglie-

dert) beschäftigt sich S. Ulz mit dem anthro-

pologischen Ansatz C. Lubichs. Zunächst führt 

er wichtige Lebensstationen Lubichs an, wobei 

er den Fokus auf die Jahre bis zur kirchlichen 

Approbation der Fokolar-Bewegung 1962 legt. 

Ulz stellt heraus, dass das literarische Werk 

Lubichs aus einer persönlichen Erfahrung 

resultiert, aus der eine theologische und an-

thropologische Dimension abgeleitet wird. 

Obwohl Chiara Lubich keine Theologin im 

akademischen Sinn war, finden sich in ihren 

Schriften – die häufig narrativen Charakter 

aufweisen – Elemente spekulativer Theologie. 

Damit wollte sie anderen Menschen einen 

Zugang zu einer Erfahrung Gottes ermögli-

chen. Im Gedankengut Lubichs zentral ist der 

„Schoß des Vaters“ (95 f.). Er ist der locus theo

logicus (96) der Italienerin. Daraus erwächst 

letztendlich eine „Anthropologie von innen“ 

(263), in der eine „Anthropologie von oben“ 

mit einer solchen „von unten“ (263) zusam-

mengeführt wird. 

Im 3. Kap. dieses Teils wendet sich Ulz schließ-

lich der Trinitarischen Anthropologie Lubichs 

zu. In ihrer Sicht sei das „tiefste und eigent-

liche Sein des Menschen Jesus Christus“ (156). 

Der Mensch ist daher dazu bestimmt, an den 

trinitarischen Beziehungen von Sohn, Geist 

und Vater teilzuhaben. Der Mensch ist dazu 

aufgefordert, Trinität zu sein. Der Weg zur 

Vollkommenheit ist das Neue Gebot Jesu (Joh 

13,34). Aber der Schlüssel ist der verlassene 

Jesus. Der Mensch vollendet seine Bestim-

mung, indem er wie der trinitarische Gott das 

„Nicht-Sein aus Liebe“ lebt (209). Für diesen 

Zusammenhang zentral ist die Person der 

Gottesmutter. Maria ist in der Sicht Lubichs 

„Berufung und Bestimmung des Menschen 

und der Kirche“ (269). Was dies genau für eine 

theologische Anthropologie und eine Ekklesio-

logie bedeuten würde, wäre, so S. Ulz, aus dem 

Werk Lubichs noch eigens zu erheben. 

Fazit: S. Ulz bietet einen fundierten Einblick in 

die Anthropologie der Gründerin der Fokolar-

Bewegung.

Sebastian Walser

lungen ein wenig disparat, aber in seinen 

Grundgedanken doch klar und nachhaltig. Es 

ist gut lesbar und für alle, die an spiritueller 

Theologie interessiert sind, empfehlenswert.

Stefan Kiechle SJ

Stefan Ulz
Dreifaltigkeit leben
Trinitarische Anthropologie bei Chiara Lubich

Studien zur systematischen und spirituellen 
Theologie, Bd. 54.
Würzburg: Echter Verlag 2019, 308 S.,
ISBN 978-3-429-05401-4, € 36,00 (D) / € 37,10 (A).

Am 22. Januar 2020 wäre Chiara Lubich 100 

Jahre alt geworden. Während für die am 14. 

März 2008 verstorbene Italienerin ein Kanoni-

sierungsverfahren läuft, rücken die Geschichte 

ihres Werkes und ihre Spiritualität immer mehr 

in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses. 

S. Ulz widmet sich in seiner Dissertation der 

Anthropologie der italienischen Mystikerin. 

Er geht davon aus, dass das Charisma Lubichs 

nicht nur spirituelle Aspekte, die für ein Le-

ben im Glauben wertvoll sind, in sich birgt, 

sondern auch theologisch bedeutungsvolle In-

halte bietet. „Diese sind (…) fest in der christ-

lichen Offenbarung sowie in der Tradition 

der kirchlichen Lehre verwurzelt und bringen 

zugleich inhaltliche Aspekte der christlichen 

Botschaft über den Menschen zum Leuchten, 

die sich in der Thematik als neu erweisen.“ (2)

Die Arbeit hat zwei Teile. Der erste (mit drei 

Unterkapiteln) widmet sich der trinitarischen 

Anthropologie und geht zunächst auf Heraus-

forderungen ein, die eine wissenschaftliche 

Auseinandersetzung mit der Frage nach dem 

Menschen mit sich bringt. Welche anthropo-

logischen Aspekte sind für das Verständnis des 

anthropologischen Ansatzes der Gründerin der 

Fokolar-Bewegung relevant? Im 2. Kap. legt 

S. Ulz deren theologische Anthropologie dar, 

um im 3. Kap. auf „einige Grundlagen und 

Ansätze von Trinitarischen Anthropologien 

einzugehen“ (5). 

Lektüre

438



unten“ (216); (3) als Offenbarung der Geduld 

Gottes und seines Wartens auf die Antwort 

seiner Geschöpfe (227 ff.) sowie als hoffender 

Blick des Betenden auf die Vollendung der 

Verheißung, die allen gilt. „Die konsekrierten 

Gaben sind schon jetzt Sakrament dessen, was 

die Schöpfung endgültig sein soll“ (255) und 

offenbaren die Kommunion mit Gott als Ziel 

des Menschseins. „Wer anbetet, weiß um die 

begründete Hoffnung auf die Vollendung aller 

Wirklichkeit“ (260). 

Die „systematische Reflexion dieser gelebten 

Praxis des christlichen Glaubens“ ist der Au-

torin auf weiten Strecken gelungen. Sie greift 

damit ein Desiderat auf, das aus einer neuer-

lichen Renaissance der eucharistischen Anbe-

tung in vielen Kreisen der katholischen Kirche 

erwächst. Der heuristische Ansatz bei großen 

Gestalten der neueren Kirchen- und Glau-

bensgeschichte erweist sich als sinnhaft und 

anregend. Von allen vieren her lässt sich zei-

gen, dass es bei der eucharistischen Anbetung 

keineswegs um eine „privatistische Tabernakel-

frömmigkeit“ geht, sondern sie in Solidarität, 

„Verkirchlichung des Anbetenden“ (211) und 

christuskonformes Handeln führt. „Euchari-

stische Frömmigkeit hat (…) einen notwendig 

sozialen Charakter“ und verbindet die Anbe-

tenden unabhängig von allen persönlichen, 

räumlichen und kulturellen Differenzen (194). 

Sie ist „ein Weg der reflektierenden und exis

tentiellen Aneignung der empfangenen Ein-

gestaltung in Christus“ (211), eine „Einwei-

sung (…) in die inkarnatorische Bewegung 

von oben nach unten“ (216). Leider ist der 

schöpfungstheologischen Dimension der 

eucharistischen Anbetung (21) nicht wie der 

christologisch-soteriologischen, ekklesiologi-

schen und eschatologischen ein eigenes Kapi-

tel gewidmet. Dies hätte sich zumindest von 

Teilhard de Chardin her nahelegt (vgl. 183). 

Die Tendenz der Arbeit, Eucharistiefeier und 

eucharistische Anbetung, personale Kommu-

nikation mit Christus in der Anbetung und 

sakramentale Kommunion auf eine beinahe 

ebenbürtige Stufe zu stellen (197; 201–204), 

verlangt nach weiterer Diskussion, die die 

Stefanie M. Höltgen
Gestalten eucharistischer Anbetung
Phänomenologische Analyse und theologische 
Reflexion

Bonner Dogmatische Studien, Bd. 60.
Würzburg: Echter Verlag 2019, 280 S.,
ISBN 978-3-429-05344-4, € 36,95 (D) / € 37,10 (A).

Die vorliegende Dissertation will die These be-

gründen und vertiefen, dass eucharistische An-

betung „eine Schule christlichen Glaubens im 

Sinne nicht nur der ‚fides qua‘, sondern auch 

der ‚fides quae‘“ ist (218 ff.; 248, vgl. 25 f.). 

Dies wird im ersten Teil an vier Gestalten, für 

deren Glauben die Praxis der eucharistischen 

Anbetung entscheidend war, dargestellt: 

Charles de Foucauld, Charles Péguy, Pierre 

Teilhard de Chardin und Edith Stein. Dieser 

erste Teil der Arbeit ist eng verschränkt mit 

dem zweiten, stärker systematisch ausgerichte-

ten, der eine induktiv erhobene „Skizze zu ei-

ner Theologie der eucharistischen Anbetung“ 

bietet (166). Damit soll die „Relationierung 

von Dogma und Pastoral“ (23) zum Ausdruck 

gebracht werden: Praxis muss sich etwas von 

der Dogmatik sagen lassen, aber auch Dogma-

tik von der Praxis (24). Konsequent werden 

im ersten Abschnitt das Leben und die Glau-

bensüberzeugung der vier Gestalten mit ihrer 

Praxis der eucharistischen Anbetung in Bezie-

hung gesetzt und gezeigt, wie eines durch das 

andere befruchtet worden ist. Dabei kommen 

Schwerpunkte zum Ausdruck, die dann auch 

den zweiten Abschnitt der Arbeit und die ab-

schließende „Synopse“ dominieren: 

(1) eucharistische Anbetung als Betrachtung 

des Lebens Jesu in seiner Hingabe für die Men-

schen: „Eucharistische Anbetung offenbart 

die vom Christentum geglaubte Erlösung als 

Liebe, die sich dem Sünder ‚aussetzt‘“ (258) 

und als Ruf zur „inklusiven Stellvertretung“ 

und aktiven Einbindung in das Erlösungswerk 

Christi (257); (2) als „Realisation der Kirch-

enzugehörigkeit“ (193) und „Einweisung des 

einzelnen Gläubigen und der Kirche in die 

inkarnatorische Bewegung von oben nach 

Buchbesprechungen

439



Kurt Marti, Hilde Domin, Dorothee Sölle, Lisa 

F. Oesterheld u.a. dienen dabei als Beispiele für 

eine neue Sprache. 

Deutlich kritisieren die Autorinnen das Fest-

halten der offiziellen Kirche an alten Gottes- 

und Sprachbildern und an der – allerdings 

brüchig werdenden – Hierarchie: „In Zeiten, 

in denen wir vor den Trümmern einer amts- 

und hierarchiebezogenen Kirche stehen“ (52), 

empfehlen sie dringend, den Blick wieder auf 

die Menschen am Rand, auf Jesus den Gekreu

zigten zu richten. Aus diesem Blick „nach un

ten“ entstehen andere Gebete – mit einer an-

deren Sprache. 

Im letzten Teil geht es um konkrete Gebetsme-

thoden, wie Leibgebet, Jesusgebet, Meditation, 

das Gebet der liebenden Aufmerksamkeit aus 

franziskanischer Perspektive und das Beten im 

Gehen – sehr praktische und konkrete Anlei-

tungen.

Dieser 25. Band der Franziskanischen Akzente 

löst ein, was sein Titel verspricht: Er ist absolut 

alltagstauglich und auf der Höhe der Zeit.

Ricarda Moufang

Autorin auch andeutet. Gleiches gilt für die 

Frage, ob die Praxis eucharistischer Anbetung 

geradezu zwangsläufig zu einer Vertiefung des 

Glaubenssinnes und zu einer Ermächtigung 

prophetischen Redens in der Kirche führt 

(220–225). Möglicherweise ist dies dem Ansatz 

der Arbeit bei den wahrhaft prophetischen Ge-

stalten des ersten Teils geschuldet. Ein anderer 

Weg bestünde ja darin, eine Theologie der 

eucharistischen Anbetung stärker von der Eu-

charistiefeier her zu entwickeln. Insgesamt ist 

es sehr zu begrüßen, dass dem Thema endlich 

wieder eine theologische Arbeit gewidmet ist, 

die viele Denkanstöße bietet, durch den Fokus 

des ersten Teils auf vier exemplarische Gestal-

ten sehr anschaulich ist und einer vertieften 

Reflexion Türen öffnet.

Anneliese Herzig MSsR

Mirjam Schambeck sf / Elisabeth Wöhrle sf
Im Innern barfuß 
Auf der Suche nach alltagstauglichem Beten

Franziskanische Akzente, Bd. 25. 
Würzburg: Echter Verlag 2020, 112 S.,

ISBN 978-3-429-05483-0, € 9,90 (D) / € 10,20 (A).

Wie geht Beten heute? Diese Frage treibt viele 

Christ(inn)en um. Das Gebet ist zentral für 

den christlichen Weg. Doch die überlieferten 

Gottesbilder und Worte traditioneller Gebete 

passen nicht mehr zum Glaubensalltag des 21. 

Jahrhunderts. Prof. Dr. M. Schambeck, Profes-

sorin für Religionspädagogik, und die Sozial-

arbeiterin und Bildungsreferentin E. Wöhrle 

stellen sich in ihrem Buch Im Innern barfuß 

dieser Frage. Auf gut 100 Seiten und in vier Ka-

piteln betrachten die Autorinnen verschiedene 

Aspekte heutigen Betens. Sie definieren das 

Gebet so: „Im Grunde könnte man das Beten 

(…) als täglichen (…) Versuch beschreiben, 

immer durchlässiger zu werden auf das Eigent-

liche“ (7). Das Gebet soll den ganzen Alltag 

durchdringen, in seiner Sprachlosigkeit und 

Banalität ebenso wie in Jubel und Dankbarkeit. 

Zeitgenössische Gebete von Wilhelm Bruners, 

Lektüre

440


