
Widerstand aus der Liebe
Zum 125. Geburtstag des Jesuitenpaters Henri de Lubac

Am 20. Februar 1896, vor 125 Jahren, wurde Henri Marie-Joseph Sonier de Lubac, 
der spätere Jesuitenpater, Theologieprofessor, Konzilsperitus und Kardinal, in 
Cambrai geboren. Am 4. September 1991, vor 30 Jahren, starb er in Paris. Dazwi-
schen liegen 95 Jahre Theologie und Leben. Beides gehörte für de Lubac eng zu-
sammen, wuchs er doch in einem Milieu auf – sowohl seitens des Elternhauses, 
als auch durch seine jesuitische Schulausbildung –, das von Katholizität und so-
zialer Verantwortung geprägt war. Und in dieser Einheit entwickelte er – reichlich 
inspiriert durch christliche Denker von den Kirchenvätern bis hin zu den Philo-
sophien Maurice Blondels oder Gabriel Marcels – eine Theologie, die sich in der 
Zeit bewährt und zu Aufbrüchen der Theologie im 20. Jahrhundert geführt hat.

Glauben aus der Liebe – so übertitelte Hans Urs von Balthasar ab der zweiten 
Auflage seine Übersetzung des Erstlingswerks de Lubacs, Catholicisme, um den Im-
petus des Werks zwischen Glauben und sozialer Verantwortung ins Wort zu brin-
gen. In Analogie sei dieser Beitrag mit Widerstand aus der Liebe überschrieben, weil 
der „geistliche Widerstand“ (résistance spirituelle) de Lubacs zur Zeit des Vichy-Re-
gimes aus der Liebe zum Nächsten, zur Kirche und v.a. zu Christus erwächst. Als 
Erinnerung an die Person und das Wirken Henri de Lubacs soll im Folgenden die-
ser Widerstand aus der Liebe skizziert werden. Er ist beispielhaft für seine zugleich 
mystische, soziale und eschatologische Theologie, die alle Bereiche der menschli-
chen Existenz umgreift.

Ideologischer Ernstfall: Antisemitismus und Nationalsozialismus

Am 22. Juni 1940 unterzeichnet Frankreich bei Compiègne den Waffenstillstand 
mit Hitlerdeutschland. Maréchal Pétain handelte diesen Waffenstillstand aus, der 

Nachfolge

Dominik Arenz | Köln

geb. 1981, Dr. theol., Referent in der 
Schulabteilung des Erzbistums Köln

arenzdom@googlemail.com

6



1	 H. de Lubac, Résistance chrétienne à l’antisémitisme. Souvenirs 1940–1944, in: ders., Résistance chré-
tienne au nazisme. Œuvres completes XXXIV. Paris 2006, 471–741, hier: 518. Die Übersetzungen aus 
dem Originaltext stammen hier wie im Folgenden vom Verfasser.

2	 Vgl. M. Gruber, La résistance spirituelle, fondement et soutien de la résistance active, in: RevSR 78 
(2004), 463–487.

3	 Vgl. v.a. die veröffentlichte Skizze H. de Lubac, Les fondements religieux du nazisme et du communisme 
(1942), in: ders., Résistance chrétienne au nazisme, 195–309 [s. Anm. 1]. Ein entsprechendes Beispiel 
gibt auch die Ausgabe VI/VII der Cahiers du Témoignage chrétien von April/Mai 1942 unter dem Titel 
Antisémites; dokumentiert in: R. Bédarida (Hrsg.), Cahiers et Courriers clandestins du Témoignage chré-
tien. 1941–1944. Tome I. Paris 1980, 117–149.

den Franzosen die Teilung ihres Landes in eine von Deutschen besetzte Zone im 
Norden und eine unbesetzte Zone im Süden auferlegte. In der unbesetzten Zo
ne, die sich von Vichy und Lyon bis zum Mittelmeer erstreckte, wurde er Regie-
rungschef des so genannten État français und beendete damit die Dritte Repu-
blik Frankreichs. Das so genannte Vichy-Regime unter seiner Führung stand den 
Deutschen nahe, was sich z.B. an der Verschärfung antijüdischer Gesetze schon 
im Oktober 1940 und im Juni 1941 zeigte. Hier beginnt die Formierung des Wi-
derstands.

Für Henri de Lubac und viele andere Jesuiten mit ihm, v.a. Pierre Chaillet, 
Gaston Fessard und Yves de Montcheuil, war die Zeit der Besatzung Frankreichs 
der existentielle und ideologische Ernstfall ihrer Verantwortung als Christen – 
existentiell, weil das Leben vieler Mitbürger(innen) sowie dann auch ihr eigenes 
verfolgt und bedroht war, ideologisch, weil der soziale und universelle Charak-
ter der Theologie, die gottgegebene Würde jedes Menschen und das Band der 
Einheit zum Judentum fundamental in Frage gestellt wurden – zumal durch 
das Schweigen vieler Kirchenoberen (s.u.). Angesichts dieses Ernstfalls ging de 
Lubac mit anderen in Lyon, damals zugleich „Hauptstadt des Elends und der 
Hoffnung“1, in einen geistlichen Widerstand, der den politischen Widerstand 
nicht nur in der Unbesetzten Zone unterstützte.2 Er kulminierte zuerst im Brief 
de Lubacs an die Ordensoberen vom 25. April 1941 und ging kontinuierlich 
weiter, v.a. mit der Herausgabe und Verbreitung u.a. der Cahiers clandestins du 
Témoignage chrétien (ab November 1941). In den Schriften dieser Zeit beschäftigt 
sich de Lubac intensiv mit nichtchristlichen und atheistischen Denkern und 
scheut auch nicht die Auseinandersetzung mit dem nationalsozialistischen 
Theoriegebäude.3 Dabei markiert Henri de Lubac insbesondere drei Kriterien aus 
der christlichen Theologie, die den Einsatz für die verfolgten Juden und die Ab-
lehnung des Nationalsozialismus zwingend erfordern: (1) die Einheit des Men-
schengeschlechts, (2) die Einheit der Hl. Schrift und somit die Untrennbarkeit 
von Christentum und Judentum sowie (3) die Berufung der Kirche in der Welt. 
Alle drei Aspekte sind zugleich Schwerpunkte der Theologie Henri de Lubacs, 
die er in Catholicisme (1938) und in seinen späteren Werken entfaltete.

7

Henri de Lubac SJ



4	 H. de Lubac, Glauben aus der Liebe. „Catholicisme“. Einsiedeln u.a. 31992, 42.
5	 Vgl. dazu H. de Lubac, Lettre à mes supérieurs (1941), in: ders., Résistance chrétienne au nazisme, 
	 103–122, hier: 113 f. [s. Anm. 1].
6	 So H. de Lubac, Explication chrétienne de notre temps (1941), in: ders., Résistance chrétienne au nazisme, 

123–149, hier: 143 f. [s. Anm. 1].
7	 Vgl. ebd., 140–143. So auch schon ders., Glauben aus der Liebe, 289–296 [s. Anm. 4].

Einheit des Menschengeschlechts: Das Mysterium des neuen Menschen

1938 veröffentlicht Henri de Lubac, damals Professor für Fundamentaltheologie 
an der Universität in Lyon, seine erste Monographie: Catholicisme über die sozia-
len Aspekte des Christentums und die Universalität der Kirche, die sie ja mit ih-
rer Bezeichnung als katholisch bereits im Namen trägt. Der erste Teil des Buches 
handelt von der christlichen Überzeugung, dass die Menschheit einen gleichen 
Ursprung und eine gleiche Bestimmung hat. Wie sich die ursprüngliche Einheit 
in Adam und der in der Schöpfungserzählung markierten Gottebenbildlichkeit 
jedes Menschen manifestiert, so ereignet sich in Jesus Christus als neuem Adam 
die Wiederherstellung und Vollendung dieser Einheit. Sie gebiert einen neuen 
Menschen – versöhnt mit dem Menschen und mit Gott: „Dieses Geheimnis des 
neuen Menschen ist recht eigentlich das Mysterium Christi“4, wie später auch 
die Pastoralkonstitution Gaudium et spes des Zweiten Vatikanischen Konzils un-
terstreichen wird (vgl. GS 22). Der Gedanke der Einheit der Menschen ist grund-
gelegt im innersten Mysterium des Christentums, der Menschwerdung Gottes in 
Jesus Christus. 

Im Aufruf an seine Vorgesetzten vom 25. April 1941 diagnostiziert Henri de 
Lubac das „virus hitlérien“ in einer doppelten, zersetzenden Symptomatik, dem 
Antisemitismus (s.u.) und der Entwürdigung des Menschen als Person.5 Gegen 
den Nationalsozialismus, der aus Menschen „Termiten“ mache, die gleichförmig 
marschieren und nur ihre Arbeit im und für den Hügel verrichten, gelte es, eine 
menschliche Revolution (révolution humaine) zum Leben zu erwecken. Sie müsse 
das Wesen der menschlichen Person sowie ihre notwendigen Bande zu den an-
deren Menschen und zu Gott wieder ins Zentrum der Gesellschaft rücken.6 Denn 
das Wesen der menschlichen Person macht nach de Lubac gerade die Spannung 
aus zwischen der Würde des individuellen Personseins, das in der christlichen 
Tradition durch die Verankerung der Seele in Gott und die Gottebenbildlichkeit 
beschrieben wird, und der radikalen Verwiesenheit auf die menschliche Gemein-
schaft (irdisch und eschatologisch) sowie auf die Gemeinschaft mit Gott, die der 
Heilige Geist weitend schafft.7

Seinen Aufruf zu einer menschlichen Revolution adressiert Henri de Lubac nicht 
nur an Christ(inn)en und Vertreter der Kirche, sondern auch an seine Mitbür-
ger(innen) als Franzosen. Er appelliert an Frankreich als das Volk, das aus seiner 
Geschichte heraus dazu berufen sei, die großen Werte und Überzeugungen der 
Menschen in Europa und der Welt zu vertreten, zu verbreiten und aufrechtzuer-

8

Nachfolge



8	 H. de Lubac, Explication chrétienne, 134–139, hier: 138 f. [s. Anm. 6]. Vgl. zur Abgrenzung beider 
ebd., 146 f.

9	 H. de Lubac, Un nouveau „front“ religieux. Israël et la foi chrétienne (1942), in: ders., Résistance chréti-
enne au nazisme, 151–193, hier: 167 [s. Anm. 1].

halten (wie einst die Pariser Universität das Denken). Von hierher versteht sich 
die programmatische Warnung der ersten Ausgabe der Cahiers: „Frankreich, gib 
Acht, deine Seele nicht zu verlieren!“ Der universale (europäische) Charakter 
Frankreichs, den de Lubac in seinen christlichen Wurzeln verortet, entspricht in 
gewisser Weise der Katholizität der Kirche8: Beide schöpfen aus der Überzeugung 
der Einheit der Menschen und tragen zur Wiederherstellung dieser Einheit auch 
über Nation, Konfession oder Religion hinaus bei. Für de Lubac ist hier ebenfalls 
die Logik der Inkarnation erkenntnisleitend: Was die Gemeinschaft der Men-
schen zusammenhält, ist nämlich, biblisch gesprochen, die Liebe (charité), die 
das Sein Gottes selbst ist (vgl. 1 Joh 4,16). M.a.W.: Gott selbst schafft und bildet 
die Einheit der Menschen untereinander und mit ihm selbst.

Einheit der Hl. Schrift: „Geistig betrachtet sind wir Semiten“

Seit Anfang der Christentumsgeschichte kommen Theorien auf, die eine klare 
Abgrenzung eines neutestamentlichen Gottes der Liebe und eines alttestament-
lichen Gesetzes- oder Rache-Gottes propagieren. Damit einher geht bei Anhän-
gern besagter Theorien eine Zurückweisung, ja ein Bruch mit dem Judentum als 
der Religion des Alten Bundes. Am Ende des 19. Jahrhunderts hatte diese Ab-
grenzung in Frankreich in der sogenannten Action française eine neue Qualität 
erreicht, als im Gefolge der Dreyfus-Affäre nationalistische und antisemitische 
Ideologien prominent verbreitet wurden. Auch in katholischen Kreisen hatte 
die Denkart der Action française Anhänger, bis Pius XI. klarstellte, dass sie unver
einbar sei mit dem christlichen Glauben. Nichtsdestoweniger war im Vorfeld 
des Zweiten Weltkriegs der Boden für einen christlichen Bruch mit dem Juden-
tum abermals gesät.

Solchen Theorien gegenüber betont de Lubac stets die Einheit der Hl. Schrift. 
Denn das Christentum verdankt dem Judentum den Glauben an einen perso-
nalen und transzendenten Gott sowie die universale Berufung als Volk Gottes 
(Abraham) und dessen Einsatz für die Gerechtigkeit Gottes (Propheten): „Was 
bliebe von unserem christlichen Glauben, wenn man daraus den Monotheis-
mus, den Dekalog, die Universalität, den Glauben an die Ewigkeit risse?“9 Die 
Liebe wäre – so de Lubac – eben zu kurz gefasst, würde man sie einfach an die 
Stelle einer Gerechtigkeit setzen, von der das Alte Testament erzählt und die 
seine Propheten anmahnen. Mehr noch: Das jüdische Erbe umfasst letztlich be-
reits die drei Kerntugenden Glaube (der Glaube Abrahams, das Gesetz des Mose, 
die Geduld des Hiob), Hoffnung (durch die Propheten, von der Sanftheit Gottes 

9

Henri de Lubac SJ



10	 Vgl. ebd., 168.190 f.
11	 Vgl. H. de Lubac, Lettre, 110.120 [s. Anm. 5]. Dies unterstreicht ders., Fondements religieux, 273–279 

[s. Anm. 3].
12	 Zit. n. H. de Lubac, Lettre, 120 [s. Anm. 5]. Vgl. zur Bedeutung Pius’ XI. für die geistige Résistance 

ders., Résistance chrétienne au nazisme, 501–508.629 [s. Anm. 1].
13	 So v.a. H. de Lubac, Le combat sprirituel (1943), in: ders., Résistance chrétienne au nazisme, 331–350. 

332.348 [s. Anm. 1] und ders., Lettre, 114 f. [s. Anm. 5].
14	 Vgl. H. de Lubac, Fondements religieux, 289–291 [s. Anm. 3].
15	 H. de Lubac, Nouveau front, 189 [s. Anm. 9]. Vgl. Zum Bild des „neuen Titus“ ebd., 168 f.

bei Elija bis zu seiner Erhabenheit bei Jesaja) und Liebe (v.a. bei Hosea, aber auch 
die Gerechtigkeit bei Amos oder die Treue bei Daniel), die das „Fleisch“ (chair) 
des Christentums bilden – auch weil sie mit Jesus Christus, dem Juden aus dem 
Hause Davids, Fleisch angenommen haben.10

In seinem Brief an die Ordensoberen bezeichnet Henri de Lubac Nationalso
zialismus und Antisemitismus auch als antichristliche Revolution.11 Diese Be-
zeichnung klingt heutigen Ohren vielleicht fremd, wenn daraus eine Gleichset-
zung des Leids der beiden Religionsgemeinschaften gelesen würde. Die Stoß-
richtung de Lubacs ist jedoch nicht, die Situation zu vergleichen, sondern Um
denken zu provozieren – hier seiner Vorgesetzten, aber auch insgesamt der 
Christ(inn)en in der Vichy-Zone: Gegen jedes Schweigen, das aus einer schein-
baren Unbeteiligtheit von Christ(inn)en gegenüber der Verfolgung und Depor
tation jüdischer Mitbürgerinnen und Mitbürger, gegenüber jeder Form des An
tisemitismus resultiert, zitiert de Lubac das Wort Pius’ XI.: „Geistig betrachtet 
sind wir Semiten.“12 Und gegen einen raumgreifenden Neopaganismus13, der 
das Judentum wie ein „neuer Titus“ besiegen will und das Christentum arisch-
germanisch vereinnahmt und korrumpiert14, markiert de Lubac die Einheit von 
Christentum und Judentum aus der Einheit der Schrift: „Wir weisen als Blöd-
sinn und Blasphemie den Widerspruch zurück, den man zwischen einem ‚semi-
tischen Alten‘ und einem ‚arischen Neuen Testament‘ zu etablieren versucht.“15

Der Gott des Alten Testaments steht in derselben Spannung, die ihm auch 
im Neuen Testament eigen ist: der Spannung von einem starken Rettergott, auf 
dem die Hoffnungen des leidenden Volkes ruhen und den sie manchmal mit 
Rachegedanken allzu menschlich beschreiben, und dem geduldigen und mit-
leidenden Gott „im verschwebenden Schweigen“ (1 Kön 19,12 nach M. Buber) 
an der Seite der Kleinen und Ängstlichen. Im Neuen Testament zeigt sich diese 
Spannung im ohnmächtig-mächtigen Leben Jesu zwischen Kreuz und Auferste-
hung, Geburt und Himmelfahrt. Entsprechend führt jede Frontstellung theolo
gisch ins Leere; die neopagane Versuchung des Christentums zielt auf dessen 
Überwindung.

In seinen späteren Texten zur Schrifthermeneutik und zur Offenbarungskon
stitution Dei verbum schärft de Lubac die beschriebene Einheit der Schrift weiter 
zu: Es ist Christus selbst, der als Jude und Ereignis der Selbstmitteilung Gottes, 

10

Nachfolge



16	 Der Brief ist dokumentiert in H. de Lubac, Résistance chrétienne au nazisme, 192 [s. Anm. 1].
17	 H. de Lubac, L’Antisémitisme et la conscience chrétienne (1942), in: ders., Résistance chrétienne au nazis-

me, 351–372, hier: 361 f. [s. Anm. 1]. Vgl. insgesamt H. de Lubac, Résistance chrétienne, 531 
	 [s. Anm. 1] und M. Gruber, Résistance spirituelle, 465–467 [s. Anm. 2].
18	 H. de Lubac, Lettre, 121 (Herv. DA) [s. Anm. 5].
19	 H. de Lubac, L’Antisémitisme, 362 [s. Anm. 17]. Dieser Artikel entstammt der Ausgabe Antisémites der 

Cahiers aus dem Frühjahr 1942 [s. Anm. 3].

inklusiver Höhepunkt der Offenbarung, das Prinzip dieser Einheit ist; mit ihm 
sind Jüdinnen und Juden unsere geistigen Geschwister und in ihm mit uns und 
Gott verbunden. Der geistige Sinn der Schrift lässt diese Einheit und ihre exis
tentiellen Konsequenzen (moralischer, anagogischer Schriftsinn) aus dem Buch-
staben erkennen – mit dem Konzil gesprochen: Im Licht der Schrift lassen sich 
die Zeichen der Zeit lesen. Von Christus her ist es Aufgabe der Kirche und aller 
Christ(inn)en, das Unrecht an den älteren Geschwistern anzuklagen. Dieser 
Verantwortung hat sich Henri de Lubac gestellt, wie auch das Zeugnis des fran-
zösischen Gelehrten und späteren israelischen Politikers André Chouraqui un-
terstreicht. Er berichtet von einem Brief, in dem de Lubac ihm seine Solidarität 
und Unterstützung zusagte: „Wenn dieser durch die Zensur abgefangen oder 
bei mir entdeckt worden wäre, hätte er seinen Unterzeichner die Deportation 
kosten können.“16

Berufung der Kirche in der Welt: „Niemand ist Christ für sich allein.“

Die Vichy-Zeit stellte die Kirche in der unbesetzten Zone vor eine Herausforde-
rung: Folgt man den Anweisungen der Staatsgewalt unter Führung Pétains oder 
widersetzt man sich bis hin zum offenen Widerstand? Die Zurückhaltung vieler 
Verantwortlicher bis hin zur Unterstützung Pétains zeigt eine klare Tendenz: „Es 
gibt heute Christen, die zuerst das Materielle bewahren wollen: die Schulen und 
Kunstwerke aller Art. Aber was ist das alles wert – in den Augen Gottes –, wenn 
es nicht die Inkarnation des Geistes seines Sohnes ist?“17

Hier entzündet sich die Kritik de Lubacs, die er in einem Akt des Ungehorsams 
1941 zuerst an seine Ordensoberen richtet: Es darf nicht geschwiegen werden. 
Weder ist die „paix hitlérienne“ ein echter Friede noch ist Gehorsam der welt-
lichen Macht gegenüber geboten; er gilt vielmehr Gott und dem Gewissen ge-
genüber. Es gehört zur Berufung der Kirche und jedes einzelnen Christen bzw. 
jeder Christin, für die Einheit der Menschen mit Gott und untereinander Zeug-
nis abzulegen: „Jeder trägt immer seinen kleinen Teil an den gemeinsamen gro-
ßen Verantwortungen, und (...) in besonderen Krisenzeiten (...) ist es für jeden ei
ne umso dringendere Pflicht, sich dessen bewusst zu sein und entsprechend zu 
handeln.“18 „Das Kunstwerk schlechthin ist es, Zeugnis abzulegen für Christus, 
für Seinen Geist und Seine Lehre. Der Rest wird uns dazu gegeben werden.“19

11

Henri de Lubac SJ



20	 H. de Lubac, Explication chrétienne, 145 [s. Anm. 6].
21	 H. de Lubac, Glauben aus der Liebe, 214 (Herv. DA) [s. Anm. 4].
22	 B. Dumas, Henri de Lubac. Chemins vers le silence intérieur. Langres 2015, 77–83, hier: 82.
23	 H. de Lubac, Combat spirituel, 348 [s. Anm. 13].

Die Verantwortung und Pflicht der Kirche besteht nach Henri de Lubac im geist-
lichen Kampf (combat spirituel) gegen den Antisemitismus und die Zerstörung 
der menschlichen Person (s.o.), die je die Gemeinschaft mit Gott selbst zerstören. 
Widerstand ist für ihn also hier keineswegs ein politischer Begriff, sondern ein 
mystischer, da es um ein „Sehen“ geht, nämlich um die Wahrnehmung der Ein-
heit Gottes mit der Welt, und das entsprechende verantwortliche Handeln. Se-
hen und Handeln resultieren dabei aus der Liebe, die Gott selbst ist und unter 
den Menschen seine Anwesenheit und ihr innerstes Band markiert (s.o.). Ent-
sprechend gilt: „Die Kirche hat kein anderes Ziel, als diese Liebe erfahren zu las-
sen und der Welt davon zu erzählen; als ihr diesen höchsten Wert anzubieten, 
der das Gesetz ihres Heils ist.“20 Das Sehen, das aus der Erfahrung des Mysteriums 
resultiert, führt zum Handeln in das Mysterium hinein, denn „[k]einer hat das 
Recht, wie Kain zu sagen: ‚Bin ich denn der Hüter meines Bruders?‘ Niemand ist 
Christ für sich allein.“21 So sehr diese Überzeugung de Lubacs für die eschatolo-
gische Sammlung der Völker gilt (so der thematische Zusammenhang des Zi-
tats), so sehr gilt sie auch für das Engagement des Glaubens in der Welt.

Für Henri de Lubac geht es um die Ernsthaftigkeit des Glaubens. Denn wenn 
Christ(inn)en ernstnehmen, wer Christus war und was er getan hat, wenn sie 
die zentralen Punkte ihres Glaubens, der auf seiner Botschaft basiert, d.h. vor 
allem Liebe (charité), konsequent in ihr Leben übersetzen bzw. „inkarnieren“ 
lassen, dann können sie nicht schweigen, dann trifft sie zutiefst, was mit den 
anderen, zumal den älteren Brüdern und Schwestern ihres Glaubens geschieht. 
So faltet sich das o.g. Zitat auf: Verantwortung der Christ(inn)en ist es erstens, 
Christ(in) zu sein, und zweitens, dies nicht für sich allein zu sein. Das ist der Kern 
der résistance spirituelle: Widerstand aus der Liebe.

Nationalsozialismus und Antisemitismus bildeten den Ernstfall der Berufung 
der Kirche in der Welt, die de Lubac während der Zeit des Vichy-Regimes nicht 
müde wurde zu betonen und so als Christ selbst ein engagiertes Zeugnis für sei-
ne Mitchrist(inn)en ablegte: „Angesichts aller Lauheit und aller [neo]paganen 
und letztlich entmenschlichenden Verlockung liegt sein Ausweg darin, sich im 
Evangelium immer wieder neu an der Liebe Gottes zu stärken. Im Grunde ge-
nommen ist die einzige Wurzel aller seiner Taten im ‚Widerstand‘: ‚Das Evange-
lium reicht uns.‘“22 Die Kraft also, den Versuchungen zu widerstehen und mutig 
für Christus und die Menschen einzustehen, schöpft de Lubac mit der ganzen 
Kirche in der geistigen Lektüre der Hl. Schrift. Sie weist im Buchstaben über die 
Begrenztheit des Buchstabens hinaus in die konkrete Verantwortung: „Das Evan-
gelium reicht uns.“23 Hierin liegt die Berufung der Kirche als Sakrament: Aus der 

12

Nachfolge



24	 Vgl. dazu die Analyse L. Figoureux, Henri de Lubac et le Concile Vatican II (1960–1965). Louvain-la-
neuve 2017, 392–394.

25	 Besonders prägnant: J.-M. Lustiger, Souvenirs et présence du Cardinal Henri de Lubac, in: ders. et al., 
Henri de Lubac et le mystère de l’Église. Paris 1999, 219–224.

26	 B. Dumas, Henri de Lubac, 82 [s. Anm. 24].
27	 Ebd., 83.

Christusbegegnung heraus die Einheit der Menschen gestalten, sei es als mensch-
liche Revolution, sei es als geistlicher Kampf: Niemand ist Christ für sich allein.

Geistlicher Widerstand

Die Einheit des Menschengeschlechts, die Einheit der Heiligen Schrift und die Be-
rufung der Kirche bilden die drei wesentlichen Argumentationslinien des geistli
chen Widerstands als eines Widerstands aus der Liebe. Ähnlich des Argumenta
tionsganges, den später das Konzilsdekret Nostra aetate zu den nichtchristlichen 
Religionen vorlegen wird, bildet Henri de Lubacs Engagement konzentrische 
Kreise vom Menschen über die jüdische Religion und die Kirche bis zu Christus.
Er ruft Christ(inn)en in die Verantwortung, aus ihrem Glauben heraus Wider-
stand zu leisten überall da, wo dieser in Frage gestellt wird. 

Résister avec courage: So überschreibt Bertrand Dumas einen von zwölf Wegen 
in die innere Stille, die er in seiner geistlichen Einführung zu de Lubacs Person 
und Werk skizziert. Das Ernstnehmen des Glaubens führte Henri de Lubac selbst 
an den Rand der Verhaftung und Deportation, seinen Glaubensbruder Yves de 
Montcheuil kostete es das Leben. Mutig widersetzt hat sich de Lubac auch später 
gegen die Verurteilung Teilhard de Chardins oder die gegen seine eigene Person 
und Theologie erhobenen Vorwürfe, die ihn als sogenannte Affaire Fourvière 
schwer trafen. Auch auf und nach dem Konzil leistete er mahnend Widerstand 
gegen theologische Entwicklungen, die sich s.E. zu sehr vom Boden der Tradition 
abhoben, was ihm den Ruf des „alten Reaktionärs“ (vieux réac) einbrachte.24 Jede 
der drei genannten weiteren Formen des Widerstands ließe sich eigens analysie-
ren und auf seine paradoxale Theologie hin befragen. Auch wenn diese Formen 
des Widerstands sich ganz von der existentiellen Bedrohung der Zeit des Zweiten 
Weltkriegs unterscheiden, so stellten die Anlässe doch die Person und Theologie 
Henri de Lubacs und damit eben auch die Glaubensüberzeugungen dessen, der 
sich der Theologie als Jesuitenpater ganz verschrieben hat, in Frage. All diesen 
Widerstand begleitete, wie Zeitgenossen berichten, eine große Bescheidenheit25, 
die deutlich macht, dass de Lubac niemals um seiner selbst willen Widerstand 
leistete: „Man kann sagen, dass de Lubac sein ganzes Leben lang mutig Wider-
stand leistet, für Christus.“26

2015 kann Bertrand Dumas noch konstatieren, dass „es heute nicht mehr die 
Sirenen des Nationalsozialismus sind, die uns anlocken“27; heute – 2021 – möchte 
ich das Urteil nicht mehr so optimistisch fällen: In vielen Ländern Europas sind 

13

Henri de Lubac SJ



28	 H. Lubac, Combat spirituel, 350 [s. Anm. 13].

die politisch Rechten auf dem Vormarsch, am 29. August 2020 wehten während 
einer sogenannten Querdenker-Demonstration sogar wieder die Flaggen des 
Deutschen Reiches vor dem Berliner Reichstag. 

Sich mutig widersetzen, Christ(in) sein und es nicht nur für sich allein sein – 
das sind Hinterlassenschaften des Lebens des Jesuitenpaters Henri de Lubac auch 
für heute. Dabei weist sein Beispiel gerade aus dem Glauben, aus der Liebe über 
die Ränder der Kirche und der Religionen hinaus und ermuntert zum Leben par 
la force de la charité28.

14

Nachfolge


