
Leben in Gott
Beatrix von Nazareth (1200-1268)

Das Fürstbistum Lüttich zählte im 12. und 13. Jahrhundert zu jenen Landstri­
chen, die – gemessen an schriftlichen Zeugnissen – einen besonderen spirituel­
len Reichtum hervorbrachten. Beatrix von Nazareth ist zusammen mit Hade­
wijch die erste niederländische mystische Autorin, die wir namentlich kennen. 
Sie steht daher am Anfang der mittelniederländischen mystischen Literatur. Es 
ist auch heute noch ungemein lohnend, sich in ihr Leben und Werk zu vertie­
fen. Der folgende Beitrag will einen kleinen Vorgeschmack geben, indem wir zu­
nächst kurz auf Beatrix’ Leben und den spirituellen Kontext, in dem sie lebte, 
eingehen. Anschließend blicken wir auf ihr Werk Die sieben Arten der Minne.

Leben in Brabant

Beatrix wurde 1200 in Tienen geboren. Ihr Vater Bartholomäus war ein reicher 
Bürger, ein zutiefst gläubiger und religiöser Mann. Seine Frau Geertrui wird in 
der Vita ebenfalls als sehr religiös bezeichnet. Es war eine glückliche Familie mit 
sechs Kindern, wobei Beatrix die jüngste war. Der älteste Sohn wurde Prämons-
tratenser in Averbode. Beatrix war ein begabtes Kind, das von ihrer Mutter schon 
in jungen Jahren Lesen und Schreiben gelernt hatte. Geertrui starb jedoch, als 
die kleine Beatrix erst sechs Jahre alt war. Um die Erziehung so gut wie möglich 
fortzusetzen, brachte ihr Vater sie in die Beginengemeinde Zoutleeuw, fünfzehn 
Kilometer von Tienen entfernt. Sie lebte ein Jahr bei den Beginen und konnte 
am Schulunterricht in Zoutleeuw teilnehmen. Später ging Beatrix in der Bene­
diktinerabtei (nachmalig Zisterzienserinnen) von Bloemendaal (lat. Florival) in 
Eerken (Archennes) bei Waver zur Schule. Ihr Vater war dort „Finanzmanager“. 
Hier erhielt die junge Beatrix eine intellekuelle und religiöse Ausbildung. Als sie 

Rob Faesen SJ | Leuven (BEL)

geb. 1958, Dr. theol., Professor für Kirchen- 
und Theologiegeschichte an der KU Leuven

robertus.faesen@kuleuven.be

15

Beatrix von Nazareth



fünfzehn Jahre alt war, bat sie um Aufnahme in den Orden. Nach ihrer Zulas­
sung legte Beatrix am 16. April 1216 ihre Gelübde ab.

In Bloemendaal hatte man längst ihre Begabungen erkannt. Sie wurde für 
ein Jahr in die Abtei von Rameia (La Ramée) in Jauchelette, südlich von Jodoi-
gne, geschickt, um das Schreiben und Illuminieren von Manuskripten zu ler­
nen. Beatrix konnte während ihrer Ausbildung nicht nur ihre künstlerischen 
Fähigkeiten entwickeln, sondern sich dabei intensiv mit dem Evangelium, der 
Liturgie und bedeutenden Texten der geistlichen Tradition der Kirche auseinan­
dersetzen. In dieser Zeit freundete sie sich mit Ida von Nijvel (1190–1231) an. 
Ida war nur zehn Jahre älter als Beatrix, aber Beatrix betrachtete sie stets als ihre 
geistige Mutter.

Als Beatrix nach ihrem Aufenthalt in La Ramée nach Bloemendaal zurück­
kehrte, hatten sich ihr Vater und ihr Bruder Wicbert als Laienbrüder sowie zwei 
ihrer Schwestern, Christina und Sybille, der Abtei angeschlossen. 1221 wurde 
von Bloemendaal in Oplinter (nördlich von Tienen) Maagdendaal gegründet. 
Beatrix wurde zusammen mit ihrem Vater, ihren Geschwistern und einigen an­
deren Mitgliedern der Bloemendaal-Gemeinschaft dorthin geschickt, wo sie um 
1225 vom Bischof die Jungfrauenweihe erhielt. Doch damit war das Wanderle­
ben von Beatrix noch nicht beendet. Wieder war es eine Neugründung, die für 
sie bestimmt war, in der Nähe von Lier. Beatrix wurde 1237 zur Priorin gewählt 
und blieb dies bis zu ihrem Tod. Das neue Kloster war „Unserer Lieben Frau von 
Nazareth“ gewidmet – bezogen auf das verborgene Leben Jesu in Nazareth, auf 
jene Zeit, da Jesu göttliche Identität nur Maria und Joseph bekannt war. Über 
die Zeit danach ist wenig bekannt. Beatrix erkrankte zu Weihnachten 1267 und 
starb am 29. August 1268. 

Das Milieu der Beginen

Beatrix gehört neben Hadewijch zu den ersten, die in Europa Mystik in ihrer 
Volkssprache schreiben. Leider ist nur ihr Werk Sieben Arten der Minne (Seven ma-
nieren van minne) erhalten. Diese mystische Literatur in Mittelniederländisch 
entstand nicht aus dem Nichts. Ihr Nährboden war eine ältere spirituelle Bewe­
gung, mit dem Fürstbistum Lüttich als Kerngebiet. Ein kurzes Zitat aus einem 
um 1175 (also 25 Jahre vor Beatrix’ Geburt) geschriebenen Brief des Lütticher 
Priesters Lambert (1131–1177) – mit dem Zunamen „li Bègue“ – an Papst Callix­
tus III. vermittelt einen ungefähren Eindruck. Lambert war nicht „Gründer“ der 
Beginen, spielte aber sicher eine bedeutende Rolle in dieser spirituellen Bewe­
gung im Fürstbistum Lüttich. Der Brief handelt über das religiöse Leben einer 
großen Gruppe von Laiengläubigen aus Lüttich: „Ich sah, wie sie sich fleißig 
und oft in der Kirche versammelten, mit größerer Hingabe beteten als ich, sich 
sehr würdig und ehrfurchtsvoll verhielten und bestrebt waren, das Wort Gottes 

16

Nachfolge



zu hören und es so gut wie möglich zu halten. Sie waren betroffen, als der Körper 
und das Blut des Herrn auf dem Altar dargebracht wurden, nämlich als der Herr 
des Universums erneut für sie litt. Ihre Tränen und Seufzer zeigten ihre Emotio­
nen an – so sehr, dass es manchmal vorkam, dass ich, als ich mit einem Herz aus 
Stein am Altar stand und die offensichtlichen Zeichen von so viel Zuneigung und 
Hingabe sah, fühlte wie mein Herz schmolz, als mein Geliebter auch durch sie zu 
mir sprach. Was soll ich über die von Herzen kommende Reue des Herzens, die 
Fülle der Tränen, die Ehrfurcht und den Respekt sagen, mit der sie normalerweise 
den Körper und das Blut unseres Herrn empfangen haben, ohne den Aufruhr und 
die Verwirrung der Menschen?“ 

Ganz offensichtlich: Lambert ist fasziniert. Die Intensität und Ernsthaftigkeit, 
mit der diese Menschen ihren Glauben leben, ihr Gebetsleben und ihre Ehrfurcht 
vor der Eucharistie bewegt ihn. Er selbst als Priester stand mit einem steinernen 
Herzen (vgl. Ez 36,26) am Altar. Er sah ihre Hingabe und fühlte, wie dabei sein 
Herz schmolz (vgl. Hld 5,6 Vulg.). Sein Geliebter – das ist Gott – sprach durch die­
se Gläubigen zu ihm. Sie hatten somit eine vermittelnde Rolle zwischen Gott und 
ihm. Das ist überraschend: Würden wir nicht das Gegenteil erwarten?

Dieser Text ist aufschlussreich hinsichtlich der spirituellen Bewegung im Fürst­
bistum Lüttich. In dieser Umgebung lebten Beatrix und ihre Familie. Es handelt 
sich um eine Laienbewegung, die anfangs sowohl Männer als auch Frauen um­
fasste. Einige Jahrzehnte später teilen Vater Bartholomäus und zwei seiner Söhne 
die gleiche spirituelle Inspiration wie Beatrix, Christina und Sybille – Männer wie 
Frauen. Im Zentrum dieser Bewegung stand die gelebte Beziehung zu Gott, insbe­
sondere die Eucharistie, der „Treffpunkt“ von Gott und Mensch schlechthin. Trotz 
des eucharistischen Fokus spielten die Ordinierten darin in gewisser Hinsicht ei­
ne untergeordnete Rolle. Mehr oder weniger im gleichen Zeitraum entstanden 
ähnlich unorganisierte, spirituell und radikale Gruppierungen in Umbrien.

 „Sieben Arten der Minne“

Beatrix’ Traktat ist genial. Der Text zählt nicht, wie man vermuten könnte, sie-
ben aufeinanderfolgende Stufen des spirituellen Lebens auf, bei denen der jeweils 
vorherige im nächsten Schritt hinter sich gelassen wird. Die Struktur des Textes 
besteht aus drei Diptychen, denen eine Einführung vorausgeht. Die Einführung 
ist die „erste Weise“. Die folgenden sechs Weisen bestehen aus drei paarweise an-
geordneten Textteilen, die jeweils dieselbe Realität aus zwei verschiedenen Per­
spektiven der Erfahrung in den Blick nehmen.

Nach Gottes Bild und Ähnlichkeit
Die „erste Weise“ beschreibt, worum es im gesamten Traktat geht: um das dem 
Menschen eingeschriebene Verlangen, nach dem Bild und der Ähnlichkeit dessen 

17

Beatrix von Nazareth



zu leben, für den die Seele geschaffen wurde. Dieses Verlangen entspringt der Lie­
be und ist auf die Würde, auf die Reinheit und auf die Freiheit des Menschen be­
zogen. Damit gibt Beatrix einen wichtigen Interpretationsschlüssel. Der Hinweis 
auf „Bild“ und „Gleichnis“ von Gen 1,26 hatte eine sehr spezifische Bedeutung 
für ihre Zeitgenossen – oder zumindest für diejenigen, die eine spirituelle Ausbil­
dung erhalten hatten. Beginnend mit Origenes und Irenäus wird angenommen, 
dass der Mensch selbst kein Bild Gottes ist, sondern dass der Mensch „nach“ – 
das heißt „entsprechend“ – Gottes Bild geschaffen wurde. Das wahre Bild Gottes 
ist Jesus Christus. Nach dieser Auffassung wurde der Mensch bei der Schöpfung 
„nach dem Bild Gottes, das Christus ist“ mit der Absicht geformt, dass der Mensch 
diesem Bild ähnlich werden sollte. Beatrix geht es somit um den Ausgangspunkt 
und um das letzte Ziel des Menschen: als Person zu leben und zu lieben. Dieses 
zeigt sich in ihrem Kern als Sehnsucht nach wahrer Gemeinschaft mit Christus. 
Aber was bedeutet das? Davon handeln die folgenden „Weisen“. 

Lieben ohne Maß und ohne Lohn
Die „zweite Weise“ besteht darin, ohne Maß und ohne Lohn zu lieben, jenseits 
jeglicher menschlicher Berechnung. Hier liegt Beatrix ganz auf der Linie eines 
Bernhard von Clairvaux. Wahre Liebe zu Gott basiert nicht auf Ökonomie. Sie ist 
reine, unentgeltliche Liebe. Die „dritte Weise“ ist dann sozusagen Kehrseite dieses 
Wunsches. Denn dem Menschen wird bald klar, dass es jenseits seiner Fähigkei­
ten liegt, Gott auf diese Art zu lieben. Der Mensch kann nicht so frei und maßlos 
lieben, wie er es gerne möchte und auch sollte. Sein diesbezügliches Versagen ist 
unvermeidlich. Dennoch: Der Wunsch besteht weiterhin. Wer einmal etwas von 
dem Wunsch nach echter Liebe erfahren hat, kann sich nicht mit einem Weniger 
zufriedengeben.

Gottes Initiative
Die „vierte Weise“ beschreibt nun die unerwartete mystische Erfahrung. Während 
im zweiten und dritten Weg der Schwerpunkt auf dem lag, was der Mensch von 
sich aus in Liebe tut und tun will, beschreibt Beatrix jetzt, wie Gott die Initiative 
ergreift. Der Mensch erlebt unerwartet, ohne etwas getan zu haben, eine große 
Nähe zu Gott. Gott selbst lässt den Menschen unerwartet seine Nähe fühlen, ob­
wohl der Mensch dies in keiner Weise selbst erreichen konnte. Deshalb hat er es 
nicht erwartet. 

Die „fünfte Weise“ ist jetzt die Kehrseite dieser Erfahrung. Die Erfahrung der 
Gegenwart Gottes erzeugt in der Seele eine stürmische Sehnsucht. Der Mensch 
hat eine Liebe verkostet, die er nicht für möglich hielt und die im Gegenzug ein 
unersättliches Verlangen nach Liebe hervorruft. Die Intensität des Verlangens ist 
Reflex auf das vorangehende Eintauchen in die Liebe Gottes, das in der mysti­
schen Erfahrung zuteil wurde.

18

Nachfolge



Die „sechste Weise“ beschreibt die Erfahrung, vollständig in Gottes Leben auf­
genommen zu sein, und die Erkenntnis, dass allein Gottes Liebe am Werk ist. 
Hier entdeckt der Mensch seinen innersten Adel: die Freiheit der Liebe, wie sie 
in Gottes Leben erfahren wird. Die „siebte Weise“ ist wiederum die Kehrseite 
ein und derselben Realität. Es ist der grenzenlose Wunsch, definitiv mit Christus 
zusammen zu sein und in vollem Umfang an seinem göttlichen Leben teilhaben 
zu können. Die Beziehung zwischen Gott-Vater und Gott-Sohn besteht darin, 
sich ständig gegenseitig und gänzlich zu geben. Wenn der Mensch daran teil­
haben darf – und damit erlebt, „Sohn im Sohn“ zu sein –, dann wünscht er sich 
nichts weiter, als sich so vollständig wie Christus als Sohn dem Vater geben zu 
können. Das ist allerdings kein Endpunkt, an dem alles zum Stillstand kommt, 
im Gegenteil: Gottes Leben und des Menschen Teilhabe daran sind das Leben 
schlechthin.

„Minne“

Die Bedeutung dieses Wortes ist in den letzten Jahrzehnten breit debattiert wor­
den, insbesondere im Zusammenhang mit Hadewijchs Werk. Aus dem oben 
Gesagten können wir einige Antwortelemente zusammenführen. Zunächst be­
zieht sich das Wort minne bei Beatrix und Hadewijch auf die Liebe zwischen 
Gott und dem Menschen. Zwischenmenschliche Liebe kann natürlich auch im 
Mittelniederländischen mit diesem Wort bezeichnet werden – denken wir etwa 
an die profane „Liebesdichtung“ –, aber unser Text beschäftigt sich mit der Lie-
be zwischen Gott und Mensch. Dies bedeutet nicht, dass die zwischenmensch­
liche Liebe zum Nächsten ausgeschlossen oder nicht in der minne enthalten wä­
re. Es bedeutet nur, dass das Wort in erster Linie eine sehr explizite religiöse Be­
deutung hat, wie im ersten Satz von Beatrix’ Traktat klar angegeben. Und mit 
„religiös“ meinen wir das, was mit der Beziehung zwischen Gott und Mensch 
zusammenhängt. Kurz: Minne ist ein Beziehungsbegriff, in dem sowohl Verweise 
auf die Erfahrung als auch Einsichten in diese Erfahrung möglich sind.

Diese Liebeserfahrung beinhaltet einige Aspekte, die eng miteinander verbun­
den sind. Zunächst geht es um alles, was ein Mensch aktiv aus Liebe zu Gott 
unternimmt, also sozusagen die „aktive“ Liebeserfahrung. In ihr kommt der 
Mensch zur Erkenntnis, dass noch etwas fehlt. In der Folge hat minne auch ei-
nen passiven Aspekt: Der Mensch erfährt, dass Gott selbst tatsächlich die Initia-
tive zur Liebe ergreift. Dabei erlebt der Mensch eine Liebe, die bedingungslos ist 
und tiefer geht als alles, was er von sich aus unternehmen kann. Minne findet 
also nicht nur im Tun und Nicht-Tun, im Denken und Wollen statt, sondern 
auch auf einer fundamentalen Ebene, nämlich im „Wesen“ (wesen) des Men­
schen. Hier wächst durch Gottes Initiative der Wunsch des Menschen, vollstän­
dig Gott zu gehören. 

19

Beatrix von Nazareth



Schließlich gibt es noch einen dritten Aspekt. Der Mensch erfährt, dass in minne 
ein abgründiges, transzendentes Leben stattfindet, in Form der Teilhabe am gött­
lichen Liebesaustausch von Vater und Sohn. Menschen sind „Sohn im Sohn“. 
Jan van Ruusbroec nennt das „Überwesen“ (overwesen), d.h. das innertrinitarische 
Leben der göttlichen Personen und ihrer Liebeseinheit, an der der Mensch teil­
nimmt. Hier erkennt der Mensch: Minne ist nicht so sehr „etwas“ als „jemand“. 
Letzteres erklärt das subtile Bedeutungsspiel, das in vielen Passagen der mittel­
niederländischen mystischen Literatur zu finden ist: Minne bedeutet dann nicht 
nur die (komplexe) Liebeserfahrung zwischen Gott und Mensch, sondern auch 
der göttliche Geliebte selbst. Minne wird zugleich ein Eigenname. Wir finden die­
ses Bedeutungsspiel hauptsächlich in den Texten von Hadewijch; bei Beatrix ist 
diese Sicht weniger präsent.

Sich Gott in Liebe verschenken

Zwei kurze Passagen des Textes mögen schließlich einen Eindruck vermitteln, 
wie Beatrix über die göttliche Minne schreibt. Der erste Abschnitt (vierte Weise) 
veranschaulicht, wie der Mensch manchmal unerwartet die Gegenwart Gottes 
fühlt – Gott, der Liebe ist. Beatrix sagt: „Manchmal kommt es vor, dass minne 
(Liebe) auf süße Weise in der Seele gezeugt wird, sich freudig erhebt und beginnt, 
im Herzen zu leben, ohne dass menschliche Aktivitäten etwas bewirken. Das 
Herz wird dann so zärtlich von minne berührt und so eifrig in minne hineingezo­
gen und so leidenschaftlich von minne ergriffen und so heftig von minne über­
wältigt und so süß in minne umarmt, dass die Seele vollständig erobert wird von 
minne. In diesem Zustand erlebt sie eine große Nähe zu Gott, eine aufschluss­
reiche Klarheit und eine wunderbare Fülle, eine edle Freiheit, eine opulente 
Süße, eine intensive Umarmung der mächtigen minne und eine reichliche Fülle 
großer Freude. Sie erlebt, dass alle ihre Sinne in minne vereint sind und dass ihr 
eigener Wille zu minne geworden ist und dass sie so tief in den Abgrund der 
minne vertieft und versunken ist und selbst vollständig minne geworden ist.“

Wir finden hier eine eine präzise analysierende, man möchte sagen: phäno­
menologische Beschreibung mystischer Erfahrung. Beatrix ist klar: Die Initia­
tive liegt bei Gott. Der Mensch fühlt sich berührt, angezogen und überwältigt 
von diesem wunderbaren Geheimnis der Liebe und gibt sich ihm schließlich 
vollständig hin. Beatrix sieht eine dynamische Bewegung: zuerst berührt, dann 
hingeführt, bald überwältigt – und schließlich ergibt sich der Mensch dem An­
deren. Diese Hingabe an die Liebe, die Gott ist, bedeutet, dass der Mensch dem 
göttlichen Gegenüber mehr gehört als sich selbst. Es ist eine Form des Selbstver­
lustes. Aber dieser Verlust des Selbst ist gleichzeitig ein sehr großes Glück, eine 
tiefe Freude und – noch mehr – eine große Freiheit, sagt Beatrix. Letzteres ist 
bemerkenswert, wenn wir sehen, wie viele Diskussionen und im Laufe der Jahr-

20

Nachfolge



hunderte über diesen „Verlust des Selbst“ geführt wurden. Außenstehende dach- 
ten, dass dies zu einer Reduktion des Menschseins führen würde. Dies spiegelt 
immer noch die Debatte über den Quietismus des 17. Jahrhunderts wider. Bea­
trix gibt jedoch eine klare und direkte Antwort: Sich in Liebe zu Gott zu ver­
schenken, ist edle Freiheit.

Ein zweites Zitat – es stammt aus dem letzten Teil von Beatrix’ Traktat – gibt 
weiteren Aufschluss über ihre Sicht der minne: „Die Seele hat eine noch höhere 
Lebensweise der minne, die ihr nicht wenig innere Arbeit gibt. Es besteht darin, 
in minne hineingezogen zu werden, über menschliches Maß und Vernunft, vor 
allem in die aktive Tätigkeit unseres Herzens, über die Menschheit, nur mit ewi­
ger minne in die Ewigkeit der minne hineingezogen, in unverständliche Weis­
heit, und die stille Höhe und im Abgrund der Gottheit – die alles in allem ist 
und vor allem schwer fassbar bleibt, unveränderlich, allsüchtig, allumfassend 
und allmächtig.“

Dieses zweite Zitat gibt den Höhepunkt und das Ziel einer Begegnung an. Es 
geht nicht um das Leben nach dem Tod, sondern um das Leben des Menschen 
hier und jetzt in Zeit und Raum, das zugleich ein Leben in der Ewigkeit ist, näm-
lich in der Ewigkeit der minne. Der Mensch lebt in sich selbst (in Zeit und Raum) 
und lebt gleichermaßen in Gott selbst, dem transzendenten Gott, der ein Ab­
grund der Liebe ist. Diesen Glauben finden wir bei Beatrix, aber er wird von der 
gesamten spirituellen Tradition, in der sie steht, geteilt. Der Mensch ist und 
bleibt vollständig Mensch, und gleichzeitig wird der Mensch über sich hinaus 
in die Ewigkeit der göttlichen Liebe aufgenommen. Wir finden diese Grund­
überzeugung in zahlreichen Miniaturen oder Gemälden des 12. und 13. Jahr­
hunderts, in denen die menschlichen Figuren von einem goldenen Schimmer 
umgeben sind – der Farbe von minne, wie Ruusbroec sagt. Das will sagen: Der 
Mensch ist von einem unglaublichen Geheimnis der göttlichen Liebe umgeben 
und umarmt. Die minne ist immer schon da und somit grundlegender als das, 
was der Mensch von sich aus tun oder ausführen kann, viel tiefer als das, was 
der Mensch erlebt oder nicht erlebt.

Was Beatrix hier beschreibt – das „Leben in Gott“ – gibt uns einen Interpre­
tationsschlüssel an die Hand für viele Meisterwerke religiöser Kunst aus dieser 
Zeit, für die spirituelle Bewegung, in der sie aufgewachsen ist, sowie für die Ar-
mutsbewegungen ihrer Zeit, wie jene des Franziskus von Assisi und seiner Ge­
fährten, gleichermaßen für die frühen Zisterzienser oder Norbertiner. Der Kern 
ist ein und derselbe: Der Mensch ist von göttlicher Liebe umarmt und umgeben. 
Er lebt vollständig im göttlichen Gegenüber.

Mit Beatrix von Nazareth stehen wir am Anfang der niederländischen mysti­
schen Literatur. Dieser Anfang stellt sich keineswegs primitiv dar, vielmehr au­
ßergewöhnlich fein, theologisch gut durchdacht und präzise die geistliche Er­
fahrung beschreibend. Beatrix gibt Einblick in eine faszinierende Zeit: in das 12. 

21

Beatrix von Nazareth



und 13. Jahrhundert und die dichte spirituelle Atmosphäre im Fürstbistum Lüt­
tich. Es muss eine Erfahrung gewesen sein, in der die Menschen das große Glück, 
Gott zu begegnen und die Tiefe dieser Liebe gekannt haben mussten. Obwohl 
der Kern dieser Begegnung in den Raum der Intimität von Gott und Mensch ge­
hört, wurde diese Erfahrung über die Grenzen dieser Region hinaus bekannt, 
nicht zuletzt durch schriftliche Zeugnisse wie den Minne-Traktat Beatrix’. Die 
kurze Abhandlung von Beatrix ist vielleicht deshalb so faszinierend, weil sie so 
grundlegend christlich ist: Beatrix erkundet mutig die wahre Begegnung von 
Gott und Mensch – zwischen dem Menschen als Mensch und Gott als Gott. Ge­
nau das ist das Leben der Christ(inn)en.

22

Nachfolge


