
*	 Dieser Beitrag wurde für GEIST & LEBEN in englischer Sprache verfasst. Übersetzung: Elisabeth 
Salaban-Hofer.

1	 Saint Maria Skobtova, Războuil ca revelaţie (War as revelation), in: H. Arjakovsky-Klepinine (Ed.), Iubi-
rea nebună de aproapele. Viaţa şi învăturile Maicii Maria Skobţova (1891–1945) (The crazy love for the 
neighbour. Life and teachings of Mother Maria Skobtova). Sibiu 2000, 167.

2	 H. Arjakovsky-Klepinine, Iubirea nebună de aproapele, 67 [s. Anm. 1].
3	 E. Behr-Sigel, Mere Marie Skbotsova (1891–1945), in: Le Messager Orthodoxe, CXVII (1989), 57–62; 

T. Stratton Smith, Mere Marie, nonne et rebelle. Paris 1965; L. Varaut, Sfăntă ortodoxă victimă a nazis-
mului (1891–1945) (Maria Skobtova. Orthodox Saint victim of Nazi Regime [1891–1945]). Cluj-Napoca 
2017.

Maria Skobtsova (1891–1945)*

Zwischen Literatur und gelebter Nächstenliebe

Maria Skobtsova ist eine der bedeutendsten spirituellen Persönlichkeiten der 
Orthodoxie der letzten zwei Jahrhunderte. Poetin, Autorin, Theologin, Malerin 
und Nonne – sie ist eine der vielseitigsten Figuren der russischen Diaspora in 
Frankreich. Vertraut mit den Werken russischer Autoren wie Die Brüder Karama-
sow von Dostojewski1, war sie Prinz Myshkin, einem der Charaktere in Dosto-
jewskis Schriften, ähnlich: Ihr Antlitz spiegelte eine Freiheit wider, die von der 
Gnade herkam. Trotz der Wahl eines monastischen Lebens und der Tatsache, 
dass Demut, Bescheidenheit und Selbstlosigkeit Grundpfeiler dieser Art von 
Berufung sind, spielte persönliche Entwicklung dennoch eine wichtige Rolle. 
Dabei diente die Suche nach neuen persönlichen Wegen vor allem als Mittel, 
um ihrer Nächstenliebe und Hilfsbereitschaft eine neue Ausdrucksform zu ver-
leihen. So war das Leben der hl. Maria Skobtsova geprägt vom Einsatz für jene, 
die erniedrigt wurden. Dies führte schlussendlich zu ihrem Tod im Konzentra-
tionslager Ravensbrück.2 Ihr Leben zeigt, dass auch in einem konservativ-kon-
fessionell geprägten Milieu Platz für besondere Visionen und Berufungen ist. 
Welche Rolle spielte persönliche Entwicklung in ihrem Leben, in ihren Hand-
lungen und Schriften?3

Iuliu-Marius Morariu | Cluj (RO)

geb. 1991, Dr. theol., wissenschaftlicher Mit-
arbeiter an der Faculty of Orthodox Theology 
der Babeş-Bolyai-Universität Cluj Napoca/
Klausenburg

iuliumariusmorariu@gmail.com

23

Maria Skobtsova



Biografische Stationen

Elisabeth Pilenko – ihr bürgerlicher Name – wurde 1891 in eine russische Aris
tokratenfamilie in Riga geboren.4 Sie erhielt eine gute Ausbildung und studierte 
als erste Frau an der Theologischen Akademie in Sankt Petersburg.5 Am 9. Februar 
1910 heiratete sie im Alter von 18 Jahren Dimitri Kuzmin-Karaev, den Sohn des 
russischen Poeten Nicolai Gumilev. Nur wenige Jahre später folgte die Schei-
dung und Dimitri wurde römisch-katholischer Priester am Russicum College 
in Rom. 1921 heiratete sie Daniel Skobtov, dessen Name sie auch als Nonne 
behielt. Dem Paar wurden drei Kinder geschenkt. Daneben wurde Mutter Maria 
1917 Mitglied der revolutionären sozialistischen Partei und war für kurze Zeit 
Bürgermeisterin ihrer Heimatstadt Anapa.6

Französisches Exil 
Aufgrund der Revolution musste sie Russland für immer verlassen und zog, mit 
kurzer Unterbrechung in Belgrad, nach Paris.7 Im Exil entdeckte Elisabeth all-
mählich ihre spirituellen Wurzeln und wurde immer mehr mit der orthodoxen 
Kirche vertraut. 1926 schloss sie sich der Vereinigung russisch-christlicher Stu-
denten an und zeichnete sich durch ihr Engagement aus. Sie bereiste ganz Frank
reich, predigte, hielt Vorlesungen und unterrichtete. Darüber hinaus war sie ei-
ne aufmerksame Zuhörerin und half anderen, wann immer sie konnte. Obschon 
ihr Einsatz nicht überall Anklang fand, wusste sie, wie sie sich nützlich machen 
konnte. Einer ihrer Biografen veranschaulicht ihre Spontanität und Schlagfertig-
keit: „‚Wozu sollen diese Vorträge gut sein?‘, fragte ein Arbeiter in den Pyrenäen. 
‚Wenn du wenigstens unsere Decken reinigen würdest, hätten wir Verständnis 
für deinen Besuch.‘ Liza nahm einen Kübel und Putzlappen, kniete nieder und 
reinigte die Decken. Auf der Rückreise im Zug hielt sie fest: ‚In Deinem Namen, 
Herr, kann ich alles, in Deinem Namen ist mein Tod einfach.‘“8

Monastisches Leben	
1926 ereignete sich ein radikaler Einschnitt in Maria Skobtsovas Leben – Nastia, 
ihre jüngere Tochter, starb. Von da an nahm sie vermehrt den Ruf Gottes wahr, 
ihm auf neue Art und Weise nachzufolgen. Der Priester Serghei Bulgakov ermu-
tigte sie, Nonne zu werden. Doch aufgrund bürokratischer Hindernisse und der 
Tatsache, dass Daniel Skobtov die Scheidung verweigerte, kam es erst 1932 zur 
kirchlichen Bewilligung der Scheidung. Wenig später erhielt sie von Erzbischof 

4	 S. Hackel, One, of Great Prince. London 1965, 112.
5	 T. Stratton Smith, Mere Marie, nonne et rebelle, 18 [s. Anm. 3]; L. Varaut, Sfăntă ortodoxă, 36 f. 
	 [s. Anm. 3].
6	 L. Varaut, Sfăntă ortodoxă, 113 [s. Anm. 3].
7	 G. Matzneff, Cuvănt înainte (Foreword), in: L. Varaut, Sfăntă ortodoxă, 10 [s. Anm. 3].
8	 H. Arjakovsky-Klepinine, Iubirea nebună de aproapele, 30 f. [s. Anm. 1].

24

Nachfolge



9	 Ebd., 75 f.

Evloghius die Tonsur in der Kirche zum hl. Serghius von Paris. Da sie aus staat-
licher Sicht bis zu ihrem Tod verheiratet blieb, behielt sie den Nachnamen ihres 
geschiedenen Ehemannes.

Der Erzbischof hegte große Hoffnungen, mithilfe von Mutter Maria das spiri-
tuelle monastische Leben in seiner Diözese neuzubeleben. Doch er musste seine 
Vorstellungen bald aufgeben. Mutter Maria zeigte sich äußerst engagiert in sozia
len Angelegenheiten, widmete sich dem Leiden der Menschen und kümmerte 
sich um Süchtige. Ihre spezielle Berufung zog eine Reihe von Beschuldigungen, 
Missverständnissen und Problemen nach sich. Zwei Schwestern sowie der Priester 
Kiprian Kern verließen das von Mutter Maria gegründete monastische Haus in 
der Lourmel Straße in Paris. Trotz allem hielt Skobtsova an ihrem Engagement 
und Einsatz für andere fest. 

Deutsche Besatzung
Als Paris von den Deutschen besetzt wurde, half sie verfolgten Jüdinnen und Ju-
den und setzte sich für sie ein. Ihre Haltung war äußerst mutig und basierte auf 
ihrem christlichen Auftrag, für andere da zu sein. Ihre grenzenlose Nächstenliebe 
ermutigte sie, einen Zufluchtsort für verfolgte Juden anzubieten. Überzeugt von 
der jüdischen Herkunft Jesu, fühlte sie sich verpflichtet, ihnen zu helfen. Einer 
ihrer Biografen weist besonders darauf hin: „Polizisten kommen immer wieder in 
die Lourmel Straße Nr. 77 und versuchen mit Plakaten, Russen zu überreden, nach 
Deutschland zu ziehen und dort für das Reich zu arbeiten. Diese Plakate werden 
von Mutter Maria sofort entfernt. Ein weiterer notorischer Besucher, der protes
tantische Pastor Peters, gibt vor, Informationen über die Orthodoxie einzuholen.
Als er sagt, dass Jesus kein Jude war, fragt Mutter Maria ihn: ‚Wie kannst du in 
mir gleichzeitig eine Christin sowie eine Befürworterin des Nationalsozialismus 
sehen?‘“9

Um Jüdinnen und Juden vor der Verfolgung zu retten, fälschte sie, unterstützt 
von dem Priester Dimitri Klepinin, Taufurkunden und markierte diese mit einem 
„L“. Bald hatte sie mehr als 80 neue Gemeindemitglieder. Als Kirchenvorstände 
eine komplette Liste getaufter Menschen von Dimitri Klepinin verlangten, wei-
gerte er sich, eine solche auszuhändigen, mit dem Hinweis, dass die Erlösung die-
ser Menschen in seiner Verantwortung sei. Ihre mutige Einstellung verbreitete 
sich wie ein Lauffeuer und war auch außerhalb der Kirchenmauern bekannt. Als 
in der Nacht vom 15. auf den 16. Juli 1942 13.000 Jüdinnen und Juden verhaftet 
wurden, erhielt Mutter Maria als Nonne die Erlaubnis, ein Gefängnis, das in ei
nem Stadion eingerichtet worden war, zu besuchen. Dort durfte sie drei Tage Frei-
willige des Roten Kreuzes unterstützen. Sie bestach die Pariser Exekutive, um Kin-
der hinauszuschmuggeln, indem sie diese in Abfallsäcken versteckte. 

25

Maria Skobtsova



10	 L. Varaut, Sfăntă ortodoxă, 11 [s. Anm. 3].
11	 H. Arjakovsky-Klepinine, Iubirea nebună de aproapele, 65 [s. Anm. 1].
12	 Ebd., 67.
13	 Saint Maria Skobtova, Le jour du Saint-Esprit. Paris 2011.
14	 I.-M. Morariu, Aspects of political theology in the spiritual autobiography of Dag Hammarskjöld, in: HTS 

Teologiese Studies / Theological Studies, LXXIV (2018), 4, 1–5.

Gefangennahme und Ermordung
Doch die Gestapo hatte Spitzel in ihre Gemeinschaft eingeschleust. Dimitri Kle-
pinin und Mutter Marias Sohn Iuri wurden verhaftet. Zwei Tage später wurden 
auch Mutter Maria und weitere Mitarbeiter gefangengenommen. Ihr fröhlicher 
Geist, ihre Art zu beten und ihre loyale und liebenswürdige Einstellung gegen-
über ihren Mitmenschen beeindruckten die Frauen, die mit ihr eingesperrt wa-
ren. Das bezeugt die mit ihr inhaftierte Geneviève, Charles de Gaulles Nichte.10 
Sowohl ihr Glaube als auch ihre aristokratische Haltung überraschten ihre Mitin-
sassinnen im KZ.11 Am 31. März 1945 – es war Karsamstag – wurde sie vergast. 
Ihre Nummer war 19263. 

Das ökumenische Patriarchat beschloss 2003 ihre Heiligsprechung. Seitdem 
feiert die orthodoxe Kirche alljährlich am 20. Juli Mutter Marias grenzenlose 
Nächstenliebe und Opferbereitschaft. Darüber hinaus wurde sie als eine „Gerech-
te unter den Völkern“ anerkannt. Ihren Märtyrertod in einem ökumenischen Kon-
text präsentierend, stellte ein Autor die Frage: „War es Zufall oder Vorsehung? Die 
katholische Nonne Elisabeth Rivet, Oberin eines Ordens in Lyon, starb auf diesel-
be Weise in Ravensbrück, indem sie ihr Leben für eine andere Person hingab. 
Auch sie wurde inhaftiert, da sie Widerstandskämpfern half. Sie ähnelt mit ihren 
runden Brillen Mutter Maria sehr. Zwei ‚Elisabeths‘, zwei Nonnen, eine russische 
und eine französische, sind vereint in demselben mystischen Schicksal.“12

Zwischen monastischer Berufung und persönlicher Entwicklung

Wer heutzutage Mutter Marias Leben oder Schriften13 liest, wird überrascht sein, 
dass sie selbst nie über persönliche Entwicklung geschrieben hat. Stattdessen 
widmete sich die russische Nonne dem Verfassen autobiografischer Gedichte, die 
jenen von christlichen Autoren wie Dag Hammarskjöld14 ähnelten, sowie kurzer 
Artikel, Zeichnungen, Stickereien oder Arbeiten für die Armen. Jedoch, wenn wir 
ihr Leben, ihr Wesen und ihr Schreiben näher betrachten, wird ersichtlich, dass 
sie sich durchaus mit persönlicher Entwicklung, sowohl in ihrem Leben als auch 
in dem ihrer Nächsten, auseinandergesetzt hat. 

Mutter Maria war keine disziplinierte Schülerin. Die Tatsache, dass sie als erste 
Frau an der Theologischen Akademie in Sankt Petersburg studierte, war durch-
aus motiviert von dem Wunsch, als Frau anders sein zu wollen. Ihre poetischen 
Versuche zeigen ihre kontinuierliche Suche nach einer erstrebenswerteren Art zu 
leben und die Welt zu verstehen.

26

Nachfolge



Gesegnet mit einer sehr sensiblen Persönlichkeit, war Mutter Maria eine Frau, 
die nach „mehr“ in ihrem Leben strebte. Dies erforderte eine intensive Ausei-
nandersetzung mit sich selbst und die Bereitschaft, sich immer wieder neu zu 
entdecken. Zentrale Themen ihrer Gedichte sind Einsamkeit, Gnade und Glaube 
und drücken ihre Sorgen, Ängste und Gefühle aus. Folgendes Gedicht, das kurz 
vor dem Scheitern ihrer ersten Ehe entstand, zeigt ihr Verständnis vom Leben 
und seinen Errungenschaften:

„I was walking like a blind man searching for security 
My heart was telling me for a while ‚believe‘
The iron gate was closed
There is not hope anymore, only doubts are left
Like a child I was plucking the flowers
That I wanted to see growing up
Everything is empty, but can it be more spacious?“

„Ich wanderte umher wie ein Blinder auf der Suche nach Sicherheit
Eine Zeit lang sagte mir mein Herz ‚glaube‘
Das Eisentor war verschlossen
Es gibt keine Hoffnung mehr, nur Zweifel
Wie ein Kind pflückte ich Blumen,
die ich wachsen sehen wollte
Alles ist leer, aber kann es etwas geräumiger sein?“15

Nach ihrem Verständnis kann persönliche Entwicklung nur in Gemeinschaft er-
reicht werden, gemeinsam mit anderen und indem man seinem Nächsten hilft. 
Wie der Hl. Siluan von Athos, empfindet sie menschliche Leistung als ein Werk 
der Gnade und als ein Resultat einer persönlichen Beziehung mit Christus. Auf 
eine interessante und orthodoxe Weise, die in engem Zusammenhang mit dem 
Beginn der monastischen Väter der ersten Jahrhunderte steht, ist sie davon 
überzeugt, dass dies nur durch Nächstenliebe gelingen kann.

Sie spricht hier von der Perspektive einer spirituellen Mutterschaft, die ver-
bunden ist mit unserer Spiritualität. Aber wie sieht sie diese Mutterschaft? Der 
christlichen Spiritualität folgend, sieht sie sie als eine Art, die Liebe für andere 
zu stärken: „Die Mutterschaft, zu der wir berufen sind, darf nicht dazu führen, 
dass wir stolz werden, weil die Mutter nicht über ihrem Kind steht – manchmal 
ist es sogar das Gegenteil. Es geht nicht um spirituelle Askese. Mutterschaft 
drückt lediglich unseren bescheidenen und folgsamen Wunsch aus, am Golgo-

15	 H. Arjakovsky-Klepinine, Iubirea nebună de aproapele, 40 [s. Anm. 1].

27

Maria Skobtsova



tha des anderen teilzunehmen, dieses Leiden, ohne es zu wünschen, zu akzep-
tieren und unser Herz für den zweischneidigen Schwertschlag zu öffnen. Oder, 
sogar viel einfacher gesagt: Mutterschaft ist Liebe.“16

Zwischen Mutterschaft für ihre Kinder und für die ganze Welt

Dieses mütterliche Gefühl wandelte sich nach dem Tod ihrer Tochter in eine ge-
nerelle Mutterschaft.17 Mutter Maria realisierte, dass sie berufen war, eine Mutter 
für die ganze Welt zu werden: für die Armen, für die Süchtigen, für die Verfolg-
ten und für viele andere Bedürftige. Die Sorge um die eigene persönliche Ent-
wicklung transformierte sich in die Sorge um die persönliche Entwicklung be-
nachteiligter Menschen. Somit widmete sie sich den Armen sowie anderen Lei-
denden in Paris. Sie half ihnen, Gott durch die Kirche und die Schönheit der 
göttlichen Liturgie zu entdecken. Sie unterstützte sie aber auch bei der Lösung 
von Problemen und half ihnen, ein neues Leben zu beginnen. Die Sorge für den 
Nächsten wurde zum Leitmotiv ihres Lebens. Sie widersetzte sich der Disziplin 
des monastischen Lebens, das sie zwar als eine gute und ruhige Lebensweise em-
pfand, jedoch nicht dem anderen und seinem Leiden gewidmet war. Dies drückt 
sie in einem Gedicht sowie in einigen Artikeln aus, in denen sie ihre Sicht auf 
den Nächsten und die Beziehung, die Christus mit uns haben möchte, beschreibt. 
Ihrem starken Wunsch, dem Nächsten zu dienen, verleiht sie in folgenden Wor-
ten Ausdruck: 

„Ich möchte jedem meine Seele geben,
sodass die Hungrigen etwas zu essen haben,
die Nackten bekleidet sind, die Durstigen zu trinken bekommen
und die Tauben die frohe Botschaft hören.“18

Sie war nicht nur eine ausdrucksstarke Autorin, sondern auch eine wunderbare 
Malerin, Stickerin und eine Theologin, die über das sprach, was sie dachte, in 
Theorie und in Praxis. Forscher(innen) haben Folgendes aufgezeigt: „Während 
des 16. und 17. Juli 1942, fanden Razzien statt, deren Opfer nach Drancy oder 
in das Wintervelodrom gebracht wurden. Gleichgültigkeit, Mittäterschaft, Mit-
gefühl und Mut: all dies konnte in diesen Tagen gesehen werden. Auch Resigna-
tion, Suizid, ein Mädchen, das sich im Badezimmer erhängt (…) – Ich gebe mein 
Leiden und mein Gebet für die jüdischen Kinder, sagte ein kleines Mädchen zu 
Robert Debre (ein Arzt von Lourmel), der sich um es kümmerte. 

16	 Ebd., 110.
17	 Ebd., 33.
18	 Ebd., 47.

28

Nachfolge



In allen Räumen der Unterkunft in der Lourmelstraße gab es versteckte Familien. 
Mutter Maria ist überrascht, dass die Deutschen keine Befehle hinsichtlich dieser 
Beherbergung hatten. Sie entfernte gelbe Sterne, begutachtete gefälschte Doku-
mente, organisierte Fluchtversuche, mit der Hilfe von Yura. Als sie hörte, was im 
Wintervelodrom passiert (besonders über die große Zahl an Kindern), beschließt 
sie dorthin zu gehen. Das Wintervelodrom ist nicht weit von der Lourmelstraße 
entfernt. Beschützt durch ihr schwarzes Gewand und ihren schwarzen monasti-
schen Umhang, geht sie zum Eingang des Wintervelodrom.“19

Dank ihres Mutes rettete sie dadurch einige Kinder und kümmerte sich um 
inhaftierte Menschen. Sie zeigt, dass persönliche Entwicklung durch Nächsten-
liebe möglich ist und es keinen Wettbewerb gibt zwischen persönlicher Entwick-
lung und der Entwicklung des anderen, zwischen Liebe und Erlösung – es gibt 
nur Komplementarität. Ihre Handlungen entsprachen eindeutig den christlichen 
Geboten. In Ravensbrück bestätigte später ihr beispielhaftes und am Evangelium 
orientiertes Leben ihre Ehrlichkeit und Treue, andere zu lieben, indem sie Schwa-
chen half, mit ihnen betete, sie ermutigte und für Rat zur Verfügung stand.

Ihr Märtyrertod besiegelte ihr Leben, das dem Nächsten und der Ermutigung, 
im Sinne Jesu zu leben, gewidmet war. In einer Welt des Egoismus, der Schwäche 
und des Mangels an Vorbildern, kann sie aufgrund ihrer Taten ohne Zweifel als 
ein wirkliches Vorbild gesehen werden: eine moderne Heilige mit einer besonde-
ren Botschaft, die für das 21. Jahrhundert von immenser Bedeutung ist.

Conclusio

Das Leben der hl. Maria Skobtsova war von einer besonderen Berufung gekenn-
zeichnet und ist von unermesslichem Wert für heute, auch für die politische 
Theologie und deren Entwicklung in der Orthodoxie.20 Deshalb kann gesagt wer-
den, dass sie sich durchaus von anderen Heiligen unterscheidet. Mutter Maria, 
die 1927 zwei Bücher mit Biografien bedeutender mystischer Persönlichkeiten 
(mit einer klassischen Berufung) publizierte, wusste das.

Obwohl sie selbst nie über persönliche Entwicklung in ihren eigenen Werken 
schrieb, verstand Maria Skobtsova dieses Thema immer im Licht des Evangeliums 
und setzte es gemäß dem christlichen Glauben um. Der erste Teil ihres Lebens 
war geprägt von Bildung und Engagement in politischen und sozialen Bewegun-
gen. Nach dem Tod ihrer Tochter wurde ihr klar, dass persönliche Entwicklung 
nur erreicht werden kann, indem man seinen Nächsten liebt und ihn unterstützt, 
sein Leben zu ändern. Die Vollendung persönlicher Entwicklung ist nur in Chris

19	 L. Varaut, Sfăntă ortodoxă, 148 f. [s. Anm. 3].
20	 I.-M. Morariu, An Orthodox perspective on political theology, in: Journal for the Study of Religions and 

Ideologies, IL (2018), 1, 153.

Maria Skobtsova

29



tus durch die Gnade des Heiligen Geistes möglich. Mutter Maria änderte ihr Ver-
ständnis von persönlicher Entwicklung zu kollektiver persönlicher Entwicklung, 
indem sie ein Werkzeug Gottes wurde, das stets bereit war, den Armen, Süchtigen 
und Leidenden zu helfen. Ihr Engagement für verfolgte Juden und Jüdinnen en-
dete mit ihrem Märtyrertod. Dies zeigte ihr Verständnis von Nächstenliebe. 

30

Nachfolge


