Orthodoxe Spiritualitat

Jurgen Henkel | Selb

geb. 1970, Dr. theol., Prof. h.c. der Babes-Bolyai-
Universitat Cluj Napoca/Klausenburg, Heraus-
geber DRThB, ev.-luth. Gemeindepfarrer

Henkel@drthb.de

Orthodoxe Spiritualitdt in Rumaénien

Historische und aktuelle Kontexte

Bukarest, Anfang der 2000er Jahre, ein Wohnblock aus kommunistischer Zeit,
fiinfter Stock, neun Uhr abends. In einem Wohnzimmer sitzen und kauern rund
30 junge Leute im Alter von Mitte zwanzig auf wenigen Sitzgelegenheiten und
auf dem Boden. In der Mitte sitzt ein Monch im einzigen Sessel des Raums,
wohl um die 75 Jahre alt. Er spricht vom Weg zu Gott, der tiber Askese, Gebet
und innerlich aufmerksame Teilnahme an den Gottesdiensten der Kirche fiihrt.
Solche Treffen organisiert die ruméanische orthodoxe Studierendenvereinigung
ASCOR bis heute regelmiflig in groflen Universitdtsstidten fiir Student(inn)en
nicht nur der Theologie, die sich hier von erfahrenen Geistlichen Vétern aus
den Klostern die orthodoxe Spiritualitdt erklaren und naherbringen lassen.!

Szenenwechsel. Sibiu/Hermannstadt in Siebenbiirgen, 23 Uhr an einem Mitt-
woch. Im Neubauviertel ,Mihai Viteazu” stromen hunderte von Menschen zu
einem Gottesdienst in die vor 15 Jahren vollig neu erbaute grofie Kirche, die
von hohen Wohnblocks umzingelt ist. Mittwochs ladt der Gemeindepriester re-
gelmaRig Monchspriester aus den Klostern der Umgebung ein. Gemeinsam fei-
ern sie zwei bis drei Stunden dauernde mitterndchtliche Gottesdienste. Es wird
in diesen Feiern noch mehr gebetet als ohnehin in den orthodoxen Liturgien.
Die meiste Zeit verbringen die Glaubigen auf den Knien. Trotzdem ist diese Kir-
che um Mitternacht rappelvoll wie an Sonn- und Feiertagen auch.

1 Zur Bedeutung der monastischen Spiritualitdt in Ruméanien vgl. P. Argarate, Geschichte der rumi-
nisch-orthodoxen monastischen Spiritualitit, in: OFo 33 (2019), 60-72.

31



Kirche

Zwischen Kommunismus und Konsumismus

Stichwort Kommunismus. Wihrend der kommunistischen Ara in Ruminien
waren alle Kirchen und Religionsgemeinschaften tiberwacht, verfolgt und dis-
kriminiert. Die griechisch-katholische Kirche wurde 1948 vom Regime verboten,
die rodmisch-katholische Kirche war nur noch geduldet. 1959 wurden mit dem
bertithmt-bertichtigten Dekret 410 die meisten Kloster aufgeldst. Zur Wendezeit
1989 waren gerade noch 114 orthodoxe Kloster mit 450 Monchen und Non-
nen tibrig. Theologische Fakultiten wurden abgeschafft oder zu kirchlichen
Hochschulen degradiert, simtliche Schreibmaschinen im Land waren staatlich
registriert. Tausende von orthodoxen und katholischen Ménchen, Priestern und
Bischofen, aber auch Laienchrist(inn)en litten oder starben in politischer Haft.
Die Uberwachung aller Ebenen von Dorfgemeinden und Priestern bis hin zu
theologischen Ausbildungsstdtten und Kirchenleitungen war allumfassend. Jede
Form der Sozialarbeit war den Kirchen verboten, hatte dies doch Defizite des
Proletarierparadieses dokumentiert.

Kein Land Osteuropas hat indes so geschlossen christlich geprdgt den Kom-
munismus tiberstanden. Bei den Volkszihlungen 1992 und 2002 erklidrten gera-
de einmal 0,1% der Bevolkerung sich fiir atheistisch bzw. religionslos, 86,8 bzw.
86,7% fiir orthodox.> Vor 1989 stellte die orthodoxe Spiritualitédt eine alternati-
ve geistig-geistliche Ordnung zu der von Staat und Partei vorgegebenen politi-
schen bereit. Sie schuf schiitzende Oasen, in denen nicht dem unheiligen Drei-
klang von Regime, Partei und Ideologie gehuldigt wurde. Die Spiritualitit hatte
eine stirkende, konservierende und apologetische Rolle. Sie bot ein Refugium,
in dem der Staat nicht allmachtig war. Auch hochrangige Parteifunktionare lie-
fen nachts heimlich ihre Kinder taufen.

Nach 1989

Stichwort Konsumismus. Auf einen atheistischen Totalitarismus, die sozialisti-
sche Ideologie und eine staatliche Planwirtschaft folgten ein ungebremster Tur-
bokapitalismus ohne Regeln und staatliche Aufsicht, eine zligellose Marktwirt-
schaft ohne das so wichtige Attribut ,sozial“. Die hoheren Parteikader gingen
iiber in neue Wirtschaftsoligarchien. Profitgier siegt iiber Okologie oder Arbeit-
nehmerrechte. Die Clique der Revolutionsgewinner ersetzt heute die Eliten der
fritheren allméchtigen Staatspartei.® Die politische Szene ist vergiftet, politische

2 Zahlen und Daten zu den Volkszahlungen 1992 und 2002 bei J. Henkel, Einfiihrung in Geschichte
und kirchliches Leben der Rumdnischen Orthodoxen Kirche (FOTh 6). Berlin 2007, 155-158.

3 Vgl. austiihrlich J. Henkel, Die neuen Eliten. Zwischen Kommunismus und Konsumismus, in: Wespen-
nest. Zeitschrift fiir brauchbare Texte (Wien), Nr. 151 (2008), 4-10.

32



Orthodoxe Spiritualitat

Gegnerschaft ist immer Feindschaft. Biografien sind gebrochen, viele Menschen
sind desorientiert und desillusioniert.*

Die Masse der Bevolkerung verharrt bei einem Durchschnittslohn von rund
680€ im Monat (Miarz 2020), wobei der Mindestlohn 280€ betrdgt und im April
42% aller Arbeitsvertrage zum Mindestlohn liefen’® — und das bei westlichen Prei-
sen im Land. Am sinnfdlligsten wird die neue Profitgier im systematischen Raub-
bau am jetzt privatisierten ruménischen Wald, der unter der kommunistischen
Diktatur besser geschiitzt war als heute. Millionen von Menschen arbeiten als
Armutsmigranten im Westen, deren Kinder wachsen ohne Eltern auf. Zugleich
ist ein geistlicher Aufbruch festzustellen, die Kirche ist aufgebliiht, es gibt heute
wieder rund 650 Kloster mit etwa 8.000 Monchen und Nonnen. Gleiches gilt iib-
rigens fiir die katholische Kirche und deren Ordensgemeinschaften.

Nach 1989 hat die Spiritualitédt eine andere Mission als zuvor. Sie erfiillt nun
eine orientierende, stabilisierende und aufbauende Funktion. Entgegen gesell-
schaftlichen Trends hat sie emotionale Stabilitét, geistliche ,Heimat” und sozia-
le Werte in Zeiten der Orientierungslosigkeit zu vermitteln. Damit stédrkt sie den
Gemeinschaftssinn angesichts massiver gesellschaftlicher Verwerfungen und be-
tont in einer zunehmend diesseitsorientierten und sich sdkularisierenden Gesell-
schaft den Mehrwert des christlichen Glaubens und der Aufmerksamkeit fiir
Transzendenz. Glaube und Spiritualitdt werden vom Refugium zur geistlichen
Energiequelle fiir die Bewdltigung eines hdufig chaotischen Lebensalltags. Damit
haben sich politisch-gesellschaftliche Kontexte und religitse Erfahrungshorizon-
te gewandelt. Mit Dumitru Staniloae (1903-1993) erwuchs der Ruménischen Or-
thodoxen Kirche nun ausgerechnet in jener Ausnahmezeit des 20. Jahrhunderts
ein Ausnahmetheologe, dessen Bedeutung mit der von Karl Barth im Protestan-
tismus und Joseph Ratzinger in der katholischen Theologie vergleichbar ist.®

Dumitru Staniloae (1903-1993): Ausnahmetheologe in Ausnahmezeiten

Der in dem Dorf Vladeni bei Kronstadt/Brasov geborene Staniloae hat eine um-
fassende Gesamtschau der orthodoxen Theologie verdffentlicht. Seine 1978 er-
schienene dreibdndige Dogmatik’, seine tiefgriindige Darstellung der ostkirchli-
chen Askese und Mystik (,,Orthodoxe Spiritualitdt”, 1981) und sein exzellenter
Liturgie-Kommentar (1986) gelten als eine Summe der orthodoxen Theologie.
Ergdnzt werden diese durch mehrere beachtliche Monographien zur Christologie

4 Vgl. J. Henkel, Psychologische Phinomene der Wendebewiiltigung am Beispiel Rumdniens, in: SOM 49
(2009), 34-43.

5 Vgl Berichte in der Allgemeinen Deutschen Zeitung fiir Ruméanien/ADZ (Ausgaben vom
06.01.2020; 13.05.2020; 28.05.2020).

6 Zu Leben und Werk vgl. J. Henkel, Dumitru Staniloae. Leben — Werk — Theologie. Freiburg i. Br. 2017.

7 Dt. Ausgabe: Orthodoxe Dogmatik I-III. Aus dem Rumaénischen tbers. v. H. Pitters. Giitersloh u.a.
1985-1995.

33



Kirche

(1943, 1987, 1991, 1992) sowie zur Trinitdtstheologie (1993). Daneben kommen
kirchengeschichtliche und ethnographische Studien zu stehen, wie etwa zur Kir-
chenunion in Siebenbiirgen und zur Spiritualitdt des rumédnischen Volkes. Lei-
der ist bisher nur die Dogmatik auf Deutsch tibersetzt.

Staniloae lehrte an der Orthodoxen Fakultdt in Hermannstadt/Sibiu, war hier
Chefredakteur der wichtigsten Kirchenzeitung des Landes, Telegraful Romdn, und
Rektor der Theologischen Akademie, bevor er vom kommunistischen Regime
1947 nach Bukarest versetzt wurde. Von 1958 bis 1963 litt er als Regimegegner
in politischer Haft im berithmt-beriichtigten Gefdngnis Aiud. Nach einer frucht-
baren spdten Schaffensperiode im Zuge der politischen Entspannung ab Ende
der 1960er Jahre erlebte Staniloae 1989 den Sturz des Regimes mit und verof-
fentlichte bis zu seinem Tod 1993 noch bemerkenswerte Werke.

Spiritualitit als Thema bei Dumitru Staniloae
Die Beschiftigung mit Mystik und Spiritualitdt zieht sich wie ein roter Faden als
Leitmotiv durch das Gesamtceuvre des ruménischen Theologen.® So hat Stani-
loae bereits 1938 in einer grundlegenden Monographie tiber Gregorios Palamas
die scholastisch geprédgte Schultheologie des 19. und 20. Jahrhunderts innerhalb
der Orthodoxie tiberwunden und zur Theologie der Erfahrung im Geiste der
Kirchenviter und der Mystischen Theologie des hl. Gregorios Palamas (f 1359)
zuriickgefunden, die die Grundlage fiir die orthodoxe Spiritualitdt bis heute
bildet.® Der Erzbischof von Thessaloniki zdhlt zu den hoéchsten Autoritdten der
gesamten orthodoxen Kirche und Theologie. Seine Energienlehre (Palamismus)
wurde fiir verbindlich erkldrt, er selbst schon 1368 heiliggesprochen. Nach Pa-
lamas wird im Geschehen der Vergottlichung des Menschen (Theosis) durch die
unerschaffenen Energien Gottes eine vollkommene gnadengewirkte Gemein-
schaft zwischen Gott und Mensch gestiftet, bei der der Mensch der Gnade nach
Gott wird, nicht aber seinem Wesen oder seiner Natur nach. Gott wiederum
wird dabei nicht in menschlichen Seelenzustinden eingesperrt oder aufgelost,
wie es die orthodoxe Theologie tiblicherweise der katholischen Identitdtsmystik
vorwirft, etwa in der Auspragung von Meister Eckhart (f 1328). Das ist auch bei
Staniloae mehrfach zu lesen.

Staniloae erkldart das Gnadengeschehen der mystischen Vereinigung zwi-
schen Gott und Mensch - der Mensch ist ganz von Gott durchdrungen und
bleibt im irdischen Leben vor dem Eschaton und der Verwandlung in den geist-

8 Eine ausfiihrliche Darstellung der orthodoxen Spiritualitét, Asketik und Mystik in der Interpreta-
tion Staniloaes bei J. Henkel, Eros und Ethos. Mensch, gottesdienstliche Gemeinschaft und Nation als
Adressaten theologischer Ethik bei Dumitru Staniloae. Mit einem Geleitwort von Metropolit Serafim
(FOTh 2). Miinster - Hamburg - London 2003.

9 Vgl. zu dieser Erneuerung der orthodoxen Theologie das Standardwerk von K. C. Felmy, Einfiihrung
in die orthodoxe Theologie der Gegenwart (Lehr- und Studienbticher zur Theologie, Bd. 5). Berlin —
Miinster *2014.

34



Orthodoxe Spiritualitat

lichen Leib der Auferstehung vorldufig noch Mensch — mit der klassischen Zwei-
Naturen-Lehre des christologischen Dogmas: Gott und Mensch bleiben in die-
sem Geschehen der mystischen Vereinigung unvermischt, unverwandelt, unge-
trennt und unzerteilt. Zugleich deutet Staniloae die mystische unio unter Be-
zug auf den Schweizer Psychotherapeuten Ludwig Binswanger (1881-1966),
dessen Daseinsanalyse vom philosophischen Existenzialismus Heideggers und
Personalismus Bubers beeinflusst war, als ein aus einem Ich und einem Du neu
geformtes ,Wir“, das eine vollkommene Verbindung und Gemeinschaft zweier
Personen bei bleibender jeweiliger Identitdt festhilt. Staniloae zitiert mehrfach
das 1942 erstveroffentlichte Hauptwerk Binswangers Grundform und Erkenntnis
menschlichen Daseins. Dadurch wird das orthodoxe Erlésungsmodell der Theosis
anschlussfihig fiir westliche Terminologie.

Philokalia

Eine seiner grofiten Leistungen ist die zwolfbandige Edition von Philokalia-Tex-
ten (Rumidinische Philokalie. 12 Bde., 1947-1992)'°, die umfangreichste Ausgabe
solcher Kirchen- und Wiistenvitertexte in der gesamten orthodoxen Welt. Die
hier versammelten Schriften zur orthodoxen Spiritualitdt beschreiben, wie der/
die Christ(in) zum Dreischritt von der Liuterung von den Leidenschaften tiber
die Erleuchtung im Glauben bis zur mystischen Vereinigung mit Gott gelangen
kann. Das gesamte Denken Staniloaes und seine Theologie der Spiritualitit be-
ruhen auf dieser Grundlage.

Er entwickelt seine Asketik und Mystik im Rahmen der traditionellen ortho-
doxen Tugendlehre unter besonderer Berticksichtigung der Philokalia-Schriften.
Der Mensch wirkt dabei mit Gott zusammen (,,Synergie”). Der Beitrag des Men-
schen ist bedingungslose Offenheit fiir das gottliche Heilshandeln, als bejahte
und gewollte Aktualisierung der sakramental empfangenen Taufgnade im eige-
nen Leben. Dies ist die — nur unter Zustimmung des Menschen mogliche — erste
Stufe des Dreischritts der orthodoxen Spiritualitdt: das Leben aus den Tugenden
und nach den Geboten unter Uberwindung der Leidenschaften (Liuterung); der
zweite Schritt ist die Erleuchtung, der dritte die Vereinigung mit Gott und die
Schau des Tabor-Lichts.

Der vergottlichte Mensch ist nach der vom Geist unterstiitzten und im Glau-
ben grundgelegten Lauterung von den Leidenschaften und der vom Geist ge-
schenkten Gotteserkenntnis der an der Schau Gottes teilhabende Gldubige.

Die Theosis stellt die hochste Stufe des Menschseins dar. In ihr kommt der/die
Christ(in) zu seiner bzw. ihrer Vollendung: der Erneuerung der Gottebenbild-

10 Vgl. J. Henkel / E. Wonner, Die ,Rumidnische Philokalia” von Dumitru Staniloae (1903-1993) — Ansatz,
Genese und Struktur eines epochalen Werkes der rumdnischen orthodoxen Spiritualitit, in: OFo 14 (2000),
181-199. Dt. Ausgabe: Philokalie der heiligen Viiter der Niichternheit. 6 Bde. Wiirzburg 2004.

35



Kirche

lichkeit vor dem Fall —und damit zur wahren schopfungsgeméfien Humanitdt. Da-
bei bleibt die Trennung von Schopfer und Geschopf gewahrt, der Mensch taucht
in die Gnadensphdre Gottes ein, er wird aber nicht selbst Gott.

Theosis
Die in der Vergottlichung als ethischem Idealzustand ihren Hohepunkt findende
Verwandlung des Menschen ist ein geistliches Geschehen und das Ziel der ortho-
doxen Spiritualitdt. Es geht dabei um eine Lebenshaltung, in der der Mensch sich
dem Wirken des Heiligen Geistes 6ffnet und entsprechend handelt und lebt. Die
orthodoxe Anthropologie ist insoweit ,optimistischer” als vor allem die protes-
tantische. Handelt die Vergottlichung vertikal von der Erneuerung der ungetriib-
ten urzeitlichen und in der Schopfung angelegten Gemeinschaft mit Gott, so tragt
die Heiligung und Verwandlung des Menschen auf Erden auf horizontaler Ebene
ihre Friichte. Es geht bei beidem um die Erneuerung der Gottebenbildlichkeit, der
Liebe und der Gemeinschaft zur Uberwindung der Gottvergessenheit und des
Egoismus. Beide Relationen, die Beziehung zwischen Mensch und Gott und die
von Mensch zu Mensch, sind bei Staniloae immer wieder als Liebesgeschehen
konzipiert, auf dessen gelingende Verwirklichung die Spiritualitét abzielt.
Dumitru Staniloae hat unter den Bedingungen des Totalitarismus eine kompro-
misslose Theologie hervorgebracht. Er bietet und begriindet eine klassische ortho-
doxe Spiritualitdt, die gleichzeitig in der Bedrdngnis der Diktatur tragt wie auch
in der darauffolgenden Phase eines geistig-geistlich desorientierten Pluralismus
und Hedonismus Orientierung fiir die Anndherung an Gott gibt. Diese Theologie
und die darauf basierende Spiritualitdt setzt bei Diktaturen dem System und in
der ziigellosen Freiheit den Menschen die nétigen Grenzen. Sie unterwirft sich we-
der dem Diktat einer Ideologie, noch dem des ,Marktes”.

Ein Blick auf die Erben

Gute orthodoxe Theologie bleibt immer im Rahmen der Tradition. Ziel ist es nie-
mals, vollig neue Entwiirfe zu liefern. Wie der orthodoxe Ikonenmaler ginzlich
hinter dem Werk zuriicktritt und sein Sujet — die klassischen ikonographischen
Szenen, Themen und Personen — moglichst mustergiiltig wiederzugeben hat'!,
bleibt orthodoxe Theologie stets im Rahmen der Tradition, wenngleich unter-
schiedlich akzentuiert. So werfen wir abschlieflend einen Blick auf zwei bedeu-
tende rumdnische Theologen der Gegenwart, die als besondere Kenner und treue
Zeugen der orthodoxen Spiritualitdt in ihrer Kirche hochgeschitzt werden und
deren Theologie fiir deutschsprachige Leser(innen) zugdnglich ist.

11 Das schlief3t freilich neue Motive nicht grundsétzlich aus. So hat die Kirchenmalerei in der Ukraine
auch die Katastrophe von Tschernobyl in Ikonen thematisiert mit Christus als Troster und Arzt vor
dem diisteren Hintergrund rauchender Reaktorruinen und abgestorbener Baume und Natur.

36



Orthodoxe Spiritualitat

Metropolit Serafim
Der 1948 im siebenbiirgischen Boholt bei Fogarasch/Fagaras geborene heutige
Metropolit Serafim (Joanta) von Deutschland-, Zentral- und Nordeuropa lehrte
am Institut St. Serge in Paris und promovierte dort iiber den Hesychasmus in
Rumadnien.'” 1990 wurde er Weihbischof der Metropolie Siebenbiirgen in Sibiu/
Hermannstadt, 1994 Erzbischof und Metropolit von Deutschland, Zentral- und
Nordeuropa. Metropolit Serafim spricht die reiche orthodoxe liturgische, aske-
tische und mystische Spiritualitdt als authentische und zentrale Tradition des
Christentums an.™

Die Theologie selbst ist fiir Metropolit Serafim immer eine Frage der Gottes-
erfahrung. Es gibt keine Theologie ohne Spiritualitdt und keine Spiritualitat
ohne Gebet und Gotteserfahrung. Damit vertritt er wie Staniloae eine ,Theolo-
gie der Erfahrung”. Dabei inspiriert sich die Theologie an der Liturgie und die
Liturgie bestatigt, feiert und preist die Theologie bzw. das Dogma. So ist die
lex orandi immer auch lex credendi. Die Dogmen wurden jeweils sofort in die
Liturgie aufgenommen. Das Dogma ist nur in der Liturgie und der Doxologie le-
bendig. Die Dogmen sind keine Theoreme, sondern sie werden zu einem leben-
digen Gotteslob. Die Kirche ist in erster Linie liturgische Gemeinschaft um Altar
und Sakrament. Metropolit Serafim betont also eine eucharistische Ekklesiolo-
gie. Der orthodoxe Gottesdienst ermoglicht die reale Vereinigung mit Gott im
Sakrament und damit eine reale Gotteserfahrung. Die Liturgie und jeder christ-
liche Gottesdienst haben die mystische Vereinigung mit Gott als Antizipation
der himmlischen Gemeinschaft zum Ziel. Die Spiritualitdt bereitet darauf vor.

Glaube ist eine existenzielle Haltung des Menschen, eine personliche Gottes-
beziehung und Gotteserfahrung. Die christliche Spiritualitét ist in erster Linie
eine Spiritualitdt des Gebets und des Herzens, in dem sich wie in einen Fokus
die seelischen Krifte des Menschen konzentrieren und wo sich das christliche
Gebet vollzieht, verwirklicht und aktualisiert, weil Gottes Gnade und Liebe in
den Herzen der Menschen wohnt. Die moralische Krise der Gegenwart ist fiir
Metropolit Serafim vor allem eine Krise des Gebets, der gestorten Beziehung der
Menschen zu Gott und der fehlenden Einwurzelung des christlichen Glaubens
selbst bei den getauften Christ(inn)en. Die regelmiflige Beteiligung der Gldubi-
gen am Gottesdienst und der Empfang der Eucharistie sind daher konstitutiv
flir das christliche Leben. Es gibt keine , Privatspiritualitdt” fernab der Kirche
und ihrer liturgischen und sakramentalen Vollziige. Der Metropolit ist demnach

12 Hesychasmus. Rumcdnische Tradition und Kultur. Wiirzburg 2003.

13 Zwei Biande geben zentrale Texte des Metropoliten auf Deutsch wieder: Aus dem Glauben leben.
Gesammelte Texte von Metropolit Serafim von Deutschland, Zentral- und Nordeuropa zur orthodoxen Theo-
logie und Spiritualitit. Hrsg. v. J. Henkel (ACADEMIA VIII). Sibiu/Hermannstadt 2008; Die Orthodoxie
zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Beitrige von Metropolit Serafim von Deutschland, Zentral-
und Nordeuropa zur orthodoxen Theologie und Glaubenspraxis. Hrsg. v. J. Henkel (DRThB 10). Bonn -
Sibiu 2019.

37



Kirche

auch ein vehementer Verfechter des hidufigen Empfangs der Eucharistie durch
die Gldubigen nach vorheriger Beichte.

Ganz zentral ist dabei die Askese. Diese ist fiir Metropolit Serafim keine Leis-
tung im Sinne eines Verdienstes vor Gott, keine Selbstziichtigung des Menschen
oder negative Weltentsagung aus falsch verstandenem Dualismus, sondern eine
Befreiung, eine Offnung des Menschen fiir das Wesentliche, fiir Gott. Das Wort
Gottes wiederum muss durch den Kopf in das Herz und die Seele des Menschen
gelangen. Der Glaube spricht den ganzen Menschen an, nicht nur den Verstand
und das Denken. Was auf den ersten Blick wie ein Antiintellektualismus verstan-
den werden kann, ist vor allem die tiefe Einsicht, dass wahre Erkenntnis und Er-
fahrung Gottes nicht durch abstraktes Denken herbeifiihrbar ist. Die Orthodo-
xie denkt, lebt und praktiziert den Glauben hier zutiefst ganzheitlich und lehnt
jede rationalistische oder intellektuelle Engfiihrung strikt ab. Die Askese ist au-
ferdem eine christliche Antwort auf den Materialismus und Konsumismus un-
serer Zeit.

Metropolit Andrei

Der Universitatsprofessor, Erzbischof und Metropolit von Klausenburg (Cluj Na-
poca), der Maramuresch und Salaj, Andrei (Andreicut *1949) gehort zu den mar-
kantesten Personlichkeiten der gegenwartigen Ruménischen Orthodoxen Kirche.
Von 1990 bis 2011 leistete er als Erzbischof von Alba Iulia/Karlsburg in Sieben-
biirgen unter den schwierigen Bedingungen der Nachwendezeit eine beispiel-
hafte kirchliche Aufbauarbeit. 2011 wurde er zum Erzbischof und Metropoliten
von Klausenburg, der Maramuresch und Salaj gewdhlt.

Mit seiner 1998 vertffentlichten und jlingst auf Deutsch erschienenen
Studie Beichte und Kommunion' hat Metropolit Andrei ein Standardwerk zur
orthodoxen Spiritualitédt verfasst. Es geht darin vor allem um das genaue Ver-
héltnis zwischen Glaubigen und , Geistlichen Vitern” — also den Priestern, die
als Seelsorger auch mit der Beichte und entsprechenden Seelsorgegesprachen be-
traut sind, und zwar Weltpriestern wie Monchspriestern gleichermafien. Metro-
polit Andrei zeigt auf, wie der/die gldubige und praktizierende Christ(in) durch
ein ernsthaftes Bemiithen um ein gottgefdlliges Leben nach den Geboten Gottes
durch das Erlangen der Tugenden die ihm/ihr in der Schopfung als Abbild ge-
schenkte Gottebenbildlichkeit in seinem/ihrem Leben aktualisieren kann.

Das Werk bietet eine spezielle inhaltliche Vertiefung im Blick auf das ortho-
doxe Verstdndnis von Begierden, Leidenschaften und Lastern, Stinde und Schuld
des Menschen, Seelsorge und seelische Anleitung und Lebensbegleitung, Reue
und Bufde mit dem Ziel des Erwerbs der Tugenden und der Vereinigung mit Gott.

14  Metropolit Andrei von Klausenburg, der Maramuresch und Salaj, Beichte und Kommunion. Seelsorge
und Lebensbegleitung durch Geistliche Viiter in der orthodoxen Glaubenspraxis. Aus dem Ruménischen
ubers. v. J. Henkel (DRThB 11). Bonn - Sibiu 2020.

38



Orthodoxe Spiritualitat

Entscheidend ist die Beichte, weil sie das Verhdltnis des Menschen zum Néachs-
ten und vor allem zu Gott wieder erneuert. Feinfiihlig weist Metropolit Andrei
die Mechanismen der Leidenschaften und der Stinde sowie die Mdglichkeiten
des geistlichen Kampfes dagegen auf. Die Stinde wird nicht kasuistisch auf ein-
zelne Tatstinden reduziert und dadurch moralisiert, sondern als Stérung der Ge-
meinschaft mit Gott und den Nidchsten und als seelische Erkrankung beschrie-
ben, die nach Therapie verlangt — und damit strikt geistlich gedeutet. Beichte
zielt darum nicht nur auf Stindenzerknirschung, Strafe und Siithne, sondern auf
Heilung des Stinders bzw. der Siinderin von der Krankheit der Siinde. Spirituali-
tat ist daher ein auch therapeutisches Bemiihen um das Wiedererlangen der Un-
schuld des Anfangs, um Gott wieder so nahe zu sein wie im Urstand nach der
Schopfung und vor dem Fall. Das Monchtum gilt zwar als ideale christliche Le-
bensform, ohne es jedoch zu idealisieren oder zu verkldren. Die Laienchrist(in-
n)en werden in diesem Werk sehr ernst genommen, klerikaler oder monastischer
Standesdiinkel ist nicht erkennbar. Monchtum und Kloster haben in Ruménien
bis heute nicht umsonst einen sehr starken Riickhalt in der breiten Bevolkerung.

Ausblick

Orthodoxe Spiritualitdt und Frommigkeit spielen sich nie in einem luftleeren
Raum asthetisch abgehobener Weltabgewandtheit oder verkldrter monastischer
Isolation ab, auch wenn das gottgeweihte Leben als Idealform christlicher Le-
bensfiithrung gilt und Geistliche Viter in Klostern und Einsiedler als charisma-
tische Beichtviter und Prediger besondere Autoritit geniefien. Orthodoxe From-
migkeit zielt fiir den Laienstand wie fiir den Monchsstand auf die Vergottlichung
(Theosis) des Menschen als hochster Daseinsform und Vorwegnahme der ewigen
eschatologischen Gemeinschaft mit der HI. Trinitat als vollendeter Liebe ab. Zu
diesem Ziel gilt es, den asketischen Dreischritt von der Lauterung bzw. Reini-
gung von den Leidenschaften tiber die Erleuchtung bis hin zur realen Vereini-
gung mit Gott zu erreichen. Dies alles ist keine eigene menschliche Leistung
oder Entscheidung, sondern immer auch ein geistgewirktes Geschehen. Dass
diese Spiritualitdt den Menschen gleichermafien hilft, personliche Frommigkeit
zu leben und ungiinstige oder glaubensfeindliche politisch-gesellschaftliche
Rahmenbedingungen zu ertragen, diirfte deutlich geworden sein.

39



