
1	 Zur Bedeutung der monastischen Spiritualität in Rumänien vgl. P. Argárate, Geschichte der rumä-
nisch-orthodoxen monastischen Spiritualität, in: OFo 33 (2019), 60–72.

Orthodoxe Spiritualität in Rumänien 
Historische und aktuelle Kontexte

Bukarest, Anfang der 2000er Jahre, ein Wohnblock aus kommunistischer Zeit, 
fünfter Stock, neun Uhr abends. In einem Wohnzimmer sitzen und kauern rund 
30 junge Leute im Alter von Mitte zwanzig auf wenigen Sitzgelegenheiten und 
auf dem Boden. In der Mitte sitzt ein Mönch im einzigen Sessel des Raums, 
wohl um die 75 Jahre alt. Er spricht vom Weg zu Gott, der über Askese, Gebet 
und innerlich aufmerksame Teilnahme an den Gottesdiensten der Kirche führt. 
Solche Treffen organisiert die rumänische orthodoxe Studierendenvereinigung 
ASCOR bis heute regelmäßig in großen Universitätsstädten für Student(inn)en 
nicht nur der Theologie, die sich hier von erfahrenen Geistlichen Vätern aus 
den Klöstern die orthodoxe Spiritualität erklären und näherbringen lassen.1 

Szenenwechsel. Sibiu/Hermannstadt in Siebenbürgen, 23 Uhr an einem Mitt-
woch. Im Neubauviertel „Mihai Viteazu“ strömen hunderte von Menschen zu 
einem Gottesdienst in die vor 15 Jahren völlig neu erbaute große Kirche, die 
von hohen Wohnblocks umzingelt ist. Mittwochs lädt der Gemeindepriester re-
gelmäßig Mönchspriester aus den Klöstern der Umgebung ein. Gemeinsam fei-
ern sie zwei bis drei Stunden dauernde mitternächtliche Gottesdienste. Es wird 
in diesen Feiern noch mehr gebetet als ohnehin in den orthodoxen Liturgien. 
Die meiste Zeit verbringen die Gläubigen auf den Knien. Trotzdem ist diese Kir-
che um Mitternacht rappelvoll wie an Sonn- und Feiertagen auch. 

Jürgen Henkel | Selb

geb. 1970, Dr. theol., Prof. h.c. der Babeş-Bolyai-
Universität Cluj Napoca/Klausenburg, Heraus-
geber DRThB, ev.-luth. Gemeindepfarrer

Henkel@drthb.de

Orthodoxe Spiritualität

31



Zwischen Kommunismus und Konsumismus 

Stichwort Kommunismus. Während der kommunistischen Ära in Rumänien 
waren alle Kirchen und Religionsgemeinschaften überwacht, verfolgt und dis-
kriminiert. Die griechisch-katholische Kirche wurde 1948 vom Regime verboten, 
die römisch-katholische Kirche war nur noch geduldet. 1959 wurden mit dem 
berühmt-berüchtigten Dekret 410 die meisten Klöster aufgelöst. Zur Wendezeit 
1989 waren gerade noch 114 orthodoxe Klöster mit 450 Mönchen und Non-
nen übrig. Theologische Fakultäten wurden abgeschafft oder zu kirchlichen 
Hochschulen degradiert, sämtliche Schreibmaschinen im Land waren staatlich 
registriert. Tausende von orthodoxen und katholischen Mönchen, Priestern und 
Bischöfen, aber auch Laienchrist(inn)en litten oder starben in politischer Haft. 
Die Überwachung aller Ebenen von Dorfgemeinden und Priestern bis hin zu 
theologischen Ausbildungsstätten und Kirchenleitungen war allumfassend. Jede 
Form der Sozialarbeit war den Kirchen verboten, hätte dies doch Defizite des 
Proletarierparadieses dokumentiert. 

Kein Land Osteuropas hat indes so geschlossen christlich geprägt den Kom-
munismus überstanden. Bei den Volkszählungen 1992 und 2002 erklärten gera-
de einmal 0,1% der Bevölkerung sich für atheistisch bzw. religionslos, 86,8 bzw. 
86,7% für orthodox.2 Vor 1989 stellte die orthodoxe Spiritualität eine alternati-
ve geistig-geistliche Ordnung zu der von Staat und Partei vorgegebenen politi-
schen bereit. Sie schuf schützende Oasen, in denen nicht dem unheiligen Drei-
klang von Regime, Partei und Ideologie gehuldigt wurde. Die Spiritualität hatte 
eine stärkende, konservierende und apologetische Rolle. Sie bot ein Refugium, 
in dem der Staat nicht allmächtig war. Auch hochrangige Parteifunktionäre lie-
ßen nachts heimlich ihre Kinder taufen.

Nach 1989 

Stichwort Konsumismus. Auf einen atheistischen Totalitarismus, die sozialisti
sche Ideologie und eine staatliche Planwirtschaft folgten ein ungebremster Tur-
bokapitalismus ohne Regeln und staatliche Aufsicht, eine zügellose Marktwirt-
schaft ohne das so wichtige Attribut „sozial“. Die höheren Parteikader gingen 
über in neue Wirtschaftsoligarchien. Profitgier siegt über Ökologie oder Arbeit-
nehmerrechte. Die Clique der Revolutionsgewinner ersetzt heute die Eliten der 
früheren allmächtigen Staatspartei.3 Die politische Szene ist vergiftet, politische 

2	 Zahlen und Daten zu den Volkszählungen 1992 und 2002 bei J. Henkel, Einführung in Geschichte 
und kirchliches Leben der Rumänischen Orthodoxen Kirche (FOTh 6). Berlin 2007, 155–158.

3	 Vgl. ausführlich J. Henkel, Die neuen Eliten. Zwischen Kommunismus und Konsumismus, in: Wespen-
nest. Zeitschrift für brauchbare Texte (Wien), Nr. 151 (2008), 4–10.

32

Kirche



4	 Vgl. J. Henkel, Psychologische Phänomene der Wendebewältigung am Beispiel Rumäniens, in: SOM 49 
(2009), 34–43.

5	 Vgl. Berichte in der Allgemeinen Deutschen Zeitung für Rumänien/ADZ (Ausgaben vom 
06.01.2020; 13.05.2020; 28.05.2020).

6	 Zu Leben und Werk vgl. J. Henkel, Dumitru Stăniloae. Leben – Werk – Theologie. Freiburg i. Br. 2017.  
7	 Dt. Ausgabe: Orthodoxe Dogmatik I–III. Aus dem Rumänischen übers. v. H. Pitters. Gütersloh u.a. 

1985–1995.

Gegnerschaft ist immer Feindschaft. Biografien sind gebrochen, viele Menschen 
sind desorientiert und desillusioniert.4

Die Masse der Bevölkerung verharrt bei einem Durchschnittslohn von rund 
680€ im Monat (März 2020), wobei der Mindestlohn 280€ beträgt und im April 
42% aller Arbeitsverträge zum Mindestlohn liefen5 – und das bei westlichen Prei-
sen im Land. Am sinnfälligsten wird die neue Profitgier im systematischen Raub-
bau am jetzt privatisierten rumänischen Wald, der unter der kommunistischen 
Diktatur besser geschützt war als heute. Millionen von Menschen arbeiten als 
Armutsmigranten im Westen, deren Kinder wachsen ohne Eltern auf. Zugleich 
ist ein geistlicher Aufbruch festzustellen, die Kirche ist aufgeblüht, es gibt heute 
wieder rund 650 Klöster mit etwa 8.000 Mönchen und Nonnen. Gleiches gilt üb-
rigens für die katholische Kirche und deren Ordensgemeinschaften. 

Nach 1989 hat die Spiritualität eine andere Mission als zuvor. Sie erfüllt nun 
eine orientierende, stabilisierende und aufbauende Funktion. Entgegen gesell-
schaftlichen Trends hat sie emotionale Stabilität, geistliche „Heimat“ und sozia-
le Werte in Zeiten der Orientierungslosigkeit zu vermitteln. Damit stärkt sie den 
Gemeinschaftssinn angesichts massiver gesellschaftlicher Verwerfungen und be-
tont in einer zunehmend diesseitsorientierten und sich säkularisierenden Gesell-
schaft den Mehrwert des christlichen Glaubens und der Aufmerksamkeit für 
Transzendenz. Glaube und Spiritualität werden vom Refugium zur geistlichen 
Energiequelle für die Bewältigung eines häufig chaotischen Lebensalltags. Damit 
haben sich politisch-gesellschaftliche Kontexte und religiöse Erfahrungshorizon
te gewandelt. Mit Dumitru Stăniloae (1903–1993) erwuchs der Rumänischen Or-
thodoxen Kirche nun ausgerechnet in jener Ausnahmezeit des 20. Jahrhunderts 
ein Ausnahmetheologe, dessen Bedeutung mit der von Karl Barth im Protestan
tismus und Joseph Ratzinger in der katholischen Theologie vergleichbar ist.6

Dumitru Stăniloae (1903-1993): Ausnahmetheologe in Ausnahmezeiten

Der in dem Dorf Vlădeni bei Kronstadt/Braşov geborene Stăniloae hat eine um-
fassende Gesamtschau der orthodoxen Theologie veröffentlicht. Seine 1978 er
schienene dreibändige Dogmatik7, seine tiefgründige Darstellung der ostkirchli
chen Askese und Mystik („Orthodoxe Spiritualität“, 1981) und sein exzellenter 
Liturgie-Kommentar (1986) gelten als eine Summe der orthodoxen Theologie. 
Ergänzt werden diese durch mehrere beachtliche Monographien zur Christologie 

33

Orthodoxe Spiritualität



8	 Eine ausführliche Darstellung der orthodoxen Spiritualität, Asketik und Mystik in der Interpreta-
tion Stăniloaes bei J. Henkel, Eros und Ethos. Mensch, gottesdienstliche Gemeinschaft und Nation als 
Adressaten theologischer Ethik bei Dumitru Stăniloae. Mit einem Geleitwort von Metropolit Serafim 
(FOTh 2). Münster – Hamburg – London 2003.

9	 Vgl. zu dieser Erneuerung der orthodoxen Theologie das Standardwerk von K. C. Felmy, Einführung 
in die orthodoxe Theologie der Gegenwart (Lehr- und Studienbücher zur Theologie, Bd. 5). Berlin – 
Münster 32014.

(1943, 1987, 1991, 1992) sowie zur Trinitätstheologie (1993). Daneben kommen 
kirchengeschichtliche und ethnographische Studien zu stehen, wie etwa zur Kir
chenunion in Siebenbürgen und zur Spiritualität des rumänischen Volkes. Lei-
der ist bisher nur die Dogmatik auf Deutsch übersetzt. 

Stăniloae lehrte an der Orthodoxen Fakultät in Hermannstadt/Sibiu, war hier 
Chefredakteur der wichtigsten Kirchenzeitung des Landes, Telegraful Român, und 
Rektor der Theologischen Akademie, bevor er vom kommunistischen Regime 
1947 nach Bukarest versetzt wurde. Von 1958 bis 1963 litt er als Regimegegner 
in politischer Haft im berühmt-berüchtigten Gefängnis Aiud. Nach einer frucht-
baren späten Schaffensperiode im Zuge der politischen Entspannung ab Ende 
der 1960er Jahre erlebte Stăniloae 1989 den Sturz des Regimes mit und veröf-
fentlichte bis zu seinem Tod 1993 noch bemerkenswerte Werke. 

Spiritualität als Thema bei Dumitru Stăniloae 
Die Beschäftigung mit Mystik und Spiritualität zieht sich wie ein roter Faden als 
Leitmotiv durch das Gesamtœuvre des rumänischen Theologen.8 So hat Stăni- 
loae bereits 1938 in einer grundlegenden Monographie über Gregorios Palamas 
die scholastisch geprägte Schultheologie des 19. und 20. Jahrhunderts innerhalb 
der Orthodoxie überwunden und zur Theologie der Erfahrung im Geiste der 
Kirchenväter und der Mystischen Theologie des hl. Gregorios Palamas († 1359) 
zurückgefunden, die die Grundlage für die orthodoxe Spiritualität bis heute 
bildet.9 Der Erzbischof von Thessaloniki zählt zu den höchsten Autoritäten der 
gesamten orthodoxen Kirche und Theologie. Seine Energienlehre (Palamismus) 
wurde für verbindlich erklärt, er selbst schon 1368 heiliggesprochen. Nach Pa-
lamas wird im Geschehen der Vergöttlichung des Menschen (Theosis) durch die 
unerschaffenen Energien Gottes eine vollkommene gnadengewirkte Gemein-
schaft zwischen Gott und Mensch gestiftet, bei der der Mensch der Gnade nach 
Gott wird, nicht aber seinem Wesen oder seiner Natur nach. Gott wiederum 
wird dabei nicht in menschlichen Seelenzuständen eingesperrt oder aufgelöst, 
wie es die orthodoxe Theologie üblicherweise der katholischen Identitätsmystik 
vorwirft, etwa in der Ausprägung von Meister Eckhart († 1328). Das ist auch bei 
Stăniloae mehrfach zu lesen. 

Stăniloae erklärt das Gnadengeschehen der mystischen Vereinigung zwi-
schen Gott und Mensch – der Mensch ist ganz von Gott durchdrungen und 
bleibt im irdischen Leben vor dem Eschaton und der Verwandlung in den geist-

34

Kirche



10	 Vgl. J. Henkel / E. Wonner, Die „Rumänische Philokalia“ von Dumitru Stăniloae (1903–1993) – Ansatz, 
Genese und Struktur eines epochalen Werkes der rumänischen orthodoxen Spiritualität, in: OFo 14 (2000), 
181–199. Dt. Ausgabe: Philokalie der heiligen Väter der Nüchternheit. 6 Bde. Würzburg 2004.

lichen Leib der Auferstehung vorläufig noch Mensch – mit der klassischen Zwei-
Naturen-Lehre des christologischen Dogmas: Gott und Mensch bleiben in die-
sem Geschehen der mystischen Vereinigung unvermischt, unverwandelt, unge-
trennt und unzerteilt. Zugleich deutet Stăniloae die mystische unio unter Be-
zug auf den Schweizer Psychotherapeuten Ludwig Binswanger (1881–1966), 
dessen Daseinsanalyse vom philosophischen Existenzialismus Heideggers und 
Personalismus Bubers beeinflusst war, als ein aus einem Ich und einem Du neu 
geformtes „Wir“, das eine vollkommene Verbindung und Gemeinschaft zweier 
Personen bei bleibender jeweiliger Identität festhält. Stăniloae zitiert mehrfach 
das 1942 erstveröffentlichte Hauptwerk Binswangers Grundform und Erkenntnis 
menschlichen Daseins. Dadurch wird das orthodoxe Erlösungsmodell der Theosis 
anschlussfähig für westliche Terminologie.     

	
Philokalia
Eine seiner größten Leistungen ist die zwölfbändige Edition von Philokalia-Tex-
ten (Rumänische Philokalie. 12 Bde., 1947–1992)10, die umfangreichste Ausgabe 
solcher Kirchen- und Wüstenvätertexte in der gesamten orthodoxen Welt. Die 
hier versammelten Schriften zur orthodoxen Spiritualität beschreiben, wie der/
die Christ(in) zum Dreischritt von der Läuterung von den Leidenschaften über 
die Erleuchtung im Glauben bis zur mystischen Vereinigung mit Gott gelangen 
kann. Das gesamte Denken Stăniloaes und seine Theologie der Spiritualität be-
ruhen auf dieser Grundlage.    

Er entwickelt seine Asketik und Mystik im Rahmen der traditionellen ortho-
doxen Tugendlehre unter besonderer Berücksichtigung der Philokalia-Schriften. 
Der Mensch wirkt dabei mit Gott zusammen („Synergie“). Der Beitrag des Men-
schen ist bedingungslose Offenheit für das göttliche Heilshandeln, als bejahte 
und gewollte Aktualisierung der sakramental empfangenen Taufgnade im eige-
nen Leben. Dies ist die – nur unter Zustimmung des Menschen mögliche – erste 
Stufe des Dreischritts der orthodoxen Spiritualität: das Leben aus den Tugenden 
und nach den Geboten unter Überwindung der Leidenschaften (Läuterung); der 
zweite Schritt ist die Erleuchtung, der dritte die Vereinigung mit Gott und die 
Schau des Tabor-Lichts.      

Der vergöttlichte Mensch ist nach der vom Geist unterstützten und im Glau
ben grundgelegten Läuterung von den Leidenschaften und der vom Geist ge
schenkten Gotteserkenntnis der an der Schau Gottes teilhabende Gläubige. 
Die Theosis stellt die höchste Stufe des Menschseins dar. In ihr kommt der/die  
Christ(in) zu seiner bzw. ihrer Vollendung: der Erneuerung der Gottebenbild-

35

Orthodoxe Spiritualität



11	 Das schließt freilich neue Motive nicht grundsätzlich aus. So hat die Kirchenmalerei in der Ukraine 
auch die Katastrophe von Tschernobyl in Ikonen thematisiert mit Christus als Tröster und Arzt vor 
dem düsteren Hintergrund rauchender Reaktorruinen und abgestorbener Bäume und Natur. 

lichkeit vor dem Fall – und damit zur wahren schöpfungsgemäßen Humanität. Da
bei bleibt die Trennung von Schöpfer und Geschöpf gewahrt, der Mensch taucht 
in die Gnadensphäre Gottes ein, er wird aber nicht selbst Gott. 

Theosis
Die in der Vergöttlichung als ethischem Idealzustand ihren Höhepunkt findende 
Verwandlung des Menschen ist ein geistliches Geschehen und das Ziel der ortho-
doxen Spiritualität. Es geht dabei um eine Lebenshaltung, in der der Mensch sich 
dem Wirken des Heiligen Geistes öffnet und entsprechend handelt und lebt. Die 
orthodoxe Anthropologie ist insoweit „optimistischer“ als vor allem die protes-
tantische. Handelt die Vergöttlichung vertikal von der Erneuerung der ungetrüb-
ten urzeitlichen und in der Schöpfung angelegten Gemeinschaft mit Gott, so trägt 
die Heiligung und Verwandlung des Menschen auf Erden auf horizontaler Ebene 
ihre Früchte. Es geht bei beidem um die Erneuerung der Gottebenbildlichkeit, der 
Liebe und der Gemeinschaft zur Überwindung der Gottvergessenheit und des 
Egoismus. Beide Relationen, die Beziehung zwischen Mensch und Gott und die 
von Mensch zu Mensch, sind bei Stăniloae immer wieder als Liebesgeschehen 
konzipiert, auf dessen gelingende Verwirklichung die Spiritualität abzielt. 

Dumitru Stăniloae hat unter den Bedingungen des Totalitarismus eine kompro-
misslose Theologie hervorgebracht. Er bietet und begründet eine klassische ortho-
doxe Spiritualität, die gleichzeitig in der Bedrängnis der Diktatur trägt wie auch 
in der darauffolgenden Phase eines geistig-geistlich desorientierten Pluralismus 
und Hedonismus Orientierung für die Annäherung an Gott gibt. Diese Theologie 
und die darauf basierende Spiritualität setzt bei Diktaturen dem System und in 
der zügellosen Freiheit den Menschen die nötigen Grenzen. Sie unterwirft sich we
der dem Diktat einer Ideologie, noch dem des „Marktes“.  

Ein Blick auf die Erben

Gute orthodoxe Theologie bleibt immer im Rahmen der Tradition. Ziel ist es nie-
mals, völlig neue Entwürfe zu liefern. Wie der orthodoxe Ikonenmaler gänzlich 
hinter dem Werk zurücktritt und sein Sujet – die klassischen ikonographischen 
Szenen, Themen und Personen – möglichst mustergültig wiederzugeben hat11, 
bleibt orthodoxe Theologie stets im Rahmen der Tradition, wenngleich unter-
schiedlich akzentuiert. So werfen wir abschließend einen Blick auf zwei bedeu-
tende rumänische Theologen der Gegenwart, die als besondere Kenner und treue 
Zeugen der orthodoxen Spiritualität in ihrer Kirche hochgeschätzt werden und 
deren Theologie für deutschsprachige Leser(innen) zugänglich ist.

36

Kirche



12	 Hesychasmus. Rumänische Tradition und Kultur. Würzburg 2003. 
13	 Zwei Bände geben zentrale Texte des Metropoliten auf Deutsch wieder: Aus dem Glauben leben. 

Gesammelte Texte von Metropolit Serafim von Deutschland, Zentral- und Nordeuropa zur orthodoxen Theo-
logie und Spiritualität. Hrsg. v. J. Henkel (ACADEMIA VIII). Sibiu/Hermannstadt 2008; Die Orthodoxie 
zwischen Tradition und Moderne. Gesammelte Beiträge von Metropolit Serafim von Deutschland, Zentral- 
und Nordeuropa zur orthodoxen Theologie und Glaubenspraxis. Hrsg. v. J. Henkel (DRThB 10). Bonn – 
Sibiu 2019.    

Metropolit Serafim 
Der 1948 im siebenbürgischen Boholţ bei Fogarasch/Făgăraş geborene heutige 
Metropolit Serafim (Joantă) von Deutschland-, Zentral- und Nordeuropa lehrte 
am Institut St. Serge in Paris und promovierte dort über den Hesychasmus in 
Rumänien.12 1990 wurde er Weihbischof der Metropolie Siebenbürgen in Sibiu/
Hermannstadt, 1994 Erzbischof und Metropolit von Deutschland, Zentral- und 
Nordeuropa. Metropolit Serafim spricht die reiche orthodoxe liturgische, aske-
tische und mystische Spiritualität als authentische und zentrale Tradition des 
Christentums an.13

Die Theologie selbst ist für Metropolit Serafim immer eine Frage der Gottes
erfahrung. Es gibt keine Theologie ohne Spiritualität und keine Spiritualität 
ohne Gebet und Gotteserfahrung. Damit vertritt er wie Stăniloae eine „Theolo-
gie der Erfahrung“. Dabei inspiriert sich die Theologie an der Liturgie und die 
Liturgie bestätigt, feiert und preist die Theologie bzw. das Dogma. So ist die 
lex orandi immer auch lex credendi. Die Dogmen wurden jeweils sofort in die 
Liturgie aufgenommen. Das Dogma ist nur in der Liturgie und der Doxologie le-
bendig. Die Dogmen sind keine Theoreme, sondern sie werden zu einem leben-
digen Gotteslob. Die Kirche ist in erster Linie liturgische Gemeinschaft um Altar 
und Sakrament. Metropolit Serafim betont also eine eucharistische Ekklesiolo-
gie. Der orthodoxe Gottesdienst ermöglicht die reale Vereinigung mit Gott im 
Sakrament und damit eine reale Gotteserfahrung. Die Liturgie und jeder christ-
liche Gottesdienst haben die mystische Vereinigung mit Gott als Antizipation 
der himmlischen Gemeinschaft zum Ziel. Die Spiritualität bereitet darauf vor. 

Glaube ist eine existenzielle Haltung des Menschen, eine persönliche Gottes-
beziehung und Gotteserfahrung. Die christliche Spiritualität ist in erster Linie 
eine Spiritualität des Gebets und des Herzens, in dem sich wie in einen Fokus 
die seelischen Kräfte des Menschen konzentrieren und wo sich das christliche 
Gebet vollzieht, verwirklicht und aktualisiert, weil Gottes Gnade und Liebe in 
den Herzen der Menschen wohnt. Die moralische Krise der Gegenwart ist für 
Metropolit Serafim vor allem eine Krise des Gebets, der gestörten Beziehung der 
Menschen zu Gott und der fehlenden Einwurzelung des christlichen Glaubens 
selbst bei den getauften Christ(inn)en. Die regelmäßige Beteiligung der Gläubi-
gen am Gottesdienst und der Empfang der Eucharistie sind daher konstitutiv 
für das christliche Leben. Es gibt keine „Privatspiritualität“ fernab der Kirche 
und ihrer liturgischen und sakramentalen Vollzüge. Der Metropolit ist demnach 

37

Orthodoxe Spiritualität



auch ein vehementer Verfechter des häufigen Empfangs der Eucharistie durch 
die Gläubigen nach vorheriger Beichte. 

Ganz zentral ist dabei die Askese. Diese ist für Metropolit Serafim keine Leis-
tung im Sinne eines Verdienstes vor Gott, keine Selbstzüchtigung des Menschen 
oder negative Weltentsagung aus falsch verstandenem Dualismus, sondern eine 
Befreiung, eine Öffnung des Menschen für das Wesentliche, für Gott. Das Wort 
Gottes wiederum muss durch den Kopf in das Herz und die Seele des Menschen 
gelangen. Der Glaube spricht den ganzen Menschen an, nicht nur den Verstand 
und das Denken. Was auf den ersten Blick wie ein Antiintellektualismus verstan-
den werden kann, ist vor allem die tiefe Einsicht, dass wahre Erkenntnis und Er-
fahrung Gottes nicht durch abstraktes Denken herbeiführbar ist. Die Orthodo-
xie denkt, lebt und praktiziert den Glauben hier zutiefst ganzheitlich und lehnt 
jede rationalistische oder intellektuelle Engführung strikt ab. Die Askese ist au-
ßerdem eine christliche Antwort auf den Materialismus und Konsumismus un-
serer Zeit. 

Metropolit Andrei 
Der Universitätsprofessor, Erzbischof und Metropolit von Klausenburg (Cluj Na
poca), der Maramuresch und Salaj, Andrei (Andreicuţ *1949) gehört zu den mar-
kantesten Persönlichkeiten der gegenwärtigen Rumänischen Orthodoxen Kirche. 
Von 1990 bis 2011 leistete er als Erzbischof von Alba Iulia/Karlsburg in Sieben-
bürgen unter den schwierigen Bedingungen der Nachwendezeit eine beispiel-
hafte kirchliche Aufbauarbeit. 2011 wurde er zum Erzbischof und Metropoliten 
von Klausenburg, der Maramuresch und Salaj gewählt. 

Mit seiner 1998 veröffentlichten und jüngst auf Deutsch erschienenen 
Studie Beichte und Kommunion14 hat Metropolit Andrei ein Standardwerk zur 
orthodoxen Spiritualität verfasst. Es geht darin vor allem um das genaue Ver-
hältnis zwischen Gläubigen und „Geistlichen Vätern“ – also den Priestern, die 
als Seelsorger auch mit der Beichte und entsprechenden Seelsorgegesprächen be-
traut sind, und zwar Weltpriestern wie Mönchspriestern gleichermaßen. Metro-
polit Andrei zeigt auf, wie der/die gläubige und praktizierende Christ(in) durch 
ein ernsthaftes Bemühen um ein gottgefälliges Leben nach den Geboten Gottes 
durch das Erlangen der Tugenden die ihm/ihr in der Schöpfung als Abbild ge-
schenkte Gottebenbildlichkeit in seinem/ihrem Leben aktualisieren kann.  

Das Werk bietet eine spezielle inhaltliche Vertiefung im Blick auf das ortho
doxe Verständnis von Begierden, Leidenschaften und Lastern, Sünde und Schuld 
des Menschen, Seelsorge und seelische Anleitung und Lebensbegleitung, Reue 
und Buße mit dem Ziel des Erwerbs der Tugenden und der Vereinigung mit Gott. 

14	 † Metropolit Andrei von Klausenburg, der Maramuresch und Salaj, Beichte und Kommunion. Seelsorge 
und Lebensbegleitung durch Geistliche Väter in der orthodoxen Glaubenspraxis. Aus dem Rumänischen 
übers. v. J. Henkel (DRThB 11). Bonn – Sibiu 2020.

38

Kirche



Entscheidend ist die Beichte, weil sie das Verhältnis des Menschen zum Nächs
ten und vor allem zu Gott wieder erneuert. Feinfühlig weist Metropolit Andrei 
die Mechanismen der Leidenschaften und der Sünde sowie die Möglichkeiten 
des geistlichen Kampfes dagegen auf. Die Sünde wird nicht kasuistisch auf ein-
zelne Tatsünden reduziert und dadurch moralisiert, sondern als Störung der Ge-
meinschaft mit Gott und den Nächsten und als seelische Erkrankung beschrie-
ben, die nach Therapie verlangt – und damit strikt geistlich gedeutet. Beichte 
zielt darum nicht nur auf Sündenzerknirschung, Strafe und Sühne, sondern auf 
Heilung des Sünders bzw. der Sünderin von der Krankheit der Sünde. Spirituali-
tät ist daher ein auch therapeutisches Bemühen um das Wiedererlangen der Un-
schuld des Anfangs, um Gott wieder so nahe zu sein wie im Urstand nach der 
Schöpfung und vor dem Fall. Das Mönchtum gilt zwar als ideale christliche Le-
bensform, ohne es jedoch zu idealisieren oder zu verklären. Die Laienchrist(in-
n)en werden in diesem Werk sehr ernst genommen, klerikaler oder monastischer 
Standesdünkel ist nicht erkennbar. Mönchtum und Klöster haben in Rumänien 
bis heute nicht umsonst einen sehr starken Rückhalt in der breiten Bevölkerung. 

Ausblick 

Orthodoxe Spiritualität und Frömmigkeit spielen sich nie in einem luftleeren 
Raum ästhetisch abgehobener Weltabgewandtheit oder verklärter monastischer 
Isolation ab, auch wenn das gottgeweihte Leben als Idealform christlicher Le-
bensführung gilt und Geistliche Väter in Klöstern und Einsiedler als charisma-
tische Beichtväter und Prediger besondere Autorität genießen. Orthodoxe Fröm-
migkeit zielt für den Laienstand wie für den Mönchsstand auf die Vergöttlichung 
(Theosis) des Menschen als höchster Daseinsform und Vorwegnahme der ewigen 
eschatologischen Gemeinschaft mit der Hl. Trinität als vollendeter Liebe ab. Zu 
diesem Ziel gilt es, den asketischen Dreischritt von der Läuterung bzw. Reini-
gung von den Leidenschaften über die Erleuchtung bis hin zur realen Vereini-
gung mit Gott zu erreichen. Dies alles ist keine eigene menschliche Leistung 
oder Entscheidung, sondern immer auch ein geistgewirktes Geschehen. Dass 
diese Spiritualität den Menschen gleichermaßen hilft, persönliche Frömmigkeit 
zu leben und ungünstige oder glaubensfeindliche politisch-gesellschaftliche 
Rahmenbedingungen zu ertragen, dürfte deutlich geworden sein.    

39

Orthodoxe Spiritualität


