
Gewalt gegen Mädchen in Orden
Niederländische Erkenntnisse und die deutsche Debatte

Die folgenden Erinnerungen aus zwei niederländischen Internaten beleuchten 
ein Problem, das angesichts der notwendigen Debatten über den sexuellen Miss-
brauch Minderjähriger in der katholischen Kirche im Dunkeln zu bleiben droht: 
andere Formen der Gewalt sowie Mädchen als deren Opfer. 

Zwei Berichte

„Wenn uns der Brei wieder hochkam, stellte sich eine Nonne hinter dich, die 
dir die Nase zuhielt und dir das Erbrochene wieder in den Mund stopfte. Aber 
ich trat der Schwester gegen das Schienbein und riss ihr den Schleier vom Kopf. 
Ich war nicht zu bändigen und wurde als sehr schwer erziehbar angesehen. Ich 
denke, dass ich nicht in diese Ordnung passte, denn zuhause hatte ich keine 
Probleme. In der Schule bekam man eine Art Massenerziehung. Ich leistete ganz 
einfach Widerstand, fühlte von Natur aus, dass manche Dinge nicht gesund 
waren, und die tat ich dann auch nicht. Dafür wurde ich immer härter bestraft, 
was bei mir nur zu noch mehr Widerstand führte; das war einfach die logische 
Konsequenz. Dadurch wurde ich stets schwerer steuerbar; meine Eltern began-
nen dies auf Dauer auch zu glauben. In Heythuizen schlugen sie uns auch. Sie 
haben meinen Kopf mit voller Wucht gegen die Wand geschlagen. Ohren knei-
fen und dann drehen, wirklich sadistisch und gemein.“1

1	 Vgl. M. Hilhorst, Bij de zusters op kostschool. Geschiedenis van het dagelijks leven van meisjes op rooms-
katholieke pensionaten in Nederland en Vlaanderen. Utrecht 1989, 64.

Stefan Gärtner | Tilburg (NL)

geb. 1965, Dr. theol. habil., Assistant 
Professor für Praktische Theologie
an der Universität Tilburg

s.gartner@uvt.nl

40

Kirche



Neben körperlicher gab es in Ordenseinrichtungen auch psychische Gewalt. In 
unserem zweiten Augenzeuginnenbericht kommt noch hinzu, dass diese durch 
eine religiöse Dimension überhöht ist, die als unumstößlich gilt. Man kann da-
rum auch von geistlichem Machtmissbrauch sprechen: „Die Sünde stand immer 
im Mittelpunkt. Das war unglaublich schwer, man konnte sich dem beinahe 
nicht entziehen. Es führte aber zu dem genau gegenteiligen Effekt, denn irgend-
wann hatte man einfach genug davon. Das Schlimmste war, dass all die Regeln 
so betont wurden, dass man, wenn man sie ernst nahm, davon Angstkomplexe 
bekam. (…) Ich habe aus Versehen etwas von meinem Zahnputzwasser ver-
schluckt! Du sitzt dann in der Kirche und darfst nicht zur Kommunion gehen. 
Aber wenn ich nicht zur Kommunion gehe, so dachte ich damals, denken alle 
anderen: die hat eine Todsünde begangen, denn sie geht nicht zur Kommunion! 
Das eskaliert dann immer mehr, vor allem wenn man in der Predigt nichts an-
deres hört als Hölle und Verderben.“2 

Es gibt drei Gründe, warum Mädchen als Opfer von Machtmissbrauch im Be-
reich der Kirche bis dato wenig beachtet wurden. Zum Ersten waren auch inter-
national die Mehrheit der Kinder und Jugendlichen, die sexuelle Gewalt durch 
einen Kleriker erfahren mussten, Jungen.3 Der zweite Grund dafür, dass die Aus-
einandersetzung mit dem Missbrauch in der Kirche noch wenig ausgeleuchtete 
Schattenseiten kennt, ist, dass die Täterpersonen in unseren Beispielen weiblich 
waren. Die deutsche MHG-Studie nimmt Frauen als Täterinnen von vorneherein 
nicht in den Blick, und dieser Aspekt fand in den Niederlanden ebenfalls erst 
mit Verzögerung Beachtung. Drittens wird nicht von einem sexuell geprägten 
Machtmissbrauch berichtet, sondern von körperlichen Übergriffen. Daneben 
können wir psychische und religiöse Gewalt gegen Mädchen in katholischen 
Einrichtungen zu jenen Phänomenen rechnen, die noch weniger im allgemei-
nen Bewusstsein sind. Das gilt natürlich nicht für die manchmal das ganze Le-
ben prägende Erinnerung der Opfer.

Zu Recht wird beim Synodalen Weg der deutschen Kirche darauf hingewie-
sen, dass neben der sexuellen Gewalt durch Kleriker „andere Probleme, wie der 
geistliche Missbrauch oder die Gewalt gegen Frauen, bisher noch kaum aufge-
arbeitet sind“4. Der Artikel möchte dazu einen Beitrag leisten. Zuerst werde ich 
der Wahrnehmung von Frauen als Gewaltopfer in der Kirche nachgehen.5

2	 Vgl. ebd., 92.
3	 Vgl. H. Dreßing u.a., Sexual abuse of minors within the Catholic Church and other institutions. A litera-

ture review, in: Neuropsychiatrie 31 (2017) 2, 45–55.
4	 Vorbereitendes Forum Macht und Gewaltenteilung in der Kirche. Gemeinsame Teilnahme und Teilhabe am 

Sendungsauftrag. Bonn 2020 (Stand: 20.01.2020), 4. 
5	 Vgl. H. Matheis, Das Schweigen beenden. Tagung zu Gewalt gegen Frauen in Kirche und Orden, in: 
	 Herder Korrespondenz 73 (2019) 12, 31 ff.

41

Gewalt gegen Mädchen



6	 Vgl. W. Deetman u.a., Seksueel misbruik van minderjarigen in de Rooms-Katholieke Kerk. Deel 1. Het on-
derzoek. Amsterdam 2012, 219–242.

7	 Vgl. M. Monteiro, Discretie en deskundigheid. Een verkenning van de rol van rooms-katholieke psychiaters 
in de bestuurlijke aanpak en afhandeling van seksueel misbruik van minderjarigen (1945–1970), in: W. 
Deetman u.a., Seksueel misbruik van minderjarigen in de Rooms-Katholieke Kerk. Deel 2. De achtergrond-
studies en essays. Amsterdam 2012, 43–86.

8	 Vgl. W. Goddijn / J. Jacobs / G. van Tillo, Tot vrijheid geroepen. Katholieken in Nederland: 1946–2000. 
Baarn 1999, 165–168.190–193.206–211.

9	 Vgl. Deetman u.a., Misbruik, 159 [s. Anm. 6].
10	 Vgl. S. Gärtner, Der Fall des niederländischen Katholizismus. Kirche und Seelsorge in einer spätmodernen 

Gesellschaft. Freiburg i. Br. u.a. 2017, 24–75.

Mädchen und Frauen als Gewaltopfer

Die Frage, ob Mädchen und Frauen als Gewaltopfer eines Mitarbeiters der katho-
lischen Kirche in den Blick kommen, lässt sich aus einem historischen Blickwin-
kel zunächst inklusiv beantworten. Bis in die 1990er Jahre hinein dominierte die 
Täterperspektive; die männlichen wie die weiblichen Betroffenen wurden kaum 
anerkannt. Auch in den Niederlanden bestand lange kein koordinierter Umgang 
mit dem Problem. Stattdessen waren die Kommunikationswege informell und 
persönliche Bindungen, klerikaler Korpsgeist sowie ein Kirchenverständnis als 
Familia Dei6 spielten eine größere Rolle als standardisierte Verfahren, Kindeswohl 
oder Prävention. Allerdings war in den 1950er Jahren bereits ein relatives Pro-
blembewusstsein für sexuellen Missbrauch vorhanden. Unter dem Einfluss der 
Psychoanalyse mündete dies in dem Bemühen, die Berufsfähigkeit und Sittlich-
keit im Klerus zu erhöhen.7 

1960 bis 1980
In den 1960er Jahren wurde diese Hilfe einerseits ausgebaut. Andererseits wurden 
solche Initiativen auf römischer Seite kritisch gesehen. Dabei spielte der vom Va-
tikan abgelehnte Einfluss nicht-katholischer Psychiater auf die Behandlung von 
Priestern und Ordensleuten eine Rolle. Vor allem wurde die Missbrauchsthematik 
nun durch die Zölibatsdiskussion überlagert, die sich nicht zuletzt auf dem Pasto-
ralkonzil manifestierte, das sich mit großer Mehrheit für eine Entkoppelung von 
Weihe und verpflichtender Ehelosigkeit ausgesprochen hatte.8

Die 1970er bis 1980er Jahre waren durch einen Einbruch der Weihezahlen und 
der Ordensberufungen sowie durch Austritte und Laisierungen gekennzeichnet. 
Das hatte zur Folge, dass man viel zurückhaltender war, einen Täter aus einer 
Ordensgemeinschaft oder dem Priesterstand zu entfernen, wie dies noch in den 
1950er Jahre geschehen war.9 Ein anderer Effekt war, dass Priester nun oftmals 
alleine im Pfarrhaus lebten, was für eigene Probleme sorgte. Gleichzeitig ist diese 
Entwicklung nur ein Indikator für den radikalen Entkirchlichungsprozess im nie-
derländischen Katholizismus in dieser Periode.10

42

Kirche



1980 bis 2010
Bereits gegen Ende der 1980er Jahren spielte sexuelle Gewalt in der gesellschaft-
lichen Debatte eine immer größere Rolle.11 Dem konnten sich die Leitungsver-
antwortlichen nicht entziehen, spätestens seit die Missbrauchsproblematik in 
der katholischen Kirche von Nordamerika öffentlich geworden war. Vor der Jahr-
tausendwende gab es dort zunächst vereinzelt Medienberichte, 2002 kulminier
te dies in weltweiter Entrüstung. Der Funke der Bewusstwerdung sprang nach 
Westeuropa über, Anfang 2010 kam es auch in den Niederlanden zu einem 
Dammbruch.12 Frühere Veröffentlichungen über unhaltbare Zustände in katho-
lischen Internaten hatten noch keine Breitenwirkung. Nun aber wagten es ehe-
malige Schüler(innen), Seminaristen und Messdiener zu sprechen, die oft jahr-
zehntelang über das Erlebte geschwiegen hatten. Im März 2010 wurde Wim 
Deetman, der unter anderem Bürgermeister von Den Haag und Bildungsminis
ter gewesen war, damit beauftragt, die Fälle sexueller Gewalt in den Niederlan-
den zu untersuchen.

Dieser historische Angang verdeutlicht, dass bis in die 1990er Jahre hinein 
die Hilfe und Sanktionen für Täter im Mittelpunkt standen. Bei dem darauf-
folgenden langsamen Perspektivwechsel ging es zunächst um das grenzüber-
schreitende Verhalten gegenüber Frauen im Rahmen einer seelsorglichen oder 
abhängigen Beziehung. Der Einfluss der feministischen Bewegung und die Er-
fahrungen mit patriarchalem Machtmissbrauch griffen auf die Kirche über.13 
Auf Initiative der Bisschoppelijke Contactcommissie Vrouw en Kerk wurde 1995 
eine zentrale Anlaufstelle für Betroffene eingerichtet. 

Die Aufmerksamkeit für Übergriffe auf Frauen bedeutete gleichzeitig, dass 
Gewalt gegen Minderjährige noch weniger Gehör fand.14 Das hing auch mit 
einer aufsehenerregenden Fernsehdokumentation über solche Vorfälle zusam-
men. „Throughout most of the 1990s and the first decade of the new century, 
Church leaders continued to view the sexual abuse of minors as a secondary 
problem compared with ‚misconduct in pastoral relationships‘ with adults. 
Not until the media storm of spring 2010 would it become clear to them that 
they had underestimated the scale of child sex abuse.“15 Die Bewusstwerdung 
geschah also in beiden Fällen auf externen Einfluss bzw. Druck hin. Der zahlen-

11	 Vgl. W. Deetman u.a., Misbruik, 46 ff. [s. Anm. 6].
12	 Vgl. M. Houppermans, De hausse aan meldingen. Een achtergrondstudie over de hausse aan meldingen 

vanaf februari 2010 over seksueel misbruik binnen de Rooms-katholieke Kerk en de rol van de media, in: 
Deetman u.a, Misbruik. Deel 2, 192–217 [s. Anm. 7].

13	 Vgl. Bisschoppelijke Contactcommissie Vrouw en Kerk, Geschonden vertrouwen. Seksueel misbruik in 
pastorale Relaties, 1993.

14	 Vgl. Commissie van onderzoek seksueel misbruik in de Rooms-Katholieke Kerk, Naar hulp, genoeg-
doening, openbaarheid en transparantie. Een onderzoek naar en advies over het functioneren van de kerke-
lijke instelling voor hulp aan en recht voor slachtoffers van seksueel misbruik in de Rooms-Katholieke Kerk 
in Nederland. Den Haag 2010, 12–21.

15	 W. Deetman u.a., Misbruik, 158 [s. Anm. 6].

43

Gewalt gegen Mädchen



16	 Vgl. ebd., 549–580.
17	 Vgl. H. Dreßing u.a., MHG Forschungsprojekt. Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische 

Priester, Diakone und männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofskonferenz. Mann-
heim u.a. 2018, 62.257 ff.315 f.

18	 Vgl. Deutsche Bischofskonferenz, Abschlussbericht der Hotline der Deutschen Bischofskonferenz für ehe-
malige Heimkinder. Köln 2012.

19	 Vgl. M. Verhovnik, Medienkampagne oder schlechtes Krisenmanagement? Podiumsdiskussion zur Bericht-
erstattung über Missbrauchsfälle in der Katholischen Kirche, in: Communicatio Socialis 43 (2010), 317 ff.

20	 Vgl. N. Spröber u.a., Child sexual abuse in religiously affiliated and secular institutions. A retrospective 
descriptive analysis of data provided by victims in a government-sponsored reappraisal program in Germa-
ny, in: BMC Public Health 282 (2014), o.S.

21	 Vgl. H. Dreßing u.a., MHG Forschungsprojekt, 136 [s. Anm. 17].

mäßige Höhepunkt der Gewalttaten gegen Kinder war dann bereits überschrit-
ten. Die meisten Vorfälle wurden über die 1950er bis zu Beginn der 1970er Jahre 
berichtet; in dieser Periode fanden 80% aller Übergriffe statt.

Weitere Ursachen
Für die Frage nach Mädchen und Frauen als Opfer sexualisierter Gewalttaten 
in der Kirche spielt außerdem eine Rolle, dass in den Niederlanden 77,5% der 
Betroffenen männlich war. Diese Zahl hat ein besonderes Gewicht, weil sie auf 
einer repräsentativen Umfrage beruht. Es ging um sexuelle Gewalterfahrungen 
in der Kindheit und Jugend außerhalb der Herkunftsfamilie, was 9,7% der Be-
fragten bejahen.16 Im familiären Umfeld dagegen sind Mädchen viel häufiger 
von Missbrauch betroffen als Jungen. 

Eine solche Repräsentativität gilt nicht für die deutschen Studien. So gibt 
die MHG-Studie zwar an, dass 76,6 bzw. 62,8% der Betroffenen männlich war. 
Diese Zahl betrifft aber solche Personen, die sich direkt bei der Forschergruppe 
gemeldet oder bei Bistümern einen Missbrauch angezeigt hatten sowie über 
die Archivarbeit identifiziert wurden.17 Die Telefonhotline für ehemalige Heim-
kinder, die die Deutsche Bischofskonferenz als Reaktion auf den Runden Tisch 
Heimerziehung eingerichtet hatte, nahmen zwar zu 44,6% Frauen in Anspruch. 
Die Berichte dort beziehen sich aber nicht nur auf sexuelle Gewalt.18 Beim Mel-
deverhalten könnte eine Rolle gespielt haben, dass in den Medienveröffentli-
chungen der sexuelle Missbrauch von Jungen viel Raum einnahm.19

Ein anderer Aspekt ist, dass Kleriker in der Vergangenheit überproportional 
mit Jungen in Kontakt kamen. So ist auffällig, dass der Anteil männlicher Be-
troffener in katholischen Einrichtungen in Deutschland signifikant höher ist 
als in staatlichen oder evangelischen.20 Demgegenüber wurden Mädchen in 
Internaten oder Kinderheimen in der Regel von weiblichen Ordensangehörigen 
erzogen. Dass mehr Jungen Missbrauch in der katholischen Kirche erfahren 
mussten, zeigt sich auch an den zur Anzeige gekommenen Sexualdelikten.21

Die Frage der (Nicht-)Beachtung von Frauen als Opfer von Gewalt durch ei-
nen Hauptamtlichen im kirchlichen Dienst hängt schließlich auch von der Be-
zeichnung des Phänomens ab. So konzentrieren sich die niederländischen wie 

44

Kirche



22	 Vgl. neben den bisher genannten N. Leygraf u.a., Sexuelle Übergriffe durch katholische Geistliche in 
Deutschland. Eine Analyse forensischer Gutachten 2000–2010. Essen u.a. 2012.

23	 Vgl. W. Deetman, Seksueel misbruik van en geweld tegen meisjes in de Rooms-Katholieke Kerk. Een ver-
volgonderzoek. Amsterdam 2013, 11–16.

24	 Vgl. daneben auch D. Hermans / E. Verhoef, Stil in mij. Overleven bij de nonnen. Utrecht 2014.
25	 Vgl. W. Deetman u.a., Misbruik, 167–172 [s. Anm. 6].
26	 Vgl. M. Hilhorst, Van jonge juffrouwen en kwekelingen. Katholieke meisjeskostscholen in de eerste helft 

van de twintigste eeuw, in: M. Grever / A. van der Veen (Hrsg.), Bij ons moeder Jet. Brabantse vrouwen 
in de 19de en 20ste eeuw. Zutphen 1989, 100–121.

die deutschen Studien auf sexuelle Übergriffe.22 Dies wird mehr oder weniger 
streng von anderen Formen der Gewaltanwendung abgesetzt. Es gibt aber einen 
fließenden Übergang von sexueller zu körperlicher, spiritueller oder psychischer 
Gewalt. Mit dem gewählten Fokus werden solche andere Formen des Missbrauchs 
ausgeblendet, von denen gerade auch Mädchen betroffen waren. 

Gewalt gegen Mädchen im niederländischen Katholizismus

Es kann somit nicht überraschen, dass in den Diskussionen über die Studie der 
Kommission Deetman Betroffene den Eindruck äußerten, dass darin Gewalt ge
gen Mädchen zu wenig berücksichtigt sei. Das deckt sich mit der obigen Defizit
anzeige aus dem synodalen Prozess in Deutschland. Immerhin war in beiden 
Ländern von fünf Opfern durchschnittlich eines weiblich gewesen. Auf Initiative 
des niederländischen Parlaments erklärte sich die katholische Kirche bereit, eine 
Nachfolgeuntersuchung unter dieser Perspektive durchführen zu lassen.23

Einerseits konnte diese an die erste Studie anknüpfen. Andererseits sollten nun 
zusätzlich zum sexuellen Missbrauch die körperliche und psychische Gewalt ge-
gen weibliche Minderjährige in den Blick genommen werden. Unsere einführen-
den Augenzeuginnenberichte stehen exemplarisch für solche Erfahrungen.24 In 
der ersten Missbrauchsstudie war dies nur insofern angesprochen worden, als 
in den Berichten der Betroffenen sexuelle Gewalt mit anderen Grenzüberschrei-
tungen einhergehen konnte.25

Klima der Kälte
In Kinderheimen für sogenannte afstandsbaby’s von minderjährigen oder unver
heirateten Müttern, in kirchlichen Internaten, Pflegestätten und Bildungseinrich-
tungen hatte insbesondere in den 1940er und 1950er Jahren oftmals eine kalte 
Atmosphäre zwischen Ordensschwestern und den ihnen anvertrauten Schützlin-
gen geherrscht. Darüber hinaus gab es in manchen Institutionen Angst, Kontrol-
le und Repression, die bei niedrigem sozialem Status der Zöglinge an Intensität 
zunahm.

Das tägliche Leben richtete sich an der klösterlichen Lebensweise aus.26 Alles 
war durch ein System von Belohnungen und Privilegien sowie umgekehrt über 
Sanktionen geregelt. Im Hinblick auf die Sittlichkeit sollte körperlicher Kontakt 

45

Gewalt gegen Mädchen



27	 Vgl. E. Goffman, Asylums. Essays on the social situation of mental patients and other inmates. Garden 
City 1961.

28	 Vgl. A. van Heijst / M. Derks / M. Monteiro, Ex caritate. Kloosterleven, apostolaat en nieuwe spirit van 
actieve vrouwelijke religieuzen in Nederland in de 19e en 20e eeuw. Hilversum 2010, 789–809.987–995.

29	 Vgl. ebd., 1035–1042.
30	 Vgl. J. Kregting, De rol van religieuzen in het katholiek onderwijs aan meisjes 1945–1970. Nijmegen 2012.
31	 Vgl. A. van Heijst / M. Derks / M. Monteiro, Ex caritate, 136–159 [s. Anm. 28].

vermieden werden. Freundschaften zwischen Schwestern und Mädchen sowie 
der Kinder untereinander und Vorzugsbehandlungen waren zu unterbinden. 
Dieses Regime wurde im Rahmen einer „totalen Institution“27 umgesetzt, wenn 
Schule, Internat oder Heim mit dem Kloster auf einem abgesonderten Gelände 
lagen, der Tagesablauf, das Essen und die Kleidung genau festgelegt waren, es we-
nig Individualität gab und das religiöse Leben mit Strafpredigten, Exerzitien und 
Beichte zur Legitimierung von Zucht und Ordnung instrumentalisiert wurde. So-
gar die Nachtruhe der Mädchen in den Massenschlafsälen wurde überwacht.

Dieses Klima prägte ebenfalls das Verhältnis der Nonnen untereinander. Dem-
entsprechend stimmen die Klagen von ehemaligen Zöglingen in Teilen mit denen 
von ausgetretenen Schwestern überein. Die Prüderie und Verleugnung eigener 
Bedürfnisse waren zudem theologisch aufgeladen.28 Persönliches Leiden konnte 
mit dem Hinweis auf das größere Opfer Christi relativiert werden. Selbstlose Lie-
be, Gehorsam und Opferbereitschaft wurden so begründet. Das bereitete mit den 
Boden für physische, spirituelle und psychische Misshandlungen der anvertrau
ten Kinder und Jugendlichen.29

Übergriffe: die meisten vor 1960
Bis in die zweite Hälfte der 1960er Jahre hinein haben in den Niederlanden 111 
Schwesternorden bestanden. Bei den apostolischen Gemeinschaften waren Mitte 
der 1950er Jahre 5.700 Angehörige im Erziehungswesen aktiv, 1967 noch unge
fähr 3.600.30 Wegen der Konfessionalisierung des Bildungssystems gingen die 
meisten katholischen Kinder auf eine katholische Schule. Es gab also eine gute 
Chance, dass sie dabei mit einer Ordensschwester in Kontakt kamen. 

Wegen des Rückgangs der Berufungen auch in den Frauenorden und der 
Schließung von Einrichtungen ab den 1960er Jahren erweist sich die Periode 
davor als entscheidend. Zudem wirkten sich nach dieser Zeit die gesellschaftli
chen Umbrüche in der Kirche aus. Das zeigte sich in einem veränderten päda-
gogischen Klima, an mehr Transparenz, immer mehr Laienmitarbeiter(inne)n 
und an einer Professionalisierung der Arbeit.31 Allmählich setzte sich eine Kultur 
durch, die den kindlichen Ansprüchen auf Schutz, Zuwendung und Bildung 
stärker gerecht wurde. Außerdem schrieb der Staat ab 1968 die Koedukation vor. 
In der Tat fanden sexueller Missbrauch sowie körperliche und psychische Über-
griffe schwerpunktmäßig von 1945 bis zu Beginn der 1960er Jahre statt, wobei 
sexueller Missbrauch in der Hälfte der gemeldeten Fälle mit einer anderen Form 

46

Kirche



32	 Vgl. W. Deetman, Meisjes, 42–62 [s. Anm. 23].
33	 Vgl. W. Deetman u.a., Misbruik, 65–79 [s. Anm. 6].
34	 Vgl. N. Bakker, Hardhandig optreden? Opvattingen over mishandeling, verwaarlozing, straf en geweld in 

pedagogische relaties in Nederland in de twintigste eeuw, in: W. Deetman, Meisjes, 305–347 [s. Anm. 23].

der Misshandlung einherging. Schwerwiegende sexuelle Gewalt gegen Mädchen 
fand in der Regel durch männliche Täter und anders als bei Jungen vornehm-
lich in Pfarreien oder im privaten Bereich statt. Sexueller Missbrauch wurde von 
Nonnen nur vereinzelt ausgeübt.

Andere Gewalt dagegen kam insbesondere in Einrichtungen vor. Dazu ge-
hörten Schläge, eingeschlossen werden, Hungern oder gewaltsame Essensauf-
nahme sowie länger der Kälte ausgesetzt sein. Psychische Gewalt äußerte sich 
in Erniedrigungen, ungerechten Strafen, Drohungen, Briefzensur, Gefühlskälte 
sowie Eingriffen in die Privatsphäre. Der Missbrauch begann bei der Mehrzahl 
der Opfer zwischen sechs und vierzehn Jahren und hielt oftmals über einen 
längeren Zeitraum an.32 Die Studie benennt auch die Folgen für die Betroffenen 
sowie geeignete Hilfsangebote.

An dieser Stelle ist ein Vergleich mit nicht-kirchlichen Internaten interes-
sant. Für die Niederlande hat die „Kommission Samson“ (2012) und in der 
Nachfolge die „Kommission de Winter“ (2019) den Missbrauch im staatlichen 
Verantwortungsbereich untersucht. Im Allgemeinen waren Mädchen und Jun-
gen, die in einer Einrichtung wohnten, viel schlechter geschützt als solche, 
die in ihren Herkunftsfamilien lebten. Diejenigen, die in einer Einrichtung 
aufgewachsen sind, hatten ein doppelt so hohes Risiko, sexuelle Übergriffe 
zu erleben. Das gilt gleichermaßen für katholische wie für nicht-katholische 
Internate, Pflege- oder Erziehungsheime. Kinder und Jugendliche waren in der 
Kirche also nicht schutzloser, aber auch nicht geschützter als in nicht-katholi
schen Einrichtungen.33  

Gründe für den Missbrauch
Anders als bei Bistümern und Männerorden ist die Aktenlage in den Frauenge
meinschaften dünn. Das kann auf der einen Seite damit zu tun haben, dass 
Vorfälle nicht gemeldet oder dass Akten vernichtet wurden. Eine weitere Erklä-
rung lautet, dass sexueller Missbrauch durch Nonnen selten vorkam. Außerdem 
konnte körperliche und psychische Gewaltanwendung in der genannten Perio-
de noch eher als pädagogisch legitim angesehen werden. Allerdings blieb man, 
was dies angeht, hinter der Debatte in den Erziehungswissenschaften jener Tage 
zurück.34 Schließlich spiegelte sich im Umgang mit den Schutzbefohlenen der 
eigene klösterliche Lebensstil wider und Vorfälle wurden als Fehlverhalten von 
„schwierigen“ Mitschwestern individualisiert.

47

Gewalt gegen Mädchen



35	 W. Deetman, Meisjes, 239 [s. Anm. 23].
36	 Vgl. S. Böntert, Gegen das Vergessen. Zur Notwendigkeit der Erinnerung an das Leid der Opfer sexuellen 

Missbrauchs in der Kirche, in: K. Hilpert u.a. (Hrsg.), Sexueller Missbrauch von Kindern und Jugendlichen 
im Raum von Kirche. Analysen – Bilanzierungen – Perspektiven. Freiburg i. Br. u.a. 2020, 293–301.

Auf der anderen Seite waren körperliche Züchtigungen in den Umgangsregeln 
vieler Orden ausdrücklich verboten und es wurde zu einem Handeln aufgerufen, 
das den Familienbanden ähneln sollte. Außerdem gab es bereits in den 1950er 
Jahren auf der Leitungsebene tiefergehende Überlegungen. Es ging um „physi
sche Probleme, die mit dem Zölibat und mit Sexualität in aktiven Frauenkon-
gregationen zusammenhingen. Die Probleme verstärkten sich offenbar und die 
Wirksamkeit von Spiritualität als probates Mittel dagegen nahm offensichtlich 
ab.“35 In den 1960er Jahren wurden solche Diskussionen auf alle Ebenen aus-
geweitet und es gab entsprechende Reformen. Zeitgleich implodierten die Mit-
gliederzahlen und in den 1970er Jahren sind die meisten Ordensschulen und 
Internate aufgehoben oder säkularisiert. 

Missbrauch von Spiritualität als gefährliche Erinnerung

Gewalt gegen Kinder ist verabscheuenswert. Das gilt besonders für eine Institu-
tion, die zum Heil der Menschen aufgerichtet ist. Die katholische Kirche wurde 
aber für manche zum Unheilsort. Die verschiedenen Formen der Gewalt gegen 
Minderjährige lassen sich nicht gegeneinander ausspielen, sondern sie gehen in 
der Praxis eine perfide Verbindung ein. Umso wichtiger ist es, auch den körper-
lichen und psychischen Verletzungen, insbesondere von Mädchen, Aufmerksam-
keit zu widmen. Hinzu kommt, dass diese Verletzungen in der Kirche religiös 
verbrämt werden konnten. Eine bestimmte Spiritualität wurde als Legitimation 
für erzieherisches Handeln genutzt. Das stellt bis heute eine Hypothek für die 
christliche (Ordens-)Spiritualität dar.

Die Erfahrungen von Kindern und Jugendlichen sind für sie eine „gefährli-
che Erinnerung“ (J. B. Metz).36 Das lange verdrängte Gedächtnis der Opfer mahnt 
deren Anspruch auf Schutz, Zuwendung und Liebe an, sowie letztlich auf Ge-
rechtigkeit. Dieser Anspruch ist bis heute nicht vollständig eingelöst, darum ist 
das Evangelium für viele unglaubwürdig geworden. Neben den notwendigen 
Konsequenzen für Theologie und Kirche – Konsequenzen, die unter anderem im 
Synodalen Prozess besprochen werden – darf sich christliche Spiritualität nicht 
an Gott wenden, ohne die Gefahr des geistlichen Missbrauchs dabei immer mit-
zubedenken. Denn die berechtigten Hoffnungen der damaligen Schützlinge sind 
noch stets unabgegolten.

48

Kirche


