
Anne Koch | München

geb. 1971, Dr. phil. habil., Dipl. theol., M.A., 
Forschungsprofessorin für Interreligiosität an der 
Pädagogischen Hochschule der Diözese Linz

anne.koch@ph-linz.at

Ästhetik und Milieu
Neue Geistliche Bewegungen in religionswissenschaftlicher Perspektive

Anknüpfend an Christoph Amors Analysen zur Charismatisierung der katholischen 
Kirche? Eine kleine theologische Bestandsaufnahme1 möchte ich einen kleinen reli-
gionswissenschaftlichen Blick auf eben jene Neuen Geistlichen Bewegungen (NGB) 
anfügen. Eine religionswissenschaftliche Perspektive arbeitet den Orientierungs-
rahmen und die darin vollzogenen Praktiken einer Gruppe heraus. Anders als für 
Theolog(inn)en stehen dafür keine theologischen Kriterien aus Interpretations
weisen biblischer und kirchengeschichtlicher Texte und Ereignisse zur Verfügung. 
Der Ansatz ist ein religionswissenschaftlicher. Dieser rekonstruiert, aufgrund von 
Modellen und deren Prämissen, soziale Kommunikation und Vorstellungswelten 
aus dem empirischen Befund (was ja Theologie fallweise auch tut). Für eine Be-
standsaufnahme der NGB’s reichen der derzeitige Wissensstand und die bloße 
Analyse von Schriften der NGB’s allerdings nicht aus. Dazu sind die Gruppierun
gen untereinander und oft sogar nach innen hin in ihrer Regionalität zu unter-
schiedlich. Darüber hinaus gibt es zu wenig empirische Forschungen, die Einblick 
in den tatsächlichen Vollzug vor Ort geben würden. 

Nachdem es keinen Konsens über die Bewertung oder auch nur das Phäno-
men NGB’s gibt, nutze ich die Chance, bei den folgenden Erwägungen auch da-
rauf zu schauen, wie wir NGB’s erforschen. Denn von der Art und Weise, wie wir 
uns unseren Gegenstand vorstellen, hängt mit ab, zu welchen Ergebnissen wir 
kommen. Ein Beispiel: Das häufig in Äußerungen von Mitgliedern der NGB’s ein-
geschobene „so Gott will“ – welches Orientierungsmuster wird hierin artikuliert? 
Ist es ein Slang, eine Art Erkennungszeichen? Symbolisiert es Demut gegenüber 

1	 Erschienen in: GuL 92 (2019), 246–254.

49

Neue Geistliche Bewegungen



dem göttlichen Plan? Bekundet es Ohnmacht? Oder Hingabe? Könnte es abgren
zend gemeint sein, also als ein Gegenhorizont zu pfarrgemeindlich-organisier-
ten‚ gar „säkularen“ Christ(inn)en? In der Sicht von NGB’s werden diese häufig 
so gezeichnet, dass sie für Gottes Einfluss nicht offen wären oder Gott in ihrem 
Leben keine Rolle mehr spielte. Anstatt gleich von einer magischen Vorstellung 
in Bezug auf Gottes Wirken in der Welt der NGB’s auszugehen (wie im Evangeli-
kalismus mit seinem Zeichen- und Wunderglauben), wäre aus religionswissen-
schaftlicher Perspektive zunächst das gemeinsame mentale Modell in der jewei-
ligen NGB oder der vielleicht sogar gemeinsame Orientierungsrahmen dieser 
heterogenen Bewegung mit kontrollierbaren sozialwissenschaftlichen Methoden 
herauszuarbeiten. 

Ein weites Spektrum

NGB’s sind ein sehr offenes Konzept. Es kann sowohl charismatische, pfingstle-
rische wie retrotraditionale, etwa gewisse marianische Gruppierungen umfassen. 
Entsprechend sind der emotionale Stil, diverse theologische Momente (wie z.B. 
die Endzeiterwartung) und auch das Verhältnis zu kirchlichen Institutionen un-
terschiedlich ausgeprägt. Grundlage der folgenden Ausführungen sind – neben 
fachwissenschaftlicher Literatur – meine explorativ teilnehmenden Beobachtun
gen. Diese fanden vor allem bei Loretto e.V. in Österreich statt und über eine 
WhatsApp-Gruppe, der ich seit Mai 2020 angehöre. Diese läuft unter den zwei 
pinken Symbolen eines Kirchengebäudes und eines Herzens mit zwei Glitzer-
sternen. Infolge einiger Links war es mir möglich, an diversen religiösen Ritua
len des Spektrums virtuell teilzunehmen sowie, wo die Covid-bedingten Be-
schränkungen es erlauben, auch an Gebetskreisen. Diese WhatsApp-Gruppe mit 
gut fünfzig Teilnehmer(inne)n, in der alleinig die Administratorin das Recht zu 
posten hat, gibt für die Stadt München Einblick in das lokale Netzwerk der 
NGB’s und ist eine Art Veranstaltungskalender mit weiterführenden Links zu di-
versen Formaten. Dazu zählen u.a. Äußerungen des Papstes, Predigten und In-
terviews, Fotos und kurze Videos aus laufenden Veranstaltungen, einschlägige 
Youtube-Filme, Webcams mit Blick auf die Anbetung der heiligen Eucharistie. 
An Gruppierungen und Veranstaltungsformaten tauchen u.a. auf: Nightfever, 
Loretto, Vinyard, Gebetshaus, Totus Tuus, Jugend 2000, HopeCity, Stay & Pray, 
Burn 24/7. 

Ich habe inzwischen sehr unterschiedliche Beiträge gelesen und gehört: das 
Geburtstagsständchen einer jungen Frau an den verstorbenen Johannes Paul II., 
die Marien-Offenbarung von Medjugorje vom 25. Mai, an meinem Geburtstag 
den Gebetstag zu Ehren Mariens, der Mutter aller Völker, aus der Gnadenkapelle 
in Amsterdam. In religionsästhetischer Perspektive zeigt dieser kurze Aufriss: 
Nicht einmal der Geschmack für Worship-Musik, die Vorliebe für Anglizismen 

50

Kirche



und pop-kulturelle Ästhetiken eint dieses Feld. Das gepostete Foto einer weißen 
Kerze mit applizierten schwarzen Wachsumrissen der betenden Dürer-Hände 
folgt gleich im Anschluss an ein im Stil von New Age eingefärbtes Universum 
auf einer Einladung von Nightfever. Hier laufen ästhetisch Welten nebeneinan-
der her, die unterschiedlicher kaum sein könnten. Wie kann das gehen? Sind 
es einfach unterschiedliche Leute innerhalb der Gruppen, die das eine oder 
das andere gut finden? Oder ist dieses Milieu in der Lage, so unterschiedliche 
Ästhetiken zusammenzubinden, von denen die eine aus der Welt ihrer Großel-
tern stammen könnte oder von ihren Eltern, sofern diese sehr ländlichen oder 
ländlich-migrantischen Hintergrund haben. Ich wage eine erste Hypothese im 
Hinblick auf den Stil, den Mitglieder von NGB’s mögen und was er leisten soll: 
Er überbrückt die je eigene Gegenwart der Jugendkultur mit der Welt der Vor-
gängergeneration. Damit leistet er eine Verankerung überkommener Werte in 
ihrer Jetztzeit. Dazu ist die ästhetische Adaption wichtig, die aber wiederum die 
Ästhetik der Großeltern nicht überschreibt. Dieses weite Spektrum innerhalb 
der NGB’s hat auch besondere Sozialformen ausgebildet.

Netzwerk als Sozialform

Vor Pfingsten 2020 wurde in der WhatsApp-Gruppe für eine ökumenische ana-
loge wie virtuelle, also hybride Live-Veranstaltung geworben, organisiert von 
Gebetshaus e.V. Sie zeigt nicht nur sehr schön den auf den Moment bezogenen 
und weithin diffusen Netzwerkcharakter des Spektrums der NGB’s, sondern 
auch deren personelle und institutionelle Anknüpfungspunkte in die verschie-
denen christlichen Kirchen und Organisationen.2 An der Veranstaltung waren 
Diözesen, die Schönstatt-Bewegung, Klöster, die Heilsarmee, evangelische Frei-
kirchen, mehrere orthodoxe Kirchen und eine evangelische Landeskirche betei-
ligt. Aufgrund der Covid-19 Pandemie, des Lockdowns und der schrittweisen 
Lockerungen der Beschränkungen fanden die Treffen gelegentlich virtuell statt. 
Dies erweiterte das Netzwerk, da man in mehr Veranstaltungen virtuell einstei-
gen konnte. Die spezielle „pinke“ WhatsApp-Gruppe ist das, was man als Inter-
mediär bezeichnet: Sie verknüpft und sortiert ein Feld. Ähnlich organisieren Eso-
terikmessen oder Webportale zum Veganismus einschlägige Angebote. Das Netz-
werk ist somit zufällig, lokal und fortwährender Veränderung unterworfen. Es 
ist nicht eindeutig charismatisch, neopfingstlerisch oder evangelikal. Auch kon-
servative katholische Gruppen treten auf, die mit Ordensgemeinschaften ver-
bunden sind. Gleich daneben findet sich die Einladung einer diözesanen katho-
lischen Innenstadtgemeinde zur Fahrzeugsegnung am Christophorus-Tag. Es 
handelt sich also um eine sehr spezifische Wirklichkeit, was hier an christlichen 

2	 URL: www.gemeinsamvorpfingsten.org (Stand: 15.12.2020).

51

Neue Geistliche Bewegungen



3	 M. Hochhauser, Religiös-weltanschauliche Pluralität und die neuen Bedingungen des Glaubens, in: KAMP 
kompakt 2. Hrsg. v. d. Katholischen Arbeitsstelle für missionarische Pastoral, 2014, URL: https://
kamp-erfurt.de/fileadmin/user_upload/kamp_kompakt/Gefragt_und_hinterfragt_-_KAMP_kom-
pakt_2.pdf (Stand: 15.12.2020).

4	 V. Hoberg, Evangelikale Lebensführung und Alltagsfrömmigkeit, in: F. Elwert / M. Radermacher /
	  J. Schlamelcher (Hrsg.), Handbuch Evangelikalismus. Bielefeld 2017, 209–226.

Angeboten zusammengeht und was nicht, die von den Nutzer(inne)n dieses 
Netzwerkes als Orientierungsrahmen kreiert wird. Was Nutzer(innen) suchen, ist 
kaum in nur einer Gemeinschaft zu finden – wenn es auch Hauptzugehörigkei
ten geben mag. Gesucht wird die Möglichkeit einer freien Wahl, wo man heute 
hingeht oder nicht – eine Herangehensweise, die sich immer weiter entfernt von 
institutioneller Festlegung. Was man aufsucht, wird bestimmt durch eine Atmo-
sphäre und einen imaginierten gemeinsamen Bezugsrahmen. Daraus lässt sich 
eine Palette an Erfahrungen gewinnen, aus der je nach Bedürfnis eine einmal er-
fahrene Atmosphäre erneut aufgesucht wird. Dies ist, in religionswissenschaft-
licher Perspektive, nicht mit Beliebigkeit zu verwechseln. Es handelt sich viel-
mehr um eine besondere Passung von Kulten mit Bedürfnissen.3

Emotionaler Habitus

Zeichnet sich das Netzwerk durch einen emotionalen Habitus aus, eine gemein
same, erlernte und verinnerlichte Gefühlslage? Religionsgeschichtlich ist eine 
hohe Emotionalität bekannt aus Erweckungsbewegungen, gepaart mit kollekti
ver Hingabe, spiritueller Intensität und strikter, anspruchsvoller Lebensführung. 
Gerade dadurch aber ist die Schwelle, einer solchen Gruppe beizutreten, für Neu
einsteiger(innen) und Suchende hoch. Sie müssten sich diesem „ungewohnten“ 
und „fordernden“ Regime unterwerfen. Es ist daher entscheidend, angehende 
Mitglieder an die emotionale Intensität zu gewöhnen. Mitglieder von NGB’s 
müssen an bestehende Intensitäten im Alltagsleben anknüpfen können, wie et-
wa die starke Subjektivierung und Erfahrungsorientierung, eine bestimmte Stei-
gerung von Medienkonsum, perfektere Festivals und multimediale Partynächte. 
Der Anspruch von NGB’s lautet: „Christlicher Glaube“ und „Nachfolge Jesu“ 
sollen den kompletten Alltag und die Lebensführung durchdringen.4 So formu
liert klingt es nicht außergewöhnlich, sondern als Ziel christlichen Lebens. Für 
die spirituelle Alltagsdurchdringung in NGB’s ist thematisch wie emotional ty
pisch, dass sie sehr direkt mit der göttlichen Einflusssphäre in Verbindung ge-
bracht wird. Zur hohen Präsenzimagination Jesu und Gottes im jeweiligen Leben 
tritt also hinzu, dass dieser Gott fortwährend bestimmt, ob sich Leute treffen, 
verunglücken oder Corona-bedingte Beschränkungen stattfinden. Neben dieser 
Deutung von Geschehnissen des Lebens ist ein zweiter Wunsch sehr typisch: 
Man möchte Gott hören und Weisung erhalten und ihm wie einem Gegenüber 
materialisiert in der Welt begegnen. Dieser Aspekt ist in evangelikalen und cha-

52

Kirche



5	 T. M. Luhrman, When God talks back. Understanding the American Evangelical Relationship with God. 
New York 2012.

rismatischen Gruppierungen hervorstechend und wird auf eine bestimmte Weise 
verfolgt. Die jeweilige emotionale Bindung an Jesus, Maria und entsprechende 
Kommunikationsformen sind das Ergebnis einer Sozialisation als eine Art emotio-
naler Habitus. Die Aneignung setzt fortwährende Wiederholung und Einübung 
voraus. Je häufiger etwas praktiziert wird, desto zentraler gehört es zum Selbstkon-
zept. Je nach biografischem Weg hat man sich in diesen Gruppierungen daran 
„gewöhnt“, sehr oft an emotional intensiven Zusammenkünften teilzunehmen. 

Training in Intensität

Wie ausgeklügelt und wirksam charismatische Rituale Gefühle, Selbstverständnis 
und Bewusstseinszustände beeinflussen, ist vielfach beschrieben worden.5 Ein 
komplexer Prozess erzeugt eine multimodale Sinnlichkeit und bewirkt über Pha-
sen hinweg bestimmte Gefühlszustände, in deren Abfolge eine Öffnung auf die 
Präsenz Gottes hin, die Begegnung mit und Rückversicherung in Gott sowie die 
kollektive Evaluation stattfinden, derzufolge es „stark“, „echt“ oder „Jesus mitten-
drin“ war. Über die Sinnlichkeit eines Klang-, Farbraum- und Menschenmassen-
Erlebnisses lässt sich Emotionalität steuern und an christliche Symbole, wie den 
Klang des Jesus-Namens, die Hostie als Leib Christi oder an Maria, heften. Diese 
Haftpunkte werden an bestimmten Stellen des Rituals fokussiert, gleichsam in die 
Aufmerksamkeit der Teilnehmenden hineingehalten. Die Wiederholung dient der 
sicheren Aneignung. Auf verbaler Ebene werden der „Erfolg“ und die „Großartig-
keit“ der Präsenz Gottes vielfach ausdrücklich formuliert. Dies bleibt im Bewusst-
sein, weil es die Teilnehmenden aufgrund ihrer sinnlichen Absorption in einem 
Zustand von herabgesetzter kognitiver Kontrolle antrifft. 

Mit Blick auf die hohe Emotionalität in Erweckungsbewegungen wurde be-
merkt, sie habe weniger den Zweck, suchende Menschen zu gewinnen, sondern 
diene eher der „Wiederbelebung“ von Mitgliedern und bewirke auch das Chan-
gieren zwischen den Gruppen. Die entsprechende Nachfrage lautet: Welche 
Gruppe bietet gerade die höhere Intensität? Etwa die 24/7-Veranstaltungen, bei 
denen man 24 Stunden in einer Kirche, Kapelle oder einem gottesdienstlichen 
Raum (letzterer oft mit Sofas, gestalteter Mitte) mit Beten verbringt? „Burn“ heißt 
dieser „24 Stunden non-stop Worship“ beim Gebetshaus: Singen, Schweigen, 
Gottesdienst, Beten und viel zeitgenössische popkulturelle Verehrungsmusik bil-
den den Erfahrungsraum. Der Nutzen des Netzwerks könnte also auch darin lie-
gen, den bedarfsorientierten Wechsel zwischen den erfahrungsorientierten Ange-
boten zu ermöglichen, um Intensität, Abwechslung und eine höhere Verweildauer 
zu erreichen.

53

Neue Geistliche Bewegungen



Jedenfalls ist der Einfluss der Musik und ihrer multimodalen Inszenierung auf 
großen Leinwänden und mit Live-Bands bei Konferenzen und Gottesdiensten 
auf die Emotionalisierung nicht zu unterschätzen. Aus der Pop-Rock-Musik der 
1960er Jahre ist eine spezielle, weitgehend evangelikale „zeitgenössische Vereh-
rungsmusik“ entstanden. Sie ist nach wie vor englischsprachig, weiß und männ-
lich.6 Im evangelikalen Erleben gibt sie einen Vorgeschmack auf die himmlische 
Gemeinschaft aller Gläubigen. Musikclips einer Musikindustrie formen die glo-
bale Bewegung, kontrollieren den gemeinschaftlichen Stil und machen die „Er-
fahrung von Gottesdienst“ zu einer Ware, die allzeit verfügbarer Teil der alltäg-
lichen Gebetspraxis ist.

Elitäres Selbstverständnis?

Ein weiteres wiederkehrendes Element des emotionalen Habitus ist das eigene 
Selbstverständnis, in besonderer Weise Christsein zu erfüllen. Häufig wird in der 
Sozialisation in NGB’s auf ein Gefühl von Stolz, Christ(in) zu sein, gesetzt und 
dieses sichtbar gemacht durch religiöse Vollzüge im öffentlichen Raum, missio-
narisches Wirken, durch das Tragen von Zeugniskleidung und einen offensiven 
Umgang mit dem Christusbekenntnis. Dahinter steht ein neues Selbstbewusst-
sein als wahrhaft christlich, gewonnen aus einem Gruppenzusammenhalt mit 
Gleichgesinnten und die dort ausgesprochene Beauftragung, in die Welt zu ge-
hen. Getragen wird dieses Auftreten oft durch ein Gegenbewusstsein im Kon-
trast zu säkularen oder „durchschnittlich“ religiösen Menschen. Möglich und 
unexplizit bedingt ist dieses Orientierungsmuster in einer historischen Situation 
der Religionsfreiheit und zugleich einer säkularen Mehrheitsgesellschaft, in der 
man sich als einzelne Gruppe als den eigentlichen Orientierungsrahmen wahr-
nimmt. Zugleich ist die Kleidung leger, jugendlich und ohne Statussymbole, die 
einen geistlichen Rang anzeigen würden. Dadurch werden auch die festen Mit-
glieder nahbar. Sie sind von ihrem Habitus her ansprechbares Gegenüber.

Das elitäre Selbstverständnis ist aufwertend7 und bildet eine stärkere Unter-
scheidung von „drinnen“ und „draußen“. Insofern die positiven Erfahrungen 
von Anerkennung, Selbstwertstärkung, Sicherheit auch um ihrer selbst willen 
gesucht werden, kommen hedonistische Momente ins Spiel. Die Jugendarbeit 
der NGB’s nimmt den alterstypischen, „weltverbessernden“ Idealismus und 
Wunsch nach Wertschätzung auf Augenhöhe auf. Jugendliche erhalten die 
Möglichkeit, zu „leadern“ ausgebildet zu werden. Sie lernen, in Tonstudios zu 
arbeiten und erhalten social-media-Schulungen. Den Fokus bildet die Anhän-

6	 M. M. Ingalls, Singing the Congregation: How Contemporary Worship Music Forms Evangelical Communi-
ty. New York 2018.

7	 R. Vonk / A. Visser, An Exploration of Spiritual Superiority: The Paradox of Self-Enhancement, in: Euro-
pean Journal of Social Psychology (4. Juli 2020), preprint doi: 10.31234/osf.io/qh457.

54

Kirche



8	 S. Schindler, Ein achtsamer Blick auf den Achtsamkeitshype, in: Organisationsberatung, Supervision, 
Coaching 27 (2020), 111–124, doi: 10.1007/s11613-020-00641-z.

gerschaft an eine größere und unantastbare, über alle moralischen Zweifel erha
bene Idee wie „Jesus“, „Jüngerschaft“, „Nachfolge“ oder „makellose Frau“. Diese 
Selbst- und Weltsicht ist spannungsreich, insofern sie außerhalb der Gruppe in 
der sozialen Interaktion nicht geteilt wird und auf Grenzen stößt. Warum inves
tieren NGB’s so viele Ressourcen und kulturelle Arbeit in dieses elitäre Selbstver
ständnis, das zur Divergenz mit der Gesellschaft führt? Sozialpsychologische Er-
klärungen, die jüngst auch in Bezug auf weitere religiöse Psychotechniken wie 
Achtsamkeit, spiritueller Yoga und Meditation angeführt werden, sind die Be-
friedigung eines Geltungsdrangs und der psychische Gewinn, der aus einer ko-
härent-geschlossenen Weltsicht zu ziehen ist.8

Disziplinierung der Geschlechter

Konkretisiert wird die emotionale Bindung als personale Bindung. Sie ist Bezie-
hung mit Gott, Jesus, Maria, dem wirkenden Heiligen Geist – je nach Couleur 
kann eine idealisierte und in Makellosigkeit und Mütterlichkeit wahrgenomme
ne „Frau Maria“ in dezidiert katholischen NGB’s „stärker“ sein als das Geistwir-
ken. Maria zeigt sich hier mit hoher Handlungsmacht ausgestattet. Wird die 
Frage nach der Geschlechtergerechtigkeit überhaupt gestellt, so ist das Bild po-
larisiert durch eine autoritär-traditionale auf der einen und eine gleichstellende, 
mehrheitsgesellschaftliche Rahmenordnung auf der anderen Seite – übersetzt in 
den religiösen Code. Sofern sich NGB’s als informelle Strukturen ausbilden oder 
außerhalb der katholischen Kirche organisieren, stehen Frauen oder Laien-Män-
nern grundsätzlich alle Funktionen offen und sie übernehmen „leader“-Rollen. 
Auch hier zeigt sich bei einigen der Gruppierungen ein geringerer Frauenanteil, 
der gesellschaftliche Verhältnisse spiegelt.

Für das charismatische Spektrum sind deutliche Rollenfestlegungen von 
Mutter/Vater, Ehefrau/Ehemann, Hausfrau/Versorger typisch. Für einige Frauen 
ist die Idealisierung der „Gottesmutter“ und „Gottesgebärerin“ die plausibelste 
Form, sich eine Einflusssphäre zu verschaffen, wenn sie auf die Mutterrolle fest-
geschrieben sind. Wenn – wie von einer Sprecherin der losen Gruppe Maria 1.0 
geäußert – diese Beauftragung durch einen Bischof erfolgt, bleibt der Machtge-
winn freilich relativ innerhalb der patriarchalen Rahmenordnung, wobei der 
Geltungsgewinn für die Frau desto höher ausfällt, je stärker ihre autoritäre Ein-
stellung ist. Für Autoritarimus ist „autoritäre Aggression“ kennzeichnend, mit 
der Abweichungen von den eigenen Normen abgewehrt werden. Im Kontext der 
Geschlechterordnungen sind Aggressionen vorwiegend bezogen auf ein von der 

55

Neue Geistliche Bewegungen



eigenen Rollenüberregulierung freies Beziehungs- und Sexualleben.9 „Autoritäre 
Aggression“ mag den teils destruktiven Tonfall bei Vertreter(inne)n dieser Rich-
tung erklären und die Neigung zu dem, was soziologisch als Stereotypie (z.B. die 
binäre Geschlechterordnung, Heteronormativität) und Projektivität bzw. „Aber-
glaube“ (z.B. ein[e] Partner[in] fürs Leben, Wunder der Geldvermehrung) be-
zeichnet wird.10 Sozialpsychologisch besteht ein Zusammenhang zwischen der 
Abstrusheit eines Denkgebäudes (wie jüngst vor allem in Verschwörungstheo
rien) mit einem Gefühl von Überlegenheit, das daraus erwächst, etwas allein zu 
verstehen.11 Dieses Überlegenheitsgefühl wiederum kompensiert Ohnmachts- 
und Abwertungsgefühle im eigenen Alltagsleben mit einer teils beruflichen oder 
psycho-sozial prekären Situation.

Fazit: Vor-Urteile prüfen

Dieser kleine religionswissenschaftliche Blick auf NGB’s ist wichtig, da sich nach 
meiner Beobachtung ein Grundset an Auffassungen zu diesem Feld ausgebildet 
hat, das sich zu wiederholen beginnt: NGB’s seien eine Reaktion auf den Indivi-
dualismus, gemeindliche Angebote sprächen die Jugend nicht an, NGB’s seien 
zwar demokratischer, dafür aber mit charismatischen Personen durchzogen und 
setzten Geschlechtergerechtigkeit da wieder in den Sand, wo sie nur retrotradi-
tionale Rollen anböten. Kollektive Solidarität der Kirchen gehe unter in der sub-
jektivistischen Gefühlsorientierung, weil NGB’s vorwiegend mit intensiven Ge-
meinschaftserlebnissen arbeiteten. Theolog(inn)en wiederum mahnen zeitge-
mäße theologische Reflexion an. Charismatiker(innen) ihrerseits absolvieren ei-
nen Glaubens- und Media-Kurs nach dem anderen, um – so die Hoffnung der 
Gruppen – auf außeruniversitärem Qualifikationsweg in diözesane Positionen 
zu gelangen usw. 

Innerkirchliche Differenzen und Wissensordnungen laufen auf diese Weise 
nebeneinander her und verursachen polemische Grenzziehungen auf beiden 
Seiten. Auf diese Weise können wechselseitiges Verständnis und Pluralismus in-
nerhalb einer Institution nicht entstehen. Die Lösungspotentiale dieser Grup-
pen für kulturelle Herausforderungen der religiösen Institutionen bleiben unge-
nutzt. 

9	 W. Aschauer / J. Heinz, Autoritäre Einstellungen in Salzburg. Eine Mixed-Methods Studie zu aktuellen 
Bedrohungswahrnehmungen und Reaktionsweisen verschiedener sozialer Gruppen (JBZ-Arbeitspapiere, 
43). Salzburg: Robert-Jungk-Bibliothek für Zukunftsfragen 2018, URL: https://jungk-bibliothek.org/
wp-content/uploads/2018/05/Autoritäre-Einstellungen-in-Salzburg.pdf (Stand: 15.12.2020), 14–17.

10	 Ebd.
11	 R. Vonk / A. Visser, Spiritual Superiority [s. Anm. 7].

56

Kirche


