
Jesuiten und Täufer
 

„Demnach wurden von den Jesuwitern von der Obrigkeit Trabanten gegeben. 
Die gingen von Haus zu Haus und trieben die Leut mit Gewalt in die Kirchen, 
hüteten auch fleißig bei der Kirchentür, dz niemand wieder herausginge. Und 
wenn sich jemand widerte und nit gehen wollte, so schlugen sie zu1 (…) Jo­
seph Weber (…). Diesen ließ der Delphini2 im Gschloß zu Winz in die Eisen 
schlagen und ließ sich unter den Leuten hören, er werde ihn nit ledig lassen, 
bis er wieder katholisch werde, wie er zuvor gewesen sei.“3 Dies berichtet das 
Klein-Geschichtsbuch der Hutterer über die verschiedenen Maßnahmen zur 
Katholisierung durch Staat und römisch-katholische Kirche in Siebenbürgen 
1760 bzw. 1764 – zwei Beispiele unter vielen. 

In der Erinnerungskultur der Hutterer, die als eine der ursprünglichen Täufer­
kirchen neben den Mennoniten und Amischen die massiven Verfolgungen des 
16., 17. und 18. Jahrhunderts überlebt hatten, steht der Jesuitenorden deshalb in 
einem negativen Licht, war er doch maßgeblich am politischen Vorhaben der 
katholischen Habsburger, in ihren Erblanden im Sinne des „cuius-regio-eius-reli­
gio-Prinzips“ keine anderen Konfessionen zu dulden, beteiligt. Sogar als sich der 
Toleranzgedanke rechtlich durchgesetzt hatte, galt diese Toleranz nicht gegen­
über den Täufern. Als P. Delpini SJ ein Waisenhaus in Hermannstadt einrichtete, 
um die Kinder der noch wenigen glaubenstreuen hutterischen Familien dort un­
terzubringen, flohen diese in einer Nacht- und Nebelaktion 1767 über die Karpa­
ten in die Walachei und wurden von dort aus in der Ukraine und in Russland 
angesiedelt. Die Fluchtgeschichte der Hutterer endete erst in den Siebziger Jah­

Eduard Geissler | Mutters

geb. 1958, Dr. iur., Portfoliomanager, Mitglied 
des Hutterer Arbeitskreises Tirol und Südtirol, 
verheiratet, drei Kinder

eduard.geissler1@gmail.com

1	 J. Waldner, Aufzeichnungen über den Nieder- und Untergang der Hutterischen Brüder in Ungarn und Sie-
benbürgen (1666–1767), in: Klein-Geschichtsbuch. 2. Teil. Cayley 1983, 235.247 ff.

2	 A. von Schlachta, Die Hutterer zwischen Tirol und Amerika. Innsbruck 2006, 86: „Um die Maßnah­
men der katholischen Mission voranzutreiben, wurde der Jesuit Johann Theophil Delpini, der auch 
in Oberungarn an der Bekehrung der Hutterer beteiligt war, nach Siebenbürgen entsandt.“

3	 Ebd., 247 f.

57

Jesuiten und Täufer



4	 F. Pacek, Taufe – ein Bibelgespräch, in: 500 Jahre Täuferbewegung – Themenjahr 20. Frankfurt/M. 2020, 
75: „Das Schleitheimer Bekenntnis besagt, dass der Täufling ‚freiwillig‘ nach der Taufe fragen soll – 
also frei von gesellschaftlichen Zwängen oder einem festgesetzten Alter.“ 

ren des 19. Jahrhunderts in den USA bzw. 1918 in Kanada, wo noch heute ca. 
50.000 Personen in ungefähr 500 gemeinwirtschaftlich geführten Höfen leben. 
Jene hutterischen Familien, die die Gütergemeinschaft in den USA nicht weiter­
führen wollten („Prärieleut“), schlossen sich meist den in der Nachbarschaft le­
benden Mennoniten an.

Die Täuferbewegung

Die Täufer wurden verfolgt, weil sie die Säuglingstaufe nicht akzeptierten. 
Ausschließlich die Glaubenstaufe4 wurde als gültige Taufe angesehen. Somit 
stand seitens der römisch-katholischen Kirche der Vorwurf im Raum, verstor­
benen ungetauften Kindern – angesichts der erschreckend hohen Kinder­
sterblichkeit – den Himmel zu verwehren. Zudem lehnten sie jede Gewaltan­
wendung, jeden Kriegsdienst (und dies in Zeiten der Türkenkriege) oder die 
Leistung einer Kriegssteuer ab. Durch ihre „Absonderung von der Welt“ ver­
traten sie die Trennung von Kirche und Staat und damit die Bildung eigen­
ständiger Gemeinden als Kontrastgesellschaften. Die meisten täuferischen 
Richtungen verweigerten zudem jegliche Eidleistungen in einer Zeit, in der 
die Gesellschaft durch eine Vielfalt von Loyalitätseiden zusammengehalten 
wurde. Manche (wie etwa die Hutterer) strebten güter- und produktionsge­
meinschaftliche Strukturen nach dem Vorbild der Jerusalemer Urgemeinde 
an. Dies wurde als massiver Angriff auf die damaligen Eigentums- und Herr­
schaftsverhältnisse betrachtet. Zudem waren Missionare und Missionarinnen 
im ganzen Reichsgebiet aktiv und sehr erfolgreich. Diese Haltung und vor al­
lem ihre glaubwürdige Lebensführung stießen bei der Bevölkerung auf große 
Sympathien, bei den Herrschenden in Staat und Kirche jedoch auf blankes 
Entsetzen. Die bestehende Ordnung schien durch diese „Aufwiegler“ in ihren 
Grundfesten gefährdet. 

Jahrelange Verfolgungswellen ab 1527 waren die Folge. Täufer wurden bei 
lebendigem Leibe verbrannt, enthauptet oder ertränkt. Man entriss ihnen ihre 
Kinder, konfiszierte das Vermögen und brannte ihre Häuser nieder. Retten konn­
te man sich nur durch Widerruf oder durch Flucht – speziell nach Mähren. Auf­
grund der verbrieften Glaubensfreiheit nach den Hussitenkriegen standen die 
Täufer dort unter dem Schutz der meist protestantischen Grundherren. Hier war 
die Bildung von gütergemeinschaftlich organisierten Siedlungen erstmals mög­
lich. Besonders die aus Tirol stammenden Hutterer stachen durch ihr handwerk­
liches Können und ihr Organisationsgeschick hervor. 

58

Kirche



5	 Vgl. A. von Schlachta, Hutterische Konfession und Tradition (1578–1619). Etabliertes Leben zwischen 
Ordnung und Ambivalenz. Mainz 2003, 65 ff. Parallel zu der lutherischen, reformierten und der 
römisch-katholischen Kirche fand auch in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts bei den Täufern, 
speziell bei den Hutterern und Mennoniten, eine Konfessionalisierung statt, sodass eine Verständi­
gung zwischen den Denominationen immer schwieriger wurde.

6	 F. Hattler, Missionsbilder aus Tirol. Innsbruck 1899, 2: Schwaz, Thaur, Arzl, Kolsass. Damit wurde die 
intensive Missionstätigkeit der Hutterer in Tirol bis Ende des 16. Jahrhunderts konkurriert, die aller­
dings darauf hinauslief, Bekehrte unter Lebensgefahr nach Mähren zu führen.

7	 1567 blieb ein derartiges Unterfangen an Nikolaus Geyrbühler erfolglos: Er wurde in Innsbruck 
enthauptet und danach verbrannt (R. Wolkan, Großes Geschichtbuch der Hutterischen Brüder. Cayley 
1982, 324). J. Hofer, Die Hutterischen Episteln IV. Elie 1991, 495–517: Wie so eine Disputation ablief, 
schilderten die beiden hutterischen Sendboten Georg Schwertlinger und Hansel Schwager sehr an-
schaulich und detailliert in ihrer „Verantwortung“ aus 1581. Der Überzeugungsversuch des Rektors 
des Jesuitenkollegs scheiterte aus hutterischer Sicht an den Bibelkenntnissen und dem theologi-
schen Wissen der beiden Täufer. 

8	 A. von Schlachta, Hutterische Konfession und Tradition, 20 [s. Anm. 5]. In der Forschung schwanken 
die Schätzungen von 17.000 bis zu 70.000 Mitgliedern. 

9	 A. von Schlachta, Täufer. Tübingen 2020, 76.

Jesuiten und Täufergemeinden

Die seit 1540 als Orden organisierten Jesuiten begegneten in ihrem Wirken den 
Täufern speziell in den habsburgischen Erblanden, wie Tirol, Mähren, Oberun­
garn und Siebenbürgen.5 Petrus Canisius missionierte während seines Aufent­
haltes in Tirol (1571–1580) in Zentren des Protestantismus und des Täufertums.6 
Der Landesfürst zog Jesuiten heran, um gefangene und gefolterte Täufer durch 
theologische Argumente zum Glaubenswiderruf zu bewegen und um in den 
Haushalten so genannte Visitationen (Einziehung „häretischer Schriften“ im 
Austausch gegen katholische Lektüre) durchzuführen.7 

Weiters gelang es den Jesuiten in Mähren durch die Gründung ausgezeichne­
ter Schulen, den Adel und damit auch jene Grundherren zu katholisieren, auf 
deren Gütern die Hutterer arbeiteten und ihre Siedlungen hatten. Zu Beginn 
des 17. Jahrhunderts waren die hutterischen Gemeinden durch den enormen 
Zuzug aus dem Reich rasch gewachsen und wohlhabend geworden.8 Allerdings 
stellte sich die Integration der „Neuankömmlinge“ als schwierig heraus. Diese 
legten ihren Fokus vielfach auf ihre eigene wirtschaftliche Absicherung und 
vernachlässigten die hutterischen Glaubensgrundsätze. Folglich wurden die 
hutterischen Gemeinden geistlich geschwächt und boten den missionierenden 
Jesuiten eine optimale Angriffsfläche. Es blieb allerdings dabei bei einer gegen­
seitigen Polemik, die vor allem in Form von Kontroversschriften geführt wur­
de9. Der Schutz der Grundherren fiel nach der Schlacht am Weißen Berg im 
Jahr 1618, die mit der Niederlage des protestantischen Adels von Böhmen und 
Mähren endete, endgültig weg. Die Täufer wurden 1622 vor die Entscheidung 
gestellt, katholisch zu werden oder das Land zu verlassen. Der Großteil der Hut­
terer blieb. 

59

Jesuiten und Täufer



10	 A. von Schlachta, Die Hutterer zwischen Tirol und Amerika, 98 [s. Anm. 2]. 
11	 Ebd., 79.
12	 F. Hattler, Missionsbilder, 264 [s. Anm. 6]. Die intensive Phase der Volksmissionen in Tirol dauerte 

von 1719–1784. 
13	 M. Jost, La Biblia – à l‘ école d’Ignace de Loyola et de Menno Simons. Genf 2016, 11 ff.

Etwa 10.000 dem täuferischen Glauben Treugebliebene flohen teilweise ins an­
grenzende Oberungarn, wo bereits hutterische Siedlungen bestanden oder teil­
weise weiter nach Siebenbürgen. Auch dort gerieten sie, geschwächt durch Epide­
mien und Kriege sowie durch Aufgabe der Gütergemeinschaft, in den Fokus des 
gegenreformatorischen Programms der Habsburger, die ihrerseits Jesuiten dazu in 
den Dienst nahmen. In Oberungarn wurden allerdings erstmals von Anfang an 
Gewalt und Zwangsmaßnahmen auch von Jesuiten10 angewandt. Die meisten 
Hutterer hielten dieser Gewalt nicht stand und konvertierten zur römisch-katho­
lischen Kirche. Sie konnten nun als Neu-Katholiken („Habaner“), wie in Mähren, 
ihre Gemeinwesen bis ins 20. Jahrhundert hinein in Form von Kooperativen fort­
führen. Allerdings gaben sich viele nur dem Schein nach als katholisch aus, im 
Verborgenen praktizierten sie weiterhin die Glaubenstaufe.11 Viele flohen später 
in die Ukraine bzw. nach Russland zu den dort aus Siebenbürgen gekommenen 
Glaubensgeschwistern. Im 18. Jahrhundert, als in Tirol durch die Volksmissionen 
der Jesuiten die letzten Reste der Reformation und des Täufertums durch Predigt 
und Büchervisitationen nahezu ausgelöscht wurden12, richtete die Regierung ihr 
Augenmerk auch auf Siebenbürgen. Hier wurden die geschwächten hutterischen 
Gemeinden von ihnen unter Zwang weitgehend katholisiert. 

Gemeinsame Wurzeln: Devotio Moderna

Die Spiritualität beider wurzelt in der spätmittelalterlichen Mystik und Laien­
bewegung der Devotio Moderna.13 Diese betont eine entschlossene Nachfolge 
Jesu in Gemeinschaft und eine sehr persönliche, unvermittelte lebendige Got­
tesbeziehung für alle Christ(inn)en, auch für die Laien. Die Missstände inner­
halb der römisch-katholischen Kirche führten dazu, dass viele von der Devo­
tio Moderna inspirierten Gläubigen im Täufertum eine attraktive Alternative 
fanden und ihre Spiritualität mit dem radikalen Antiklerikalismus und Ikono­
klasmus der Schweizer Reformation verbanden. 

Die Täuferbewegung führte letztendlich zu einer eigenen Kirchenbildung. Die 
dortige Mitgliedschaft begann mit der Glaubenstaufe und war an die Mündigkeit 
der Mitglieder gebunden. Die Jesuiten hingegen stellten die Säuglingstaufe und 
die Mitgliedschaft zur römisch-katholischen Kirche nie in Frage, erachteten aber 
die bei Taufe und Firmung meist fehlende Glaubensentscheidung als essenziell 
für den persönlichen Glaubensweg aller Christ(innen)en. Ignatius von Loyola er­
kannte dieses Manko und ermöglichte den Suchenden aller Stände im Rahmen 

60

Kirche



14	 Weitere Gemeinsamkeiten von Hutterern und Jesuiten können in ihren jeweiligen Schwierigkeiten 
mit kirchlichen und staatlichen Hierarchien sowie in den hutterischen Haushaben bzw. in den von 
Jesuiten geführten Habaner-Siedlungen und den jesuitischen Reduktionen (1609–1767) in Südame­
rika erblickt werden.

15	 URL: https://www.stjosef.at/dokumente/vergebungsbitten_papst_2000.htm (Stand: 15.12.2020).
16	 Pflege von Freundschaften mit allen hutterischen Richtungen, Begleitung und Betreuung von hut­

terischen Reisegruppen zu Täuferstätten, Initiierung von Täufer-Gedenkstätten, Informationsveran­
staltungen. 

17	 Und zwar 2007 und 2015 jeweils in Innsbruck, Tirol sowie 2018 in St. Lorenzen, Südtirol. Die Lan­
deshauptleute von Tirol und Südtirol und die Bischöfe von Innsbruck und Bozen-Brixen sandten 
Briefe an die Ältesten (Bischöfe) der hutterischen Gemeindeverbände.

seiner Exerzitien, die Ganzhingabe an Gott wohl vorbereitet nachzuholen. 
Dadurch konnte er eine Entsprechung zur ausschließlichen Glaubenstaufe der 
Täufer anbieten. Dies trug zum Erfolg der Volksmissionen durch die Jesuiten 
bei. Innerhalb der römisch-katholischen Kirche wurde nun eine authentische 
Jesus-Nachfolge für Nicht-Ordinierte bzw. Nicht-Ordensangehörige möglich. 
Die katechetische Glaubensvermittlung der Jesuiten in Form der Volksmissio­
nen außerhalb der Kirchengebäude erinnert zudem an die hutterischen „Win­
kelprediger“.14

„Reinigung des Gedächtnisses“

Speziell im christlichen Bereich behindern nicht aufgearbeitete Geschehnisse 
geistliches Wachstum und stehen ernsthaften Bemühungen um die Einheit 
der Christ(innen)en im Wege. Seit dem Pontifikat von Johannes Paul II. stellt 
sich die römisch-katholische Kirche vermehrt ihrer eigenen Unheilsgeschichte. 
Die „Reinigung des Gedächtnisses“ als Prozess der geistlichen Geschichtsauf­
arbeitung wird thematisiert.15 Für den Hutterer Arbeitskreis Tirol und Südtirol 
zählen die Initiierung dieser Prozesse zu ihren Hauptaufgaben.16 Dementspre­
chend fanden Begegnungen17 der Rechtsnachfolger der Täterseite (Bischöfe und 
Landeshauptleute) mit hutterischen Abgesandten in Tirol und Südtirol statt. Im 
Rahmen der Eröffnung des Huttererparks in Innsbruck tauschten sich Vertreter 
der Evangelischen Kirche, der Freikirchen in Österreich, des hutterischen Ge­
meindeverbandes – Schmiedeleute 1 und ein Jesuit in der Theologischen Fakul­
tät zum Thema „Was können wir heute von den historischen Hutterern lernen?“ 
aus. Das öffentliche Interesse an diesem Forum war beachtlich. Höchstwahr­
scheinlich kam es an diesem Tag zu einer erstmaligen freundlichen Begegnung 
von Hutterern mit einem Jesuiten. 

Innsbruck 2019: Fußwaschungs-Liturgie 

Ein weiterer Heilungsschritt bezüglich des Verhältnisses von Täufern und Je­
suiten fand am 7. September 2019 in der Krypta der Jesuitenkirche in Inns­

61

Jesuiten und Täufer



18	 URL: http://www.bridgefolk.net/ (Stand: 15.12.2020): „We seek to make Anabaptist-Mennonite 
practices of discipleship, peaceableness, and lay participation more accessible to Roman Catholics, 
and to bring the spiritual, liturgical, and sacramental practices of the Catholic tradition to Anabap­
tists.“

19	 Auch römisch-katholische Mitglieder von Pax Christi Tirol und des Hutterer Arbeitskreises beteilig­
ten sich daran. 

bruck statt. Eine ökumenische Pilgergruppe der Bridgefolk Bewegung18 („Geist­
liche Pilgerfahrt der Buße für Einheit und Friedenschaffung zwischen Men­
noniten und Katholiken“) aus Japan, den USA und Italien machte in Tirol 
Halt, um in Innsbruck, der Stadt der Verbrennung des Täufer-Märtyrers Jakob 
Huter, in einer Kirche eine Fußwaschungszeremonie durchzuführen. Die Rei­
segruppe wurde vorerst vom Rektor der Jesuitenkirche freundlich empfangen 
und durch die Jesuitenkirche geführt, welche im 17. Jahrhundert errichtet 
wurde und Japanbezüge aufweist. Anschließend versammelte sich die Grup­
pe in der Krypta. Die Bridgefolk Conference hatte hierfür eine spezielle Litur­
gie vorbereitet. Die Lesungen stammten aus Ez 34,11–16, dem Psalm 23 und 
aus dem Johannesevangelium 10,11–16. Die Homilie bezog sich auf Jesus 
Christus, der als gemeinsamer guter Hirte alle Schafe in einer Herde zusam­
menführen will. Nach Gebeten um Vergebung und um Frieden wuschen zu­
nächst die Katholik(innen)en den Mennonit(innen)en die Füße, dann umge­
kehrt. Auch P. Rektor nahm spontan an der Fußwaschung teil19. Folgende 
Bitte wurde zuvor auf Englisch und auch auf Japanisch gesprochen: 

„Gnädiger Gott: (...) Dir bringen wir unsere Ablenkungen, unsere Zerstreu­
ungen und unsere Abhängigkeiten. (...) Dreieiner Gott: Du hast uns auf Bezie­
hungen hin geschaffen und so fanden wir einander als Katholiken und Men­
noniten. In Jesus Christus hast du über jeden einzelnen von uns deine Liebe 
ausgegossen und in dieser Liebe führe du uns dorthin, wo die verwundete Welt 
auf deine heilende Berührung wartet. Sende uns deinen Heiligen Geist (...). Nun 
bitten wir dich: Bringe uns, die wir verloren, blind und lahm sind, zusammen 
als Brüder und Schwestern in der Einheit Jesu Christi. Wir stehen nun vor dir, 
nicht weil wir frei von Fehlern sind, sondern weil wir dir gehören. (...) Wir er­
innern uns an die Nacht, in der Jesus seinen Jüngern die Füße wusch, und ge­
meinsam beten wir, wie er uns lehrte. (...) Wann immer wir dieses Handtuch 
und diese Schüssel nehmen, verkünden wir den Weg des Lebens, den Weg des 
Kreuzes, den Weg der opferbereiten Liebe, der Gewaltlosigkeit und der Versöh­
nung. Möge unsere Liebe zu Jesus und zu unseren Brüdern und Schwestern, aber 
auch zu unseren Nächsten und zu unseren Feinden vertieft werden. Mögen wir 
durch Überwindung der Spaltung hin zu einer Gemeinschaft der Freude geführt 
werden. Kommt, lasst uns uns nun gegenseitig die Füße waschen!“

62

Kirche



Friedengruß und Segen

Mit einem Friedensgruß und dem Segen endete die Liturgie. Der Heilige Geist 
bewirkte in dieser sehr bewegenden Liturgie ein Stück Heilung im gespaltenen 
Leib Christi und auch im Verhältnis von Jesuiten und Täufern. Vielleicht er­
gibt sich als weiterer Schritt eine Begegnung von Repräsentanten des Jesui­
tenordens mit jenen der Hutterer. Dabei könnten Ordensobere ihr Bedauern 
bezüglich dieses dunklen Kapitels ihrer eigenen Geschichte zum Ausdruck 
bringen und die aufgeladene historische Schuld der heilenden Barmherzigkeit 
Jesu übergeben. Den Hutterern würde es bei einer solchen Begegnung aller­
dings nicht um Versöhnung (reconciliation) gehen, da sie unter diesem Begriff 
eine Kirchenunion verstünden und sie ohnedies ihren Verfolgern schon längst 
vergeben haben. Jedoch schätzen sie ein allgemeines Interesse an der damali­
gen unterdrückten Botschaft der Täuferbewegung sowie ein beidseitiges Re­
flektieren dieses Geschichtsabschnittes. Ihr apostolisches Zeugnis für den 
christlichen Glauben, ihre Gewaltlosigkeit und ihr Eintreten für Gewissens­
freiheit durch die Glaubenstaufe sowie ihr hoher Gemeinschaftssinn können 
auch heute Licht und Orientierung schenken. 

63

Jesuiten und Täufer


