
64

Junge Theologie

Benedikt Collinet | Innsbruck

geb. 1989, Dr. theol., wissenschaftlicher Projekt-
mitarbeiter am Lehrstuhl für Alttestamentliche 
Bibelwissenschaft der Universität Innsbruck

benedikt.collinet@uibk.ac.at

Zur Bibelauslegung in Karl Rahners frühen 
Predigten

Das Folgende ist eine Detailstudie1 zu „Rahners praktischem Bibelzugang“ und 
untersucht, in welchem Stil Rahner seine ersten Predigten verfasste.2 Dies gibt 
zunächst Aufschluss darüber, aus welchen Quellen er in dieser Zeit schöpfte, was 
ihm spirituell wichtig war in der Verkündigung und wie sich seine Erfahrungen 
aus dem Studium im seelsorgerlichen Tun niederschlugen. Darüber hinaus zäh-
len diese Predigten zu den ältesten (und zu den am wenigsten in der Forschung 
wahrgenommenen) schriftlichen Zeugnissen Rahners. Mit ihrer Hilfe kann man 
seine frühen Zugänge zur Bibel nachvollziehen und eine Vergleichsbasis für Un-
tersuchungen am späteren Predigtwerk Rahners erstellen. Auf diese Weise soll 
einer der großen Theologen des letzten Jahrhunderts für gegenwärtige Fragestel-
lungen fruchtbar gemacht und der immer noch diffizile (hermeneutische) Dia-
log zwischen den theologischen Disziplinen, besonders zwischen Bibelwissen-
schaft und Systematischer Theologie, belebt werden. Schließlich geht es noch 
darum, den Vorwurf, Karl Rahner habe die Bibel transzendental überhöht, kri-
tisch zu prüfen und auf Grundlage der Ergebnisse zu entscheiden, ob und wie 
Karl Rahner in die Diskurse über Heilige Schriften im 21. Jahrhundert integriert 
werden kann.

1	 Dieser Artikel gibt Einblick in das FWF-Projekt „Karl Rahner und die Bibel“, das derzeit (2019–2023) 
an der Universität Innsbruck durchgeführt wird. Ziel dieses Projekts ist es, Karl Rahners theoreti
schen wie praktischen Zugang zur Bibel anhand seines Gesamtwerkes zu untersuchen.

2	 Sämtliches Textmaterial dieser Predigten stammt aus SW 1 (K. Rahner, Sämtliche Werke. Bd. 1: Frühe 
Schriften und Einleitung. Freiburg i. Br. 2014).



Quellenlage

In Band 1 der Sämtlichen Werke liegen insgesamt 14 Predigten Rahners aus den 
frühen 1930er Jahren vor.3 Rahner hatte zu dieser Zeit – vor seiner akademischen 
Lehrtätigkeit – noch wenig veröffentlicht und bewahrte seine Unterlagen noch 
nicht konsequent auf. Diese Predigten sind demnach nicht die einzigen, die er 
hielt, sondern nur eine Auswahl. Drei der Predigten waren bereits zuvor publi-
ziert, die anderen acht Manuskripte fanden sich im Rahner-Archiv in München 
und wurden in SW 1 erstmals, seit sei gehalten wurden, wieder veröffentlicht.

Die Homilien sind durchschnittlich zwei A4-Seiten lang, Wort für Wort aus-
formuliert und dürften in etwa fünf bis sieben Minuten gedauert haben. Da er 
einige Predigten im Wochenabstand vortrug, kann man zumindest bei den nicht-
publizierten Predigten davon ausgehen, dass sie aus einem Guss waren, d.h. es 
sind keine „Schichten“ anzunehmen. Alle Predigten tragen Titel, die sich entwe-
der am liturgischen Anlass oder an der Bibelstelle oder einem signifikanten Satz 
orientieren. Es handelt sich (in Reihung der SW 14) um:
1.	Hochfeste/Festtage: Verklärung des Herrn (Mt 17,1–9); Trinitatis (Mt 28,18 ff.), 

Allerseelen
2.	Feste: Schutzengelsonntag (Mt 18,1–10); hl. Augustinus; Namen Jesu (Lk 2,21)
3.	Fasten- und Bußzeit: Vierter Advent (Lk 3,1–6); Quis ex vobis arguet me de pec-

cato? (Joh 8,46)
4.	Anlässe: Trauung; „Akademikerpredigt“ (10.05.1936); Volksmission 
5.	11.–13. Sonntag nach Pfingsten (heute im Jahreskreis; geh. 1933): Mk 7,31–37; 

Lk 10,23–37; Lk 11,17–19

Die Predigten

Alle Homilien halten sich an die vorgesehene liturgische Leseordnung (damalige 
Form der Perikopenordnung; Kasualtexte). Bereits an den Titeln ist erkennbar, dass 
nur etwas mehr als die Hälfte der Predigten biblische Angaben tragen (9 von 14). 
Die anderen Predigten sind thematisch angelegt und orientieren sich – nicht nur 
im Titel, sondern auch inhaltlich – deutlich weniger an den Bibelstellen. Dazu im 
Folgenden einige Beispiele.5

65

Karl Rahner und die Bibel

3	 Rahners erhaltenes Predigtwerk, inkl. der Stichwortzettel aus den Archiven, beinhaltet weit über 
100 Predigten. Der größte Teil dürfte, angesichts seiner 50-jährigen seelsorgerlichen Tätigkeit, je-
doch verloren sein.

4	 K. Rahner, SW 1, 187–195.361 f.
5	 Dieses Verhältnis hält Rahner auch im späteren Predigtwerk durch. Besonders gut ist dies in SW 14 

(Christliches Leben. Aufsätze, Betrachtungen, Predigten [2006]) zu erkennen. Diese in kleineren Bänden 
kompilierten Predigtanthologien (teils mit Hugo Rahner gemeinsam) teilte Karl selbst in biblische 
und nicht-biblische Predigten und Ansprachen ein (Verhältnis hier 45:11). Auch hier sind es v.a. 
Heiligenfeste oder situative Predigten, bei denen Rahner keine Bibelstelle im Titel führt und thema-
tisch die Bibel eher streift als auslegt.



6	 K. Rahner, SW 1, 189.
7	 K. Rahner, SW 4 (Hörer des Wortes. Schriften zur Religions-Philosophie und zur Grundlegung der Theologie 

[1997]), 1–297. In Salzburg hielt Karl Rahner ebenfalls eine Predigt zu Joh 15,12–16 (Freunde Gottes), 
die sich stilistisch bereits von den vorliegenden Predigten abzuheben beginnt, obwohl sie nur ein 
Jahr nach den Pfingstpredigten verfasst wurde.

8	 Der dekorative Stil, Bibelstellen einzuflechten, um Aussagen zu untermalen oder einzelne Begriffe 
rückzubinden, ist typisch für Rahner bis in die 1960er Jahre. Dieser Stil ist ein eigenes Reflexions-
feld im Projekt, da dort zwischen vertretbarer Zitation und „Steinbruchexegese“ von Fall zu Fall 
unterschieden werden muss.

9	 Vgl. etwa die Predigt zu Allerheiligen und die Predigt zur Volksmission (K. Rahner, SW 1, 395) u.ö.

In der Predigt zum Fest der Verklärung Jesu verbindet Rahner die Perikope mit 
einem seiner ersten Forschungsinteressen, der Herz-Jesu-Frömmigkeit. Er ver-
knüpft Mt 17 mit Auszügen aus der johanneischen Literatur und fragt, was und 
wie das Herz Jesu wohl gefühlt haben müsse, welche menschlichen Emotionen 
in ihm Raum gehabt hätten usw.6 Eine ähnliche Ausrichtung am „Herzen“ findet 
sich in der Predigt zum Fest des Kirchenvaters Augustinus, wobei dessen mysti-
sche Erfahrungen als Vorbild für die Gläubigen im Fokus stehen. Dabei baut Rah
ner einige Bibelstellen ein (Mk 12,30 par; Joh 14,6, Röm 13,14; 2 Kor 5,14), ohne 
sie allerdings wörtlich zu zitieren: Die Bibelzitate fügen sich in die Sätze ein. Es 
handelt sich um Allusionen. Dieser Stil wiederholt sich in nahezu allen Predig
ten der frühen Zeit. Auch in einer Kasualpredigt anlässlich einer Eheschließung 
spricht Rahner vom „Herz“, zitiert jedoch keine einzige Bibelstelle. Die Liebe 
und das Herz prägen auch die Homilien zum 11.–13. Sonntag nach Pfingsten aus 
dem Jahr 1936. In diesen Predigten baut Rahner eine innerliche Steigerung auf. 
Schwerpunkt seiner Ausführungen zum 11. Sonntag waren das Hören auf Gott 
und der Glaube an seine Wunder. Einige Formulierungen erinnern bereits hier 
an Hörer des Wortes. Sie werden wenig später (1937) in Vorträge auf den Salzbur-
ger Hochschulwochen und schließlich in Hörer des Wortes münden.7

In der nachfolgenden Woche erläutert Rahner, ausgehend von den Erzählun
gen der Brotvermehrung, die Eucharistie als Sakrament und Wunder. Das Thema 
des liebevollen Herzens Jesu wird in Bezug auf die Nächstenliebe angewandt. 
Rahner zitiert in dieser Predigt Cyrill von Jerusalem und das Konzil von Trient. 
In der dritten Predigt schließlich ist die Liebe das einzige Thema: auf 2,5 Seiten 
19 Mal genannt und mit Verweisen auf die Bibel und liebesmystischen Ausdrü-
cken, die man bspw. von Origenes’ Hld-Auslegungen kennt, z.B. die „liebevolle 
Vereinigung“ (unio mystica) oder „Sehnsucht“, unterlegt.8 Neben der Aufforde-
rung zur Liebe lässt Rahner in dieser frühen Phase Zeichen für die emotive Seite 
der Herz-Jesu-Frömmigkeit und für eine Weltdistanz (contemptus mundi) erken-
nen. So verwendet er unter Rückgriff auf Ps 83Vg die Metapher des „Tränentals“ 
für die Erde und ihre Zeitform.9 Auch in diesen Homilien kommen romantisie-
rende Stilblüten vor, etwa wenn Rahner in der Allerseelenpredigt über den Tod 
spricht. Die Toten sieht er dort als „eingebrachte Ernte“, ihre Familien tragen 
„die letzten Blüten zu den Gräbern“, wenn „die Armeseelenglocke läutet“10. 

66

Junge Theologie



10	 Vgl. K. Rahner, SW 1, 392.
11	 Vgl. ebd., 392.
12	 Man darf nicht vergessen, dass diese Predigt im austro-faschistischen Österreich drei Jahre nach 

der Machtergreifung in Deutschland gehalten wurde und dies Luftlinie weniger als 100km von 
München oder Mussolinis Italien entfernt. Er hielt diese Homilie außerdem fast zwei Jahre vor dem 
Anschluss Österreichs und nahezu ein Jahr, bevor Pius XI. die Enzyklika Mit brennender Sorge veröf-
fentlichte.

13	 Vgl. K. Rahner, SW 1, 386 (Herv. B. C.).
14	 Ebd., 362. 384.
15	 Ein erstes größeres Ringen bemerkt man bei Rahner in seinem Beitrag Bekenntnisse zu [Jesus] Christus 

von 1961 (in: ders., SW 12, 302–308).
16	 Zu diesem Thema liegt nur vor K. Neufeld, Die Schrift in der Theologie Karl Rahners, in: JBT 2 (1987), 

229–246; R. Pesch, Gegen eine doppelte Wahrheit. Karl Rahner und die Bibelwissenschaft, in: K. Lehmann 
(Hrsg.), Vor dem Geheimnis Gottes den Menschen verstehen. Karl Rahner zum 80. Geburtstag. München 
1984, 10–36; jüngst A. Raffelt, Karl Rahner und die Bibel, in: ders. / K. Kreutzer (Hrsg.), Anstöße der 
Theologie Karl Rahners für gegenwärtige Theologie und Kirche. Freiburg i. Br. 2019, 187–198; G. Fischer, 
Karl Rahner’s Use of the Bible (im Druck).

Ebenso vielfältig sind die Gottesbilder, die Rahner nennt. Allein in der Predigt zur 
Volkmission spricht er von Gott als „Herrn des Lebens“, „Schöpfer“, „Ziel unse
rer Sehnsucht“, „Richter“, „Anfang und Ende“, „Alles“.11

Bereits damals konnte Rahner freilich auch anders. In der sogenannten Akade
mikerpredigt vom 10. Mai 193612 finden sich kritische Anspielungen auf die Ideo
logie des Faschismus: „Damit ist dieser Welt die Entscheidungsfrage gestellt, im-
mer neu und immer gleich dringend, wie sie wählen wolle in der Wahl zwischen 
der Sünde des Unglaubens gegen Christus und der Gerechtigkeit Gottes (…) und 
diese Wahl ist damit ohne weiteres auch eine Entscheidung für oder gegen den 
Fürsten der gottfeindlichen Welt, der durch den Erlösungstod Jesu grundsätzlich 
schon überwunden und gerichtet ist – sodass nur noch die Frage bleibt, ob wir 
selbst seinem untergehenden Reich uns anschließen wollen, weil es das Reich die-
ser Welt ist, an das man nicht zu glauben braucht, weil es sichtbar und greifbar 
ist – oder ob wir Christo angehören im festen Glauben an den Unsichtbaren. De-
nen aber, die glauben, ist der Geist ein Wegbereiter und Führer hinein in die Wahr-
heit.“13 Schon diese frühen Schriften zeigen Charakteristika, die auch das Spät-
werk Rahners kennzeichnen, z.B. eine Neigung zur Christozentrik und eine zeit-
typische Hang zu antijudaistischen Aussagen14, von denen er sich – ebenso wie 
die Kirche – erst nach 1945 bzw. nach dem II. Vatikanischen Konzil allmählich 
zu lösen beginnt.15 Neutestamentliche Texte und Psalmen zitiert Rahner bereits 
in dieser Zeit aus dem Gedächtnis, besonders Paulus und die Evangelien kom-
men häufig vor.

Der Predigstil: psychologisch oder tropologisch? 

Die frühen Predigten Karl Rahners blieben bislang in der Forschung beinahe un-
beachtet.16 In Auseinandersetzung mit der bekannteren Sekundärliteratur zu Rah-
ner und im Vergleich mit seinen eigenen Erinnerungen an Rahner bemerkt Karl 

67

Karl Rahner und die Bibel



17	 K. Lehmann, Einl. SW 1, CXXIII.
18	 Er legt sie in seinem Werk peri archon IV, 1–4 dar.
19	 „Individualität“ meint hier nicht den modernen Personbegriff. Vielmehr liegt noch der Gedanke 

der anima ecclesiastica zugrunde, d.h. die Seelen der einzelnen Gläubigen sind Teil der Kirche und 
sollen zu einer Art metaphysischer „Steine“ im Aufbau der Kirche Christi werden (aedificare eccle-
siam). Die Anleitung, wie die Menschen ihre „Seelensteine“ behauen sollen, fällt dabei teilweise 
unter die Aufgaben des Predigers.

20	 Vgl. B. Lang, Homiletische Kommentare der Kirchenväter, in: J. Assmann / B. Gladigow (Hrsg.), Text 
und Kommentar. Archäologie und literarische Kommunikation IV. München 1995, 199–218.

21	 Nicht nur homiletische Handbücher, auch die Unterlagen aus Valkenburg, die Predigten seines 
Bruders Hugo sowie die Ansprachen seines Jugendmentors Romano Guardini sind dafür noch zu 
untersuchen.

Lehmann in der Einleitung zu SW 1, die frühen Predigten seien stark psychologi-
sierend und ließen sich „nicht aus dem Volksglauben“ erklären, in welchem 
Rahner erzogen war.17 Lehmann schildert einen persönlichen Eindruck, ohne 
ein Argument zu konstruieren. Das „psychologisierende“ Moment dürfte sich 
eher aus der Perspektive einer späteren Zeit (nach 1968), in denen der Stellen-
wert der Psychologie stark gestiegen ist, ergeben. Es mag auch sein, dass Leh-
mann an die innere Wandlung als Ziel der Predigt gedacht hat und sie mit die-
sem Begriff zu umschreiben suchte.

Isoliert man die frühen Predigten jedoch nicht vom Gesamtwerk Rahners, so 
legt sich durch das Studium ihres (zeitlichen) Kontextes ein anderer Begriff na
he: die Tropologie. Die tropologische Bibelauslegung ist eine auf Origenes zu-
rückgehende Methode18, die zwischen dem historischen (litteralis) und dem geis
tigen Sinn der Schrift unterscheidet und dabei den auf die Kirche ausgerichteten 
geistigen Sinn (allegoria) und den auf die individuelle Seele ausgerichteten geis
tigen Sinn (tropologia) differenziert. Betrachtet man die Homilien (Messpredig
ten) des Origenes, aber auch die Sermones (thematisch orientierten Predigten) 
des Augustinus, die Predigten Bernhards von Clairvaux und vieler anderer Kir-
chenväter und -lehrer, so fällt auf, dass sie den tropologischen Stil bevorzugen. 
Dies ist insofern logisch, als das Ziel des Predigens damals auf die Hinwendung 
der individuellen Seele zu Gott angelegt war.19

Typisch für diesen Stil20 sind u.a. das Einflechten von Bibelzitaten, die chris
tozentrische Ausrichtung, nicht selten Erzählungen mystischer Erfahrungen und 
häufig eine an Publikum und Anlass ausgerichtete Predigt, z.B. tägliche Predigt 
in einem Kloster, Taufpredigt, Sonntagspredigt der Gemeinde usw. Karl Rahners 
frühe Predigten weisen eine zumindest strukturelle Analogie zu den Predigten 
der Kirchenväter auf. Als Gattungsbezeichnung kann folglich durchaus von ei-
ner tropologischen Predigt gesprochen werden.

Zwei weitere Argumente stützen diese These. Ein Blick auf Karl Rahners Aus-
bildung und ein Blick in die homiletischen Lehrbücher seiner Zeit könnten die-
sen Stil nahelegen. Die Verbindung von Allusionen und ornamentalem Stil im 
Sinne Quintilians waren typisch für Rahners Zeit.21 Rahner kannte die Kirchen-
väter, besonders Origenes, und imitierte dessen Rhetorik. Karl pflegte eine enge 

68

Junge Theologie



Beziehung zu seinem Bruder Hugo – einem Experten für Patristik. Beide lasen, wie 
u.a. ihr früher Schriftverkehr belegt, einen Großteil der Kirchenvätertexte im Ori-
ginal, sodass Karl Rahner eine intensive Kenntnis dieser Texte hatte. Bereits die 
Leseliste im Juniorat (SW 1) dokumentiert Rahners Lektüre: patristische Herz-Je-
su-Texte, über den Pflichtteil hinausgehende Lektüre der Schriften seines Ordens-
vaters Ignatius von Loyola und vor allem Kirchenväter. Bemerkenswert ist die 
Vorliebe für Origenes, nicht untypisch für seine Zeit. Henri de Lubacs Histoire et 
l’esprit (1950) bildete den Abschluss von Bemühungen, den lehrverurteilten Ori-
genes zu rehabilitieren. 

Ertrag

Bereits in seinem frühen Werk zeigt sich Rahners Belesenheit in den Texten der 
kirchlichen Tradition. In seinen Predigten spiegelt sich wider, worüber er nach-
denkt und was er gerade erforscht, die Herz-Jesu-Frömmigkeit, Origenes oder den 
Menschen als „Hörer des Wortes“. Sein (liebes-)mystischer Zugang zur Schriftaus-
legung, der sich auch in der tropologischen Lesart der Lesungstexte offenbart, 
wird schon wenige Jahre später von philosophischen Ansätzen (v.a. Thomas v. 
Aquin und M. Heidegger) transformiert und wirft die Frage auf, wie Rahners Ver-
hältnis zur Bibel und ihrer Auslegung mit seiner gelebten Spiritualität und sei-
nem systematisch-theologischen Denken zusammenhängen.

An dieser Stelle wird Rahner für die Gegenwart wichtig. Seine Predigten und 
sein theologisches Denken gehören zusammen. Theologie, persönliche Spiritua
lität, Seelsorge und weltzugewandter Alltag bilden bei ihm eine natürliche Ein-
heit, wie sie in heutiger Seelsorge häufig schmerzlich zu vermissen ist. Ganz un-
befangen spricht Rahner zu seinen Zuhörer(inne)n von der Liebe Gottes als einer 
üblichen Erfahrung im eigenen Leben und von seiner tiefen Herz-Jesu Frömmig-
keit. Er scheut nicht davor zurück, vom theologischen wie spirituellen Meister 
Origenes oder von einem Konzil zu erzählen, sodass den Menschen eine Brücke 
von ihrer Alltagserfahrung zu den komplexen theologischen Texten gelegt wird. 
Indem er die Tradition auf diese Weise lebendig werden lässt, gibt Rahner seinen 
Leser(inne)n Worte, um ihre eigenen Gotteserfahrungen besser fassen zu können, 
und ermöglicht der akademischen Theologie, wieder Lebensrelevanz zu entfalten. 
Er zögert nicht, die aktuelle politische und soziale Situation mit dem Maßstab der 
Gottesherrschaft zu messen, um den ihm Anvertrauten eine christliche Orientie-
rung für ihr Leben zu geben. Die wichtigste Lektion aus seinem frühen Predigt-
werk scheint mir aber seine Einladung zu sein, in jeder Situation in eine dialogi
sche Gebetshaltung zu finden. Sie beginnt stets mit dem Hören auf Sein Wort.

69

Karl Rahner und die Bibel


