
vom angeblichen „Unschuldswahn“ (22–26) 

und analysiert die breite öffentliche Themati-

sierung von Schuld, der gegenüber die Kompe-

tenz der Kirche kaum wahrgenommen wird 

(31–36). Das ist kein Wunder, führt man sich 

z.B. die früher enggeführte kirchliche Verkün-

digung über die Sünde, die mangelnde Profes-

sionalität der Beichtpriester und eine immer 

noch weithin tridentinisch geprägte, privati-

sierte Beichtpraxis vor Augen: „Was fehlt, sind 

Wege der zwischenmenschlichen Versöhnung, 

in der und durch die die Vergebung Gottes 

aufscheint“ (35). Im Licht der Existentialethik 

bedeutet Schuld und Sünde, hinter den eige-

nen Möglichkeiten zurückzubleiben (36–53). 

Davon handelt die Psychologie („Schuld füh-

len“), die Philosophie („sich selbst verfehlen“) 

und die Theologie, deren Anliegen es sein 

muss, den „Weltbezug und Gottesbezug der 

Sünde (…) stets in Verbindung zu sehen“ (52). 

Angesichts der Missbrauchskrise ist von 

„Strukturen der Sünde“ (53–68) und von „sün-

diger Kirche" zu sprechen. Im 3. Kap. „Heilung 

verletzter Freiheit. Schritte zur Versöhnung 

(Urteilen)“ (69–165) will der Autor zwei Schlag-

seiten benennen und korrigieren: die Fokussie-

rung auf die Täter (und zu wenig auf die Op-

fer) sowie auf die Versöhnung mit Gott. Die 

ebenso wichtige zwischenmenschliche Dimen-

sion der Versöhnung geriet aus dem Blick. 

Nach Reue, Umkehr, Buße und Wiedergutma-

chung zählt auch die Strafe als verordnete 

Buße zu den Versöhnungsschritten. Allerdings 

hat das Strafrecht der Kirche gravierende Defi-

zite und ist „katastrophal unterentwickelt“ 

(107), was sich u.a. bei der Aufarbeitung sexu-

ellen Missbrauchs als schwerwiegender Nach-

teil erweist (161–164). In der jüngeren Vergan-

genheit gab es einige „Kollektive Versöhnungs-

prozesse“ (138–165). Dazu legt der Verf. einen 

informativen Vergleich vor (Deutschland nach 

1989, Südafrika nach 1990, Ruanda nach 

1994) und sieht darin einen Lernort für die 

Kirche, um die Missbrauchskrise aufzuarbeiten. 

Im 4. Kap. „Die Feier gewachsener Freiheit. 

Der kirchliche Dienst der Versöhnung (Han-

deln)“ (166–226) lotet der Autor die spezifisch 

Buchbesprechungen

103

Michael Rosenberger
Frei zu vergeben
Moraltheologische Überlegungen zu 
Schuld und Versöhnung

Münster: Aschendorff Verlag 2019, 236 S.,
ISBN 978-3-402-24613-9, € 29,80.

Wir leben in einem „Jahrhundert der Verge-

bung“ (J. Derrida). Das Bedürfnis nach Verge-

bung und Versöhnung ist auch in unserer Zeit 

so real und ehrlich wie eh und je. Umso tra-

gischer ist es, dass „die offizielle Struktur des 

Versöhnungsangebots der Kirche“ dieses Be-

dürfnis nicht auffangen kann, weil es „sakra-

mental wie außersakramental hochgradig de-

generiert“ (11) und der Kredit der Kirche in 

diesen Belangen „restlos aufgebraucht“ (15) 

ist. Mit dem vorliegenden Buch will der Autor, 

Inhaber des Lehrstuhls für Moraltheologie an 

der KTU Linz, nicht nur Defizite in der kirch-

lichen Vergebungspraxis aufzeigen, sondern 

auch beitragen, „die Kompetenz des Vermit-

telns von Vergebung wiederzugewinnen“ 

(227). Immensen Nachholbedarf gibt es etwa 

hinsichtlich humanwissenschaftlicher und an-

thropologischer Erkenntnisse zu Fragen von 

Schuld und Vergebung (15). Sie geben den 

Rahmen für theologische Überlegungen ab. 

Nach einer Einführung ins Thema, die das Zu-

einander von Freiheit und Vergebung (s. der 

Titel Frei zu vergeben) skizziert (13–18) und da-

ran erinnert, dass ein „ethisch differenzierter 

und spirituell sensibler Umgang mit Schuld 

und Vergebung“ ein Kernanliegen der Praxis 

und Verkündigung Jesu war, folgt die Gliede-

rung des Buches dem Dreischritt Sehen – Ur-

teilen – Handeln. Im 2. Kap. „Verletzung der 

Freiheit. Das Phänomen der Schuld (Sehen)“ 

(19–68) kritisiert der Verf. die kirchliche Rede 



nomenologisch entfaltet, wie es ihrem Denk-

ansatz entspricht, ist sie doch „betend in der 

Nähe Gottes je und je zu dem frommen Men-

schen geworden, der in ihr als Möglichkeit an-

gelegt, aber nicht zu jedem Zeitpunkt ihres Lebens 

bereits schon entfaltet und realisiert war“ (48). 

Dabei findet ihr Gebet kontinuierlich eine „ek-

klesiale Gestalt, was zwar als Möglichkeit geis-

tig-intellektuell schon präfiguriert war in der 

ausgeprägten Rezeptivität des Denkens der 

Phänomenologin Edith Stein, was sich jedoch 

nicht einfachhin daraus bruchlos und mono-

kausal ableiten läßt“ (46). Sie entwarf keine

systematische Theologie des Gebetes, was ihr 

als Philosophin fachlich auch schwergefallen 

wäre, wie sie bezeugt (vgl. 37 f.). Dennoch ist 

das Thema Gebet omnipräsent in E. Steins 

Schrifttum und kommt implizit immer wieder 

vor (39).

Der Verlauf der Studie geht von der Makro- 

hin zur Mikroebene, beginnend bei der Biogra-

fie und ihren „Gebetsorten“ bis zu zwei geist

lichen Gedichten. In einem ersten Teil werden 

die Zeiten, Formen, Anliegen und Weisen des 

Betens in den fünf Jahrzehnten (1891–1942) 

ihres Lebens betrachtet, das seinen Anfang 

nahm mit der jüdischen Gebetstradition, in 

der sie geistlich aufwuchs. Weitere Gebetser-

eignisse werden auf dem Hintergrund sinndeu-

tender Horizonte und Einflüsse bedacht und 

nach dem alles integrierenden Moment be-

fragt, das sich durchhält (vgl. 41 f.). E. Stein 

versteht sich nämlich „von der Gestalt Mariens 

her, die als Urbild der Frau und als Leitstern 

für die innigste Beziehung zu Jesus Christus 

angesehen wird“ (42): Die Karmelitin sieht 

sich in „Teilhabe am Sein Mariens im Raum 

der Kirche berufen“ (ebd.). Der Verf. entwirft 

(in Anlehnung an M. Scheeben) eine pneuma-

tologische Mariologie, insofern das Verhältnis 

zwischen Maria und Hl. Geist im Gebet als Ur-

bild und Leitbild für E. Steins eigenes Verhält-

nis zu Jesus Christus erscheint. 

Das 7. Kap. (323 ff.) erscheint dem Leser bzw. 

der Leserin vermutlich als Höhepunkt. Hier 

stellt der Verf. seine literarische Kompetenz 

und Umsicht unter Beweis, indem er in einer 

kirchlichen Möglichkeiten im Dienst der Ver-

söhnung aus und bedauert, dass die „Schwel-

lenmomente“ (169), die jedes Leben mit sich 

bringt, dabei viel zu wenig Beachtung finden. 

Das Bußsakrament ist nicht der einzige Ort, 

wird aber zentral bleiben, wo sich jemand von 

Gott und der Liebe gründlich entfernt hat. Die 

Analysen und Reflexionen des Autors zur ge-

genwärtigen Krise der sakramentalen Beichte 

(178–183) sind schonungslos, seine Vorschläge 

zur Erneuerung konkret und zukunftsweisend 

(z.B. „kooperative Versöhnungspastoral“, 194–

197; „strukturelle Qualitätssicherung der Beich-

te“, 202–226). Hier bräuchte es viel mehr Auf-

merksamkeit, auch vonseiten der Diözesanlei-

tungen, damit in der Beichte tatsächlich bei

des passiert – gutes Richten und gutes Heilen.

Es gibt kein menschliches Leben ohne schul-

dig zu werden. Darum ist und bleibt Versöh-

nung stets ein Thema. Dieses Buch ist nicht 

nur für die Moraltheologie, sondern auch für 

eine Theologie der Spiritualität wichtig. Eine 

breite Rezeption ist ihm zu wünschen, beson-

ders durch jene, die in der Priesterausbildung 

Verantwortung tragen.

Christoph Benke

Christoph Heizler
Beten bei Edith Stein als Gestalt kirchlicher 
Existenz

Studien zur systematischen und spirituellen 
Theologie, Bd. 53.
Würzburg: Echter Verlag 2019, 464 S.,
ISBN 978-3-429-05378-9, € 36,00 (D) / € 37,10 (A).

Die vorliegende Arbeit wurde 2018 von der 

Theologischen Fakultät der Universität Frei-

burg i. Br. als Dissertationsschrift mit summa 

cum laude bewertet, was sie in der Tat verdient. 

Da sich theologische Fachbücher in der letzten 

Zeit kaum mit dem Thema des Gebets befass

ten, sucht der Verf. eine „Forschungslücke im 

Themenfeld monastischer Spiritualität“ zu 

schließen. Ohne „hagiographische Verzeich-

nung“ wird das Lebenswerk Edith Steins phä-

Lektüre

104



schen zu vertiefter und umfassender Liebesfä-

higkeit umgestaltende Geschehen ein lebens-

langer Prozess ist. Es entfaltet sich sukzessive 

und trägt so der geschichtlichen Bedingtheit 

und kreatürlichen Begrenzung des Menschen 

Rechnung“ (266). Nicht Buchstabe oder Gebot 

werden dabei Maßgabe sein, geht es doch um 

„eine Bildungsarbeit, die letztlich nur von 

Gott geleistet werden kann“ (424). Da Beten 

sich kaum definieren und erklären lässt (59 

ff.), bedarf es der betenden Teilhabe an der 

kirchlichen Existenz des mystischen Leibes 

Christi (86 ff.), die E. Stein in Maria als der 

Mutter und Braut Christi modellhaft präfigu-

riert sieht (46). Überaus klar und eindeutig 

wird die Karmelitin in der Angabe dessen, wo 

der Weg des inneren Gebets anzusetzen hat: 

„Aber Gott ist ja in uns, die ganze Allerheilig-

ste Dreifaltigkeit“ (102). Ebenso entschieden 

gibt sie wenige Tage vor ihrem Tod eine Ziel

angabe solchen Betens: „Was Brautschaft ih-

rem Sinne nach besagt, das findet nirgends 

eine so eigentliche und vollkommene Erfül-

lung wie in der Liebesvereinigung Gottes mit 

der Seele“ (171).

Michael Schneider SJ

Karl Graf / Theres Spirig-Huber 
Mit Charme gewinnen – kämpfend 
vorangehen
Teresa von Ávila und Ignatius von Loyola im 
Gespräch über Geschlecht und Spiritualität

Ignatianische Impulse, Bd. 87.
Würzburg: Echter Verlag 2020, 109 S.,
ISBN 978-3-429-05485-4, € 9,90 (D) / € 10,20 (A).

K. Graf und T. Spirig-Huber haben ein formal 

und inhaltlich gleichermaßen ansprechendes 

Büchlein vorgelegt, das eine hervorragende 

Einführung in Leben, Denken und Glauben 

von Teresa von Ávila und Ignatius von Loyola 

darstellt. Auch Kenner(inne)n vermittelt der 

Band aufgrund seiner besonderen Perspektive 

– einem Vergleich zwischen Leben und Werk 

von Teresa und Ignatius unter besonderer Be-

„Mikroanalyse“ zwei geistliche Gedichte be-

denkt, nämlich die Gedichte Ostermorgen 

(1924), der erste verfasste geistliche Text E. 

Steins, und Braut des Heiligen Geistes (1942), 

das sie kurz vor ihrem Tod schrieb; sind doch 

Gedicht und Gebet miteinander „geistesver-

wandt“: „Wie das Gebet, so ‚geschieht‘ auch 

das gelesene oder gehörte Gedicht nur demje-

nigen, der es aufmerksam erwartet, statt es von 

sich aus mit eigenen Kräften interpretierend 

‚herstellen‘ zu wollen“ (337); und: „Für den 

Beter ist das Beten ein ähnliches Muß wie für 

den Dichter das Schreiben. Beide können nicht 

anders, um ihrer Sehnsucht Ausdruck zu ge-

ben“ (341, so T. Dienberg). Die gemeinsame 

Affinität in der lyrischen Verschriftlichung der 

geistlichen Erfahrung als „Gleichgestaltung 

aus Liebe“ erklärt E. Steins besondere Nähe zu 

Johannes vom Kreuz (bes. 267 ff., 315 ff.).

Im Ertrag der Studie wird die pneumatologisch 

akzentuierte Mariologie E. Steins auf dem Hin-

tergrund von Lumen gentium kritisch gewür-

digt. Wie H. Rahner bemerkt, ginge es nicht 

nur darum, Maria in die Kirche zu integrieren, 

sondern auch die Kirche in Maria; dann erwie-

se sich die Kirche zwar in der Welt, aber nicht 

von der Welt, nämlich als eine Kirche der Klei-

nen und Armen und der vertieften Gottesbe-

gegnung; ebenso erschiene Maria als Ebenbild 

und Inbegriff der Liebe des Heiligen Geistes 

und zugleich als anziehendes Vorbild dafür, 

dieser Liebe gläubig Raum zu geben (419): „In 

Maria fallen Gebet, bräutliche, geisterfüllte 

Liebe und Leben mit der Kirche auf personale 

Weise ineins“ (419), obgleich der „Zwischen-

raum“ im Heute, wie Kirche sich gegenwärtig 

darstellt, nicht übersprungen oder geistlich 

überhöht werden darf (420); nur dann ergibt 

sich ein realistisches Bild von der Kirche, die 

nach Augustinus es versteht, „mit den Kindern 

dieser Welt zu lachen und zu weinen und mit 

den Chören der Engel ohne Unterlaß Gottes 

Lob zu singen, das ist das Leben des Christen, 

bis der Morgen der Ewigkeit anbricht“ (422). 

Überzeugend weist der Verf. nach, dass der Ge-

betsweg eines lebenslangen Einsatzes bedarf: 

„Daran wird erkennbar, daß jenes den Men-

Buchbesprechungen

105



bzw. die Leserin auf eine spannende doppelte 

Lebensreise mit. So werden z.B. die Autobio-

grafien verglichen, die beide verfasst haben; 

das Kloster bzw. der Hof als Lebensorte der Ju-

gendzeit; die Krisen beider in der Lebensmitte; 

ihre zentralen Gotteserfahrungen und das da-

raus resultierende neue Gottesverständnis; ihr 

Eingebundensein in eine Gruppe von religiös 

Gleichgesinnten, zu deren Leiterin bzw. Leiter 

sie wurden; die konkrete Verwirklichung ihrer 

jeweiligen Lebensberufung als Ordensgründe-

rin und Ordensgründer; ihr unterschiedlicher 

Umgang mit dem Zölibat und schließlich ihr 

Sterben. Trotz der großen Unterschiede in Her-

kunft, Ausbildung und Engagement werden 

dabei vielfältige Analogien erkennbar. Sie ha-

ben vor allem in der beiden gemeinsamen spa-

nischen Herkunft ihren Grund, aber auch in 

der Zugehörigkeit zum Adel und in der Ver-

wurzelung im von der Reconquista geprägten 

spanischen Katholizismus. Dazu kommt – im 

Hinblick auf ein Buch über Spiritualität sei es 

erlaubt, dies zu sagen – derselbe Funkenflug 

des Geistes Gottes, der sowohl Teresa als auch 

Ignatius ergriffen hat.

Der zweite Buchteil zeichnet in fünf Themen-

schwerpunkten die besonderen Konturen der 

Mystik Teresas und Ignatius’ nach. Dabei wer-

den in einer Art Wechselschritt die Konse-

quenzen ihrer Mystik für Glauben und Leben 

deutlich. Grundlage dafür bilden die Haupt-

werke beider, die heute weltweit zu den reli-

giösen Klassikern zählen und in ihrer Wirkung 

längst weit über den Raum der römisch-katho-

lischen Kirche reichen: die Wohnungen der in-

neren Burg von Teresa und das Exerzitienbuch 

von Ignatius. Im ersten Abschnitt wird das je-

weilige Gottes- und Menschenbild skizziert; im 

zweiten die signifikante Prägung des gelebten 

Glaubens: bei Teresa die Christusbeziehung als 

Freundschaft und bei Ignatius als Nachfolge 

im Kampf für die Ehre Gottes; die Notwendig-

keit von Selbsterkenntnis als Voraussetzung 

eines Glaubenslebens im Raum der Freiheit; 

die Erkenntnis des Glaubens als Weggeschehen 

und Prozess der Verwandlung. Den Abschluss 

bildet ein Abschnitt über Auferstehung und 

rücksichtigung ihrer unterschiedlichen Ge-

schlechtszugehörigkeit und Herkunft – manch 

neuen Impuls. Das Buch ist als fiktiver Dialog 

zwischen Teresa und Ignatius kunstvoll gestal-

tet. Seinen besonderen Reiz erhält das Gespräch 

dadurch, dass es als Rückschau aus der heuti

gen Situation konzipiert ist – als würden Tere

sa und Ignatius von einem gegenwärtigen 

Standpunkt aus ihr damaliges Leben und Wir-

ken betrachten. Dieser Blickwinkel erlaubt es 

den Autoren, beiläufig, unter der Hand, die 

Frage nach der Relevanz des Werks von Teresa 

und Ignatius für heute zu beantworten. 

Das Buch gliedert sich in zwei Abschnitte: Im 

ersten werden die biografischen Erfahrungen 

von Teresa und Ignatius thematisiert, im zwei-

ten, kürzeren entfalten Graf und Spirig-Huber 

Schwerpunkte der teresianischen und der igna-

tianischen Mystik. Im biografischen Kapitel 

geht es um Herkunft, Entwicklung, Wende-

punkte und Gestaltwerdung von Titelheldin 

und Titelheld. Die einzelnen biografischen 

Stationen gewinnen an Plastizität und Aussa-

gekraft, indem sie im Dialog zwischen Teresa 

und Ignatius vorgestellt werden. Der Vergleich 

zwischen beiden lässt auf verblüffende Weise 

einerseits die großen Gemeinsamkeiten, ande-

rerseits aber auch die Unterschiede klarer her-

vortreten. Auf diese Weise wird deutlich, dass 

beide Ordensgründer gemeinsam die inneren 

Voraussetzungen für die katholische Reform 

im 16. Jh. schufen und gleichermaßen mit 

großen Widerständen von Seiten der traditio-

nellen Orden bzw. von Vertretern der Amtskir-

che zu kämpfen hatten. Allerdings war Teresa 

als Frau in ihren Wirkungsmöglichkeiten stark 

eingeschränkt und hatte zudem ungleich grö-

ßere Anfeindungen zu überwinden als Igna-

tius. Umso erstaunlicher ist es, dass sie es trotz 

aller Widerstände geschafft hat, einen neuen 

Orden zu gründen, der dauerhaft Bestand hat-

te – während im protestantischen Teil Europas 

sich die Klöster leerten.

Der erste Teil des Buches enthält 14 Unterab-

schnitte, in denen die Entwicklung von Teresa 

und Ignatius vorgestellt wird. Die Stationen 

sind geschickt gewählt und nehmen den Leser 

Lektüre

106



Glaubens und der sich daraus ergebenden 

Vollzüge des kirchlichen Lebens zu verorten.  

In diesem Alternativentwurf wurden Akzente 

gesetzt, die verschiedene Dimensionen einer 

dringend anstehenden Evangelisierung thema-

tisieren. Der von Woelki und Voderholzer ein-

gebrachte Vorschlag wurde am 19. August vom 

Ständigen Rat der Bischofskonferenz und am 

25. September von der Vollversammlung der 

Deutschen Bischofskonferenz mehrheitlich zu-

rückgewiesen. Die „Persönliche Erklärung“, die 

Bischof Voderholzer im Rahmen der Septem-

ber-Vollversammlung abgab, ist im vorliegen

den Band als letzter der Texte nachzulesen 

(248 ff.). Sie lässt die Grundeinstellung erken-

nen, die ihn zu seinen Auffassungen auf den 

verschiedenen theologischen und gesellschaft-

lichen Feldern bewegen. Von ihnen exempla-

risch Kenntnis zu geben, gehört nicht zuletzt 

zu den Anliegen, die zur Zusammenstellung 

und Veröffentlichung der vorliegenden Texte 

geführt haben. 

Diese Texte wurden nicht für den vorliegen-

den Band verfasst, sondern sind im Blick auf 

unterschiedliche Anlässe entstanden – als bi-

schöfliche Hirtenbriefe, als Predigten zu Festen 

und sonstigen kirchlichen Anlässen, als Vor-

träge auf akademischen oder pastoralen Ta-

gungen – und nun in diese Sammlung aufge-

nommen worden. Alle diese Texte zeugen von 

der unbestreitbar gründlichen theologischen 

Erudition ihres Verfassers und gleichzeitig von 

dem Bewusstsein seiner christlichen und bi-

schöflichen Verantwortung für eine zukunfts

offene Gestaltung des christlichen und kirch-

lichen Lebens. Immer wieder bezieht er sich 

auf die biblischen Grundlagen zu den unter-

schiedlichen Themen und beruft sich auf die 

theologischen Entscheidungen, die die Kirche 

im II. Vatikanischen Konzil gefällt hat. Thema-

tische Schwerpunkte sind zum einen die Stel-

lung und die Sendung der Laien in der Kirche, 

zum anderen die Aufgaben und Lebensformen 

der Träger der kirchlichen Ämter. Ausführlich 

geht der Verf. darüberhinaus auf Fragen ein, 

die mit einer gut begründeten Deutung der 

Unterschiedenheit und wechselseitigen Ver-

neues Leben. In ihm wird deutlich, dass der 

mystische Glaube beide die Ewigkeit bereits in 

der Zeit erfahren ließ. Die Gemeinschaft mit 

Gott bzw. Jesus Christus war für sie demnach 

nicht etwas, was sie erst im Jenseits erwarte

ten. Sie fanden Gott schon in der Gegenwart 

in allen Dingen (Ignatius) bzw. erlebten, dass 

Gott auch „zwischen den Kochtöpfen weilt“ 

(Teresa).

Zum Schluss sei noch eine kritische Anmer-

kung erlaubt: Der Hinweis auf die unterschied-

liche Geschlechtszugehörigkeit und Herkunft 

von Teresa und Ignatius erweist sich im Buch 

in mancher Hinsicht als heuristischer Augen

öffner. Allerdings wirkt die mantraartige Wie- 

derholung dieser Unterschiede bisweilen kon-

terkarierend.

Peter Zimmerling

Rudolf Voderholzer
Zur Erneuerung der Kirche
Geistliche Impulse zu aktuellen 
Herausforderungen

Regensburg: Friedrich Pustet 2020, 255 S.,
ISBN 978-3-7917-3138-4, € 24,95.

Der Verf., seit einigen Jahren Bischof in Re-

gensburg, machte in der letzten Zeit über die 

Grenzen seines Bistums hinaus verstärkt auf 

sich aufmerksam. Dabei ging es um den Kurs, 

den der „Synodale Weg“ in der katholischen 

Kirche in Deutschland einzuschlagen beab-

sichtigt. Als die Diskussion über die Entwürfe 

zu diesem Prozess in den Gremien der Bischofs-

konferenz und des Zentralrats der Katholiken 

im Sommer 2019 begann, meldete sich Voder-

holzer zusammen mit dem Kölner Kardinal 

Woelki mit einem Alternativentwurf, der die 

Überschrift „Primat der Evangelisierung“ trug, 

zu Wort. So wurde ganz deutlich, dass er sich, 

wie Woelki, als Christ, als Theologe, als Bi-

schof vor Gott und seinem Gewissen gedrängt 

erlebte, die dringend erforderlichen Erneue-

rungen der Kirche in unserem Land grundle-

gend auf der Ebene der Verlebendigung des 

Buchbesprechungen

107



tierend. In einem kleinen Bändchen stellt nun 

der Wiener Alttestamentler Georg Braulik OSB 

einige dieser „Heiligen“ – die Bibel nennt sie 

„Gerechte“ – vor. Der zweite, deutlich umfang-

reichere Teil des Buches aber widmet sich den 

Psalmen, den Gebeten Davids.

Abel, Abraham, Mose, Rut, Elija, Jeremia und 

Susanna sind bekannte Figuren aus dem Alten 

Testament. Von ihnen und ihrer Gottesbezie-

hung erzählen die Texte der Bibel. In sieben 

kurz gehaltenen Miniaturen skizziert Braulik 

Bilder dieser Figuren und erschließt sorgsam 

einige Aspekte ihres Glaubens und ihrer Got-

tesbeziehung. Die sehr verständlichen Texte la-

den dazu ein, sich in die Glaubensgeschichten 

dieser Personen hineinzufinden. Dazu dienen 

auch Hinweise auf die Rezeption jeder vorge-

stellten Figur im Neuen Testament sowie zeit-

genössische, lyrische Texte (von C. Busta, A. 

Knapp, U. Birnbaum, S. Ben-Chorin und R. M. 

Rilke), mit denen die jeweiligen Betrachtungen 

abschließen. 

Braulik setzt bei seinen Betrachtungen ver-

schiedene Akzente: Mal kommen eher histori-

sche Zusammenhänge in den Blick (Mose, Eli-

ja), mal literarische Motive (Rut), mal ein  

wichtiger Einzeltext (Abraham), mal biogra-

fische Details (Jeremia), mal allegorische Aus-

deutungen (Susanna), mal die besondere Be-

deutung der Figur für das Neue Testament 

(Abel). Die Ausführungen regen zum Weiter-

denken an und stoßen eine Reihe von Fragen 

an, die in dem kleinen Büchlein natürlich nur 

angerissen werden können. Was macht eigent-

lich einen „Heiligen“ aus? Was geschieht mit 

den Großen Israels, wenn die Kirche sie als 

Heilige übernimmt? Wie ist „Heiligkeit“ im 

Blick auf Personen zu denken, die wohl nur als 

literarische Figuren existieren? Mit welchem 

Recht und auf welcher hermeneutischen Basis 

werden schon im Neuen Testament die alttes

tamentlichen Prätexte in Dienst genommen – 

z.T. mit ganz erheblichen Akzentverschiebun

gen gegenüber dem Ursprungssinn dieser 

Texte? Was genau geschieht mit den Texten 

bei einer allegorischen bzw. typologischen 

Auslegung? Wie ist eigentlich das Verhältnis 

wiesenheit von Mann und Frau in der Schöp-

fung und Volk, der Kirche, zu tun haben. Es 

liegt ihm an einer biblisch und theologisch 

gut begründeten Darstellung der Dimensionen 

der Ehe. Besonders anregend sind seine Gedan

ken zur menschlichen Leiblichkeit und an sie 

anknüpfend zur Deutung der verschiedenen 

Aspekte des Sakramentalen im Raum der Kir-

che. Gewährsleute, auf die sich der Verf. nicht 

selten beruft, sind unter vielen anderen insbe-

sondere Joseph Ratzinger/Papst Benedikt XVI. 

und Papst Johannes Paul II., mehrfach auch 

Karl-Heinz Menke. 

Was immer der Verf. mit seinen Texten im 

Sinn hat – stets geht es ihm darum, unserer 

Kirche und in ihr den Gläubigen Wege zu zei-

gen, die zu einer so dringend notwendigen Er-

neuerung und Stärkung beitragen können. Da-

bei scheut er sich nicht, darauf aufmerksam zu 

machen, dass eine Identifikation mit der Kir-

che auch heute nicht gelingen kann, wenn sie 

nicht ein deutliches Profil erkennen lässt. Schon 

immer ging die Kirche ihren Weg durch die 

Zeit im biblisch und geistlich begründeten 

Miteinander von Anpassung und Unterschei-

dung. Daran zu erinnern, ist der Sinn und 

Zweck der hier angebotenen Reflexionen, de-

nen man eine große Leser(innen)schaft wün-

schen kann.

Werner Löser SJ

Georg Braulik
Ins Herz geschaut
Beten mit den Heiligen des Alten Testaments

Innsbruck – Wien: Tyrolia-Verlag 2020, 128 S.,
ISBN 978-3-7022-3866-7, € 14,95.

„Vom Kirchenvater Abraham und anderen Un-

gereimtheiten“ überschrieb Schalom Ben-Cho-

rin 1983 seine „Randerlebnisse im christlich-

jüdischen Dialog“. Dass die Katholische Kirche 

Personen aus der Glaubensgeschichte Israels 

kurzerhand als „Heilige“ bezeichnet, war und 

ist nicht nur für den bekannten Vorreiter des 

Gesprächs zwischen Juden und Christen irri-

Lektüre

108



Glaubenserfahrungen mit dem lebendigen 

Gott bringt Brauliks Buch ins Bewusstsein.

Olaf Rölver

Igna Marion Kramp CJ
Begegnung mit den Geheimnissen des 
Lebens Jesu Christi
Zur biblischen Hermeneutik der Exerzitien

Münster: Aschendorff Verlag 2020, 124 S.,

ISBN 978-3-402-12235-8, € 19,80.

Nach dem Exerzitienbuch des Ignatius von Lo-

yola betrachtet man in Exerzitien Szenen aus 

dem Neuen Testament: Dazu legt die Begleite-

rin dem Exerzitanten die „Geheimnisse des Le-

bens Jesu vor“, also kurze „Punkte“ über Ge-

schichten aus dem Leben Jesu. Mit der Phan-

tasie malt sich der Übende die Szene aus, er 

identifiziert Züge aus seinem Leben und letzt-

lich sich selbst mit Zügen dieser Geschichten, 

er spricht mit Jesus und kommt so in eine in-

tensive Beziehung zu ihm. Die 51 im Exerzi-

tienbuch aufgeführten „Geheimnisse“ sind 

nicht vor allem eine vielleicht austauschbare 

Liste von Schriftstellen, sondern „ein memo-

rierbares und meditierbares Leben Jesu, das der 

Exerzitant sich in Gedächtnis und Herz einprä-

gen soll, um sein Leben daran anzugleichen“ 

(21). Diese ignatianische Methode stammt 

nicht aus dem zeitgenössischen Humanismus, 

sondern aus der spätmittelalterlichen Leben-

Jesu-Frömmigkeit u.a. eines Ludolph von Sach-

sen. – Dieses Vorgehen ist sehr anders als jenes 

der heutigen Bibelwissenschaft. Welche bi-

blische Hermeneutik steht im Exerzitienbuch 

hinter den „Geheimnissen des Lebens Jesu“, 

und wie kann man diese heute adaptieren?

Igna Marion Kramp ist Bibelwissenschaftlerin 

und gehört einem ignatianischen Orden an. 

Sichtlich ringt sie mit der für sie so großen 

Fremdheit des Exerzitienbuchs und versucht, 

die hermeneutische Brücke zur Wissenschaft 

zu schlagen. Ignatius wählt nur Szenen aus 

dem Leben Jesu aus – Kramp betont mehrfach, 

dass man die ganze Bibel lesen müsse, auch 

zwischen biblischen Texten und Lyrik zu be-

stimmen, damit die Autonomie der gegenwär-

tigen Kunst gewahrt bleibt und die künstleri

schen Ausdrucksformen mehr sind als bloße 

Illustrationen alter Geschichten? Da man bei 

der Lektüre den Eindruck hat, dass Braulik zu 

all diesen Dingen Substantielles zu sagen hät-

te, ist man fast enttäuscht, hier nur einen so 

kleinen Ausschnitt dieser Themen zu erhalten.

Stattdessen wendet sich der zweite Teil des Bu

ches David und seinen Psalmen zu und bietet 

acht kurze Auslegungen (Ps 1; 8; 13; 23; 30; 

87; 110; 130). „Die Psalmen nehmen uns hi-

nein in ein uraltes und erprobtes Gespräch 

zwischen Gott und Mensch“ (70). Dieses Ge-

spräch erschließt Braulik anhand von kurzen, 

aber tiefgründigen Meditationen über die Tex

te. Hier spürt man eine tiefe Vertrautheit des 

Verfassers mit diesen Gebeten. Dieser zweite 

Teil des Buches wird durch Erläuterungen zum 

Phänomen der „Davidisierung“ des Psalters 

und zu den Psalmen im Allgemeinen, die 

Braulik „Melodien des Glaubens“ (62) nennt, 

eingeleitet und ist der fruchtbarere Teil des 

Bändchens. Eine kurze Reflexion über das Be-

ten mit den Psalmen, die auch die Gebete Jesu 

waren, schließt das Buch ab und hält noch 

einmal viele wichtige Einsichten bereit. Beige-

fügt ist noch ein kurzer Text des „Wüstenva-

ters“ Johannes Cassian (4./5. Jh.) über das 

Psalmengebet.

Das Buch ist ein Anfang. Es stellt exemplarisch 

einige „Heilige“ des Alten Testaments vor und 

eröffnet anhand von acht Beispielen Wege, 

sich die Psalmen betend zu eigen zu machen. 

Keineswegs geben die Reflexionen Brauliks 

bloß „einige intellektuelle Anregungen“ (121), 

sondern führen in eine christliche Spiritualität 

ein, die von der Geschichte Gottes mit seinem 

Volk Israel geprägt ist und von den biblischen 

„Zeugen für Gottes Heilswerk in der Geschich-

te seines Volkes“ (15) zu erzählen weiß. In die-

ser Geschichte wurden Höhen und Tiefen, 

Glücksmomente und Katastrophen, Verfehlun

gen und Erfahrungen von Vergebung, Dank, 

Klage und Hoffnung zur Sprache und ins Ge-

spräch mit Gott gebracht. Solche dynamische 

Buchbesprechungen

109



ge aus diesem entnommene Perikopen konti-

nuierlich betrachten, eventuell ergänzt durch 

eine Lectio continua des ganzen Textes. Anläss-

lich der Höllenbetrachtung reflektiert sie mit 

Hans Urs von Balthasar über den descensus ad 

inferos, der das Alte Testament gleichsam heils-

geschichtlich-christologisch einholt. 

Die Vorschläge des letzten Teils sind anregend 

und weiterführend, sollten aber wohl in eini-

gen Punkten weiter diskutiert werden. Insge-

samt ist das Buch für ignatianisch Interessierte 

eine hoch willkommene und hilfreiche Studie; 

es arbeitet gründlich, mit genauer Quellen-

kenntnis und denkerischer Präzision, dabei ist 

es ist gut lesbar geschrieben.

Stefan Kiechle SJ

das Alte Testament und die neutestamentliche 

Briefliteratur. Ignatius lässt nicht den bibli-

schen Text lesen, schon gar nicht mit der kri-

tischen Brille heutiger Wissenschaft, die unter-

scheidet zwischen Geschehen und Bericht 

darüber, sondern er nimmt, gleichsam zeitge-

nössisch naiv, die zusammengefasste „Ge-

schichte“ direkt als das Geschehen. Er fokus-

siert ganz auf die Beziehung zur Person Jesu, 

nicht auf die erzählte Heilsgeschichte. In der 

völligen Christozentrik der Exerzitien kann 

das Alte Testament als Beginn der Heilsge-

schichte nicht vorkommen, es ist höchstens 

messianische Verheißung. Selbst die von Igna-

tius verwendeten „Geheimnisse“ sind aus den 

Evangelien stark ausgewählt, so kommen etwa 

keine Heilungsgeschichten und keine Reden 

Jesu vor – Kramp deutet dies mit der Fokussie-

rung der Exerzitien (ab der „Zweiten Woche“) 

auf personale Nachfolge bzw. mit der Wahl 

narrativer Texte, denn nur diese könne man 

mit der gegebenen Methode betrachten. Sehr 

aufschlussreich beschreibt Kramp die biblische 

Hermeneutik des Exerzitienbuchs.

Bei Peter Faber und Jerónimo Nadal, zwei frü-

hen Jesuiten, enge Gefährten des Ignatius und 

große geistliche Meister, findet Kramp weitere 

Anregungen zur Spiritualität der „Geheimnisse 

des Lebens Jesu“. Diese stellt sie ergänzend vor 

und zeigt, wie in der Anfangszeit des Ordens 

die Jesuiten die über die „Geheimnisse“ ver-

mittelte enge Christusbeziehung gelebt haben 

und wie sie, etwa mit einer Art erweitertem 

Rosenkranzgebet, die Auswahl der „Geheim-

nisse“ verbreiterten und diese in ihre Alltags-

frömmigkeit integrierten. 

In einer theologischen Reflexion am Ende 

fragt sich die Autorin, wie man mit den „Ge-

heimnissen“ heute in Exerzitienkursen umge-

hen kann. Sie plädiert für die Verwendung der 

ganzen Heiligen Schrift und macht Vorschläge, 

wie man u.a. das Alte Testament in den Weg 

vor allem der „Ersten Woche“ integrieren 

kann. Sie plädiert auch dafür, mit heutiger 

Hermeneutik Text und Geschehen zu trennen 

und auf beides zu achten. Am besten solle 

man eines der Evangelien auswählen und eini-

Lektüre

110


