Notiz

Bernhard Kérner | Graz

geb. 1949, Dr. theol., Prof. em. fiir Dogmatik
an der Katholisch-Theologischen Fakultdt
Graz, Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

bernhard.koerner@uni-graz.at

Sich von Habermas etwas sagen lassen

In einer Rede zum 80. Geburtstag des jidischen Gelehrten Gershom Scholem
(1897-1982) hat Jirgen Habermas darauf aufmerksam gemacht, dass sich die
Geisteswissenschaften bei der Auslegung von Texten der Vergangenheit ,in je-
ner merkwiirdigen Ambivalenz” bewegen ,zwischen der Erhellung von Doku-
menten, aus denen wir noch Lebenswichtiges lernen kdénnen, und der Entzau-
berung ihres dogmatischen Geltungsanspruches”. So werden die Weitergabe
und Aneignung von Tradition ,zugleich ermoglicht und vernichtet”!. Was heif3t
das? Dazu muss man wissen: Scholem, den Habermas mit seiner Rede ehrt, hat
sich mit judischer Mystik befasst, er war aber selbst kein Mystiker. Er spricht
also iiber etwas, wozu er in seiner eigenen Erfahrung keinen Zugang hat. Wie
kann er dann mystische Texte verstehen und verstindlich machen? Gerade im
Blick auf die Mystik bleibt nur ein Ausweg — der Interpret muss die Texte im
Licht seines Wissens iiber die Mystik, also in der Auflenperspektive und nicht in
der Innenperspektive lesen. Und das gilt nicht nur fiir die Mystik, sondern oft
genug fiir Aussagen des Glaubens tiberhaupt.

Dieser Wechsel der Perspektive mag auf den ersten Blick harmlos erscheinen,
ist es aber nicht. Denn in der Auflenperspektive wird der Wahrheitsanspruch
einer Glaubensiiberzeugung in Klammern gesetzt. Nehmen wir ein Beispiel: Te-
resa von Avila spricht von ihrer mystischen Begegnung mit Christus. Diese ist
fir sie eine Wirklichkeit, eine Erfahrung. Religionswissenschaftler(innen) oder
Theolog(inn)en, die keine mystischen Erfahrungen haben, konnen dariiber nur
in der Aufienperspektive sprechen. Sie sagen — genau genommen - nicht: ,Chris-
tus ist Teresa erschienen”, sondern nur ,Teresa war liberzeugt, dass ihr Christus
erschienen ist”. Das kann sogar ein(e) Atheist(in) sagen, denn der Geltungsan-
spruch der mystischen Erfahrung ist in Klammern gesetzt, ,entzaubert” — wie
Habermas sagt.

1 J. Habermas, Politik, Kunst, Religion. Stuttgart 1978, 133.

n3




Notiz

Was haben diese Uberlegungen mit gelebter Spiritualitit und Seelsorge zu tun? Ich
meine: sehr viel. Dass in unserer Gesellschaft die religiose Rede eine grofie Heraus-
forderung darstellt, ist nicht neu. Was Jiirgen Habermas anspricht, wird dabei al-
lerdings kaum in Rechnung gestellt. Es ist zuzugeben, dass es manchmal gut, ja un-
umgénglich sein kann, in der Auflenperspektive zu sprechen, einfach wiederzuge-
ben, was andere im Glauben erfahren und erkannt haben. Oder was in der Bibel
berichtet wird. Dabei kann die Frage, ob es das gibt, wovon erzdhlt wird, offen-
bleiben. Aber frither oder spater stellt sich dann doch die Frage, wie es wirklich
war, oder ob es das geben kann, wovon die Rede ist. Und das heif3t: Man muss
von der Aufien- in die Innenperspektive wechseln.

Damit ist aber klar, dass eine universitare Ausbildung fiir die Seelsorge, geistli-
che Begleitung, Exerzitien, Predigt usw. allein nicht gentigt. Theologie an der Uni-
versitdt erhebt den Anspruch, Wissenschaft zu sein. Zumal heute will sie dadurch
ihren Platz im Haus der Wissenschaften sichern. Deshalb wird sie iber Gott in der
Regel — nicht anders als die Religions- oder Kulturwissenschaften — in der Aufien-
perspektive sprechen. Das schliefst nicht aus, dass Vortragende dann und wann
auch in der Innenperspektive ihren Glauben erkennen lassen. Das auch, weil es
fiir Studierende manchmal irritierend ist, dass der Glaube so distanziert themati-
siert wird. Erst recht gilt das fiir die Seelsorge. Wird nur in der Auflenperspektive
gesprochen, dann kann das Geglaubte nicht durch das Zeugnis als Wirklichkeit
zur Sprache kommen. Ob es gilt, bleibt unklar.

Wo aber lernt man das Sprechen in der Innenperspektive? Manche werden ein
solches Sprechen als Fundamentalismus zurtickweisen. Zu Unrecht, denn in die-
sem Fall wére ja auch die Bibel durch und durch fundamentalistisch. Andere wer-
den sich mit einem wissenschaftlichen Studium begniigen und fiir die Seelsorge
ungeeignet sein. Wer nur referiert, was andere im Glauben gesagt haben, bleibtim
entscheidenden Augenblick das Wesentliche schuldig. Schlief3lich gibt es die Mog-
lichkeit, dass Absolvent(inn)en eines Studiums zwar in der Innenperspektive des
Glaubens sprechen, aber auf ungeiibte, vielleicht auch peinliche Weise. Anders
gesagt: Der Ubergang von der Auflenperspektive zur Innenperspektive ist ein ent-
scheidender Ort, um sich klar zu werden, worum es im Glauben eigentlich geht
und wie es um den eigenen Glauben steht. Die Suche nach den rechten Worten
ist die Suche nach der ,Sache”. Man darf sie sich nicht ersparen. Wenn es um Gott
geht, gentigt es nicht, sagen zu kdnnen, wie Thomas von Aquin von ihm spricht
oder Henri de Lubac - auch ich selbst muss sagen konnen, wer Gott ist. Das wird
mir durch den Glauben abverlangt und natiirlich auch durch die Seelsorge.

Nur durch mein Sprechen in der Innenperspektive, also durch mein Zeugnis
kann ich vermeiden, dass die Weitergabe und Aneignung unserer christlichen
Tradition — mit den Worten von Jirgen Habermas — zugleich ermoglicht und ver-
nichtet wird. Nur so gewinne ich Klarheit tiber meinen Glauben und kann ich fiir
andere eine Stiitze im Glauben werden.

14



