
1	 J. Habermas, Politik, Kunst, Religion. Stuttgart 1978, 133.

Sich von Habermas etwas sagen lassen

In einer Rede zum 80. Geburtstag des jüdischen Gelehrten Gershom Scholem 
(1897–1982) hat Jürgen Habermas darauf aufmerksam gemacht, dass sich die 
Geisteswissenschaften bei der Auslegung von Texten der Vergangenheit „in je­
ner merkwürdigen Ambivalenz“ bewegen „zwischen der Erhellung von Doku­
menten, aus denen wir noch Lebenswichtiges lernen können, und der Entzau­
berung ihres dogmatischen Geltungsanspruches“. So werden die Weitergabe 
und Aneignung von Tradition „zugleich ermöglicht und vernichtet“1. Was heißt 
das? Dazu muss man wissen: Scholem, den Habermas mit seiner Rede ehrt, hat 
sich mit jüdischer Mystik befasst, er war aber selbst kein Mystiker. Er spricht 
also über etwas, wozu er in seiner eigenen Erfahrung keinen Zugang hat. Wie 
kann er dann mystische Texte verstehen und verständlich machen? Gerade im 
Blick auf die Mystik bleibt nur ein Ausweg – der Interpret muss die Texte im 
Licht seines Wissens über die Mystik, also in der Außenperspektive und nicht in 
der Innenperspektive lesen. Und das gilt nicht nur für die Mystik, sondern oft 
genug für Aussagen des Glaubens überhaupt.

Dieser Wechsel der Perspektive mag auf den ersten Blick harmlos erscheinen, 
ist es aber nicht. Denn in der Außenperspektive wird der Wahrheitsanspruch 
einer Glaubensüberzeugung in Klammern gesetzt. Nehmen wir ein Beispiel: Te­
resa von Avila spricht von ihrer mystischen Begegnung mit Christus. Diese ist 
für sie eine Wirklichkeit, eine Erfahrung. Religionswissenschaftler(innen) oder 
Theolog(inn)en, die keine mystischen Erfahrungen haben, können darüber nur 
in der Außenperspektive sprechen. Sie sagen – genau genommen – nicht: „Chris­
tus ist Teresa erschienen“, sondern nur „Teresa war überzeugt, dass ihr Christus 
erschienen ist“. Das kann sogar ein(e) Atheist(in) sagen, denn der Geltungsan­
spruch der mystischen Erfahrung ist in Klammern gesetzt, „entzaubert“ – wie 
Habermas sagt.   

113

Notiz

Bernhard Körner | Graz

geb. 1949, Dr. theol., Prof. em. für Dogmatik 
an der Katholisch-Theologischen Fakultät 
Graz, Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

bernhard.koerner@uni-graz.at



Was haben diese Überlegungen mit gelebter Spiritualität und Seelsorge zu tun? Ich 
meine: sehr viel. Dass in unserer Gesellschaft die religiöse Rede eine große Heraus­
forderung darstellt, ist nicht neu. Was Jürgen Habermas anspricht, wird dabei al­
lerdings kaum in Rechnung gestellt. Es ist zuzugeben, dass es manchmal gut, ja un­
umgänglich sein kann, in der Außenperspektive zu sprechen, einfach wiederzuge­
ben, was andere im Glauben erfahren und erkannt haben. Oder was in der Bibel 
berichtet wird. Dabei kann die Frage, ob es das gibt, wovon erzählt wird, offen­
bleiben. Aber früher oder später stellt sich dann doch die Frage, wie es wirklich 
war, oder ob es das geben kann, wovon die Rede ist. Und das heißt: Man muss 
von der Außen- in die Innenperspektive wechseln.  

Damit ist aber klar, dass eine universitäre Ausbildung für die Seelsorge, geistli­
che Begleitung, Exerzitien, Predigt usw. allein nicht genügt. Theologie an der Uni­
versität erhebt den Anspruch, Wissenschaft zu sein. Zumal heute will sie dadurch 
ihren Platz im Haus der Wissenschaften sichern. Deshalb wird sie über Gott in der 
Regel – nicht anders als die Religions- oder Kulturwissenschaften – in der Außen­
perspektive sprechen. Das schließt nicht aus, dass Vortragende dann und wann 
auch in der Innenperspektive ihren Glauben erkennen lassen. Das auch, weil es 
für Studierende manchmal irritierend ist, dass der Glaube so distanziert themati­
siert wird. Erst recht gilt das für die Seelsorge. Wird nur in der Außenperspektive 
gesprochen, dann kann das Geglaubte nicht durch das Zeugnis als Wirklichkeit 
zur Sprache kommen. Ob es gilt, bleibt unklar. 

Wo aber lernt man das Sprechen in der Innenperspektive? Manche werden ein 
solches Sprechen als Fundamentalismus zurückweisen. Zu Unrecht, denn in die­
sem Fall wäre ja auch die Bibel durch und durch fundamentalistisch. Andere wer­
den sich mit einem wissenschaftlichen Studium begnügen und für die Seelsorge 
ungeeignet sein. Wer nur referiert, was andere im Glauben gesagt haben, bleibt im 
entscheidenden Augenblick das Wesentliche schuldig. Schließlich gibt es die Mög­
lichkeit, dass Absolvent(inn)en eines Studiums zwar in der Innenperspektive des 
Glaubens sprechen, aber auf ungeübte, vielleicht auch peinliche Weise. Anders 
gesagt: Der Übergang von der Außenperspektive zur Innenperspektive ist ein ent­
scheidender Ort, um sich klar zu werden, worum es im Glauben eigentlich geht 
und wie es um den eigenen Glauben steht. Die Suche nach den rechten Worten 
ist die Suche nach der „Sache“. Man darf sie sich nicht ersparen. Wenn es um Gott 
geht, genügt es nicht, sagen zu können, wie Thomas von Aquin von ihm spricht 
oder Henri de Lubac – auch ich selbst muss sagen können, wer Gott ist. Das wird 
mir durch den Glauben abverlangt und natürlich auch durch die Seelsorge.       

Nur durch mein Sprechen in der Innenperspektive, also durch mein Zeugnis 
kann ich vermeiden, dass die Weitergabe und Aneignung unserer christlichen 
Tradition – mit den Worten von Jürgen Habermas – zugleich ermöglicht und ver­
nichtet wird. Nur so gewinne ich Klarheit über meinen Glauben und kann ich für 
andere eine Stütze im Glauben werden.

114

Notiz


