
1	 M. Delbrêl, Wir Nachbarn der Kommunisten. Diagnosen. Übers. u. Vorwort v. H. U. von Balthasar. Ein-
siedeln 1975, 9.

Madeleine Delbrêl
Ein Interview mit Annette Schleinzer

Christoph Benke: Sehr geehrte Frau Dr. Schleinzer, Sie haben sich in mehreren 
Publikationen intensiv mit der Person und dem Werk Madeleine Delbrêls ausei-
nandergesetzt. Was fasziniert Sie persönlich, immer noch und immer neu, an ihr? 

Annette Schleinzer: Als ich Anfang der 1980er-Jahre anfing, mich mit Madeleine 
Delbrêl zu beschäftigen, bin ich oft nach Ivry zu ihren damals noch lebenden Ge-
fährtinnen gefahren. Dort hat mich als erstes der einfache Lebensstil der Gemein-
schaft fasziniert. Das Haus in der Rue Raspail Nr. 11 war ein „Haus der offenen 
Tür“. Wer vorbeikam, wurde mit großer Wärme und Herzlichkeit aufgenommen. 
Mir wurde sofort der Zugang zu allen Schriften Madeleines ermöglicht, die da-
mals noch größtenteils unveröffentlicht waren. Dabei ist mir in diesen Texten 
und in den Gesprächen mit ihrer Gemeinschaft entgegengekommen, wie leben-
dig, wie zeitgemäß und zugleich wie geerdet ihre Spiritualität ist. Gedichte wie 
„Die Liturgie der Außenseiter“, „Fahrradspiritualität“ oder „Der Ball des Gehor-
sams“ spiegeln etwas von ihrer Frische und Originalität wider. Jenseits traditio-
neller pastoraler Konzepte ging sie zusammen mit ihren Gefährtinnen einen ganz 
eigenständigen kirchlichen Weg, um Gott mitten im atheistischen Milieu einer 
Arbeiterstadt „einen Ort zu sichern“.

Je mehr ich mich mit ihr und ihren Schriften beschäftigt habe und in ver-
schiedenen Veranstaltungen mit anderen über sie ins Gespräch kam, desto be-
wusster wurde mir, wie sehr sie eine Gotteszeugin für unsere heutige Zeit ist. Sie 
legt „uns das Zeitalter nach dem Konzil“ aus, schreibt einer ihrer engsten Freun
de, der Dominikaner und spätere Arbeiterpriester Jacques Loew.1

Annette Schleinzer | Röderhof

geb. 1955, Dr. theol., Exerzitienbegleiterin, 
Ordinariatsrätin und Theologische Referentin 
des Bischofs von Magdeburg

annette.schleinzer@t-online.de

124

Nachfolge



Dabei leuchtet für mich inzwischen eine frappierende Verwandtschaft mit Papst 
Franziskus auf. Ich halte sie für eine Prophetin einer „Kirche im Aufbruch“, wie 
sie dem Papst so sehr am Herzen liegt. Sie ist ganz buchstäblich „an die Ränder“ 
gegangen und hat ihr Leben mit den Armen geteilt. Wie Papst Franziskus war sie 
durch die Intuition ihres Herzens ein „Genie der Begegnung“. 

Das ist es wohl auch, was bei vielen Menschen ihrer Umgebung über ihre 
Texte hinaus einen bleibenden Eindruck hinterlassen hat. Ob das nun ein emeri-
tierter Professor war, Jugendliche aus der Nachbarschaft, traumatisierte ehema-
lige Kriegsgefangene oder die zahlreichen Priester und Ordensleute, die mit ihr 
in Kontakt kamen: Dem Charme ihrer Persönlichkeit konnte sich kaum jemand 
entziehen. Mit ihrem südfranzösischen Temperament, ihrer Vorliebe für Rotwein 
und Gauloises hat sie Grenzen überwunden und Brücken gebaut. Sie war „eine 
Lebende“, wie eine Freundin einmal schrieb – eine lebensfrohe, Mut machende 
Frau, und dies trotz zahlreicher schwerer Schicksalsschläge und immer wieder-
kehrender Krankheiten. Was sie mir persönlich am tiefsten bedeutet, habe ich in 
dem Satz eines ihrer marxistischen Freunde wiedergefunden: „Wenn man Made-
leine kennenlernte, lernte man etwas vom Antlitz Gottes kennen.“

Christoph Benke: Stoßen die Person und das Werk Madeleine Delbrêls heute 
noch im deutschsprachigen Raum auf Interesse? Wird sie in Frankreich rezipiert?

Annette Schleinzer: Ich nehme wahr, dass das Interesse an Madeleine Delbrêl 
im deutschsprachigen Raum seit einigen Jahren immer mehr zunimmt. Ihre Tex
te sind bei den verschiedensten Menschen, Gruppen und Gemeinschaften nach 
wie vor sehr gefragt und werden als Inspiration für die eigene Berufung und all-
tägliche Lebenshilfe empfunden. Das betrifft Familien und Einzelne genauso wie 
Ordenschrist(inn)en, und inzwischen auch evangelische Christ(inn)en. Ich weiß, 
dass nicht wenige engagierte Gläubige in ihr eine prophetische Gestalt für den 
Synodalen Weg der katholischen Kirche in Deutschland sehen. 

In Frankreich gibt es inzwischen ebenso eine stärkere Rezeption, was sich z.B. 
darin zeigt, dass es sowohl in Paris als auch in der Diözese Lille Gruppen gibt, 
die gemeinsam nach einem Weg suchen, miteinander im Geist Madeleine Del-
brêls zu leben.  

Christoph Benke: Zuletzt haben Sie die Übersetzung der Biografie verantwortet. 
Auf welche Neuigkeiten sind Sie dabei gestoßen? Welche Zusammenhänge wa-
ren auch Ihnen so bisher nicht bekannt?

Annette Schleinzer: Neu waren für mich vor allem die Briefe, die Madeleine 
Delbrêl einige Jahre nach ihrer Konversion an ihren geistlichen Begleiter, Abbé 
Lorenzo, geschrieben hat. Diese Briefe wurden erst im Jahr 2004 gefunden und 

125

Madeleine Delbrêl



2	 M. Delbrêl, J’aurais voulu … Textes à ses équipières 1950–1956. Vol. 2. Paris 2016 (= Œuvres complètes 
Tome XIV), 273.

der damaligen Verantwortlichen ihrer Gemeinschaft übergeben. Sie spiegeln eine 
ganz innige Christusbeziehung wider, ohne die sich die Entscheidung für ihre 
Lebensform und viele ihrer späteren Texte in ihrer Tiefe kaum verstehen lassen. 
Neu war für mich auch, dass sich Madeleine und Frère Roger Schutz im Dezem-
ber 1959 in Taizé getroffen haben, um sich über das Thema Taufe auszutauschen. 

Christoph Benke: Madeleine Delbrêl wollte nichts weiter als in Gemeinschaft 
„nach dem Evangelium leben“. Dennoch spielte in der Geschichte der Equipe 
Madeleine Delbrêls deren kirchenrechtliche Einordnung eine nicht unwesent-
liche Rolle. Gibt es dazu neue Erkenntnisse? 

Annette Schleinzer: Madeleine Delbrêl bezeichnete ihre Gemeinschaft gern als 
„inclassable“: als kirchenrechtlich nicht einzuordnen. Auch wenn es ihr immer 
wichtig war, „echte Laien“ zu bleiben, denen die Taufe als Grundlage genügt, 
so gab es in ihrer Lebensform doch auch eine innere Verwandtschaft mit dem 
Ordensleben. „Wir sind ein lebender Widerspruch“2, schrieb sie einmal. Diesen 
Widerspruch auszuhalten, fiel einigen Mitgliedern ihrer Equipe nicht leicht. Zu-
dem gab es auch von außen immer wieder Anfragen zu ihrem Status, gerade von 
Seiten ihrer Pfarrei.  

Als 1947 die (faktisch damals bereits bestehenden) Säkularinstitute durch die 
Konstitution „Provida Mater“ kirchlich approbiert wurden, sahen viele ihrer Ge-
fährtinnen eine Lösung darin, sich einem Säkularinstitut anzuschließen. Es kam 
dann tatsächlich zu Gesprächen mit dem Institut „Caritas Christi“. In der Biogra-
fie wird dieses für Madeleine sehr schmerzhafte Ringen ausführlich dargestellt; 
vor allem wird deutlich, wie sehr der spätere Pariser Kardinal Veuillot von An-
fang an Vorbehalte gegen einen solchen Anschluss hatte. Er half dann der Ge-
meinschaft, sich ihrer ursprünglichen Berufung zu vergewissern. 

Christoph Benke: Wie geht es der Equipe heute?

Annette Schleinzer: Die ursprüngliche Equipe existiert nicht mehr. Die letzte 
von Madeleines Gefährtinnen ist 2018 im Alter von fast 100 Jahren gestorben. Es 
gibt aber einen sehr engagierten Verein (Association des Amis de Madeleine Delbrêl), 
der ihr Anliegen in verschiedener Weise weiterträgt. Zum Beispiel wird drei Mal 
im Jahr ein sogenannter „Freundesbrief“ herausgegeben, der inzwischen 400 
Adressat(inn)en hat, darunter zahlreiche Personen außerhalb Frankreichs, viele 
davon in Italien. Darin wird über aktuelle Veranstaltungen, Entwicklungen und 
Publikationen berichtet. 

126

Nachfolge



3	 M. Delbrêl, Indivisible Amour. Pensées détachées inédites. Préface de J. Sommet, Introduction de C. de 
Boismarmin. Paris 1991, 40.

4	 G. François / B. Pitaud, Madeleine Delbrêl. Die Biografie. München 2019, 102.
5	 Ebd., 103.

In mehreren Ländern – vor allem in Italien, aber auch in Deutschland und Öster-
reich – haben sich zudem Menschen zusammengefunden, die sich spirituell an 
Madeleine Delbrêl orientieren. Seit zwei Jahren beschäftigt sich zum Beispiel in 
Paris eine Gruppe von derzeit 20 Personen mit der Frage, eventuell eine neue Ge-
meinschaft im Geist Madeleines zu gründen. 

Christoph Benke: Im Folgenden beziehe ich mich auf die Biografie: Abbé Lorenzo 
war viele Jahre der Beichtvater von Madeleine Delbrêl. Wie würden Sie dabei das 
Verhältnis von Geistlicher Führung, Gehorsam und Freiheit (die Madeleine sich 
gelegentlich Abbé Lorenzo gegenüber herausnahm) sehen?

Annette Schleinzer: Das Thema Gehorsam war für Madeleine Delbrêl zentral. 
Gehorsam stand für sie immer im Dienst der Freiheit: der Freiheit, sich ganz und 
gar von Gott erfüllen zu lassen. „Der rein äußere Gehorsam hat [deshalb] keinen 
Wert“, schreibt sie. „Er ist vielleicht eine Übung der Disziplin, aber das ist noch 
keine Liebe. Gehorsam ist vielmehr die Lust, in Gottes Hand zu sein.“3 

Eine wichtige Hilfe auf diesem Weg war für sie die geistliche Begleitung, vor 
allem durch Abbé Lorenzo, nach seinem Tod durch Kardinal Veuillot. Gerade in 
der Zeit nach ihrer Konversion hat Abbé Lorenzo ihr geholfen, sich ihrer eigenen 
Berufung zu vergewissern. Sie hat sich ihm deshalb zutiefst anvertraut. Zugleich 
behielt sie sich aber vor, sich kritisch mit ihm auseinanderzusetzen. Denn Abbé 
Lorenzo war von seiner Veranlagung her eher zurückhaltend und „nicht beson-
ders auf Abenteuer aus“4. So blieb er in Bezug auf die eigenständige Berufung 
ihrer Gemeinschaft zeitlebens skeptisch. „Unsere Familie ist sozusagen trotz M. 
l’abbé zustande gekommen, aber ohne ihn hätte sie natürlich auch nicht exis
tiert“5, schrieb sie einmal an Jacques Loew. 

Christoph Benke: Heute wird in kirchlichen Kreisen viel von Mission und mis
sionarischer Spiritualität gesprochen. Wie würden Sie Madeleine Delbrêls Sicht 
von Mission skizzieren?

Annette Schleinzer: Wie beim Thema Gehorsam gehören für Madeleine Delbrêl 
Mission und Freiheit untrennbar zusammen. Sie ist weit davon entfernt, andere 
„bekehren“ zu wollen oder Mitglieder für die Kirche zu gewinnen: „Wenn Pierre 
kein Christ ist, dann geht es mir nicht in erster Linie darum, dass er wie ich ka-
tholisch wird und der Kirche angehört“, schreibt sie. „Was ich mir für ihn wün-
sche, ist, dass er den Gott des Evangeliums und dadurch auch seine eigene Be-

127

Madeleine Delbrêl



6	 A. Schleinzer, Madeleine Delbrêl. Prophetin einer Kirche im Aufbruch. Impulse für Realisten. München 
22018, 55.

7	 M. Delbrêl, Auftrag des Christen in einer Welt ohne Gott. Vollständige u. überarb. Neuausgabe. Ein-
siedeln 2000, 41.

8	 M. Delbrêl, Gebet in einem weltlichen Leben. Ausgewählt, übers. u. eingel. v. H. U. von Balthasar. (Ein-
siedeln 1974) Einsiedeln 51993, 102.

9	 M. Delbrêl, Auftrag des Christen, 184 [s. Anm. 7].

stimmung kennenlernt.“6 Wenn sie so zutiefst die Freiheit anderer Menschen 
und deren ganz persönliche Lebensgeschichte respektiert, hält sie zugleich mit 
ihrem eigenen Glauben nicht hinter dem Berg. Vielmehr möchte sie von dem 
unvergleichlichen Glück erzählen, das Gottes Existenz für sie selbst bedeutet. 
Leidenschaftlich ist sie daran interessiert, dass die Menschen seine heilende und 
befreiende Liebe erfahren, für die Jesus Christus in die Welt gekommen ist. Sie 
möchte ihnen so begegnen, dass etwas von seiner Lebensdynamik überfließen 
und ihr Herz erreichen kann. 

Untrennbar davon ist ein weiteres missionarisches Motiv, das für sie im Grun-
de immer das erste ist: Gott zu bezeugen aus Liebe zu ihm. Sie spricht in diesem 
Zusammenhang von Verherrlichung: „Die Verherrlichung Gottes [ist] schließ-
lich das höchste Motiv jeder missionarischen Bemühung.“7 Je mehr Gott für das 
Leben vieler Menschen überflüssig geworden ist, desto mehr fühlt sich Madelei-
ne gedrängt, ihn sichtbar und hörbar werden zu lassen. Vor aller Augen will sie 
ihm den Vorzug geben, um seinetwillen, um der Liebe willen, mit der er geliebt 
werden will. 

In alldem ist Mission für sie keine „Zutat“ zum „normalen“ christlichen Le-
ben. Sie ist auch nicht die besondere Berufung derer, die „in die Missionen ge-
hen“. Das Evangelium zu verkünden ist vielmehr die „normale Reaktion unseres 
Organismus auf die Entchristlichung“8. Das setzt voraus, sich selbst der Liebe 
Gottes zu öffnen. Wenn dann „so die Liebe Gottes in uns frei wird, weil wir uns 
ganz und gar ihr ausliefern, dann ist Gott nicht nur gegenwärtig, sondern auch 
offenbar; etwas von ihm wird den Menschen sichtbar – uns selbst und den an-
deren.“9

Christoph Benke: Welche Sicht von „Welt“ hat Madeleine Delbrêl? Was emp-
fiehlt sie den Christ(inn)en von heute für das Zugehen auf eine säkulare Welt? 
Welche „Ausstattung“ benötigen sie? 

Annette Schleinzer: Madeleine Delbrêl verwendet das Wort „Welt“ in zweifa
cher Bedeutung. Zum einen ist die Welt (le monde) für sie die irdische Wirklich-
keit, Gottes Schöpfung, die wir verantwortlich mitzugestalten haben. Gott ist 
überall in dieser Welt zu finden, nicht nur an den Orten, an denen er aus dem 
Blickwinkel traditioneller Kirchlichkeit vermutet wird. Sie hat ihn z.B. im Lärm 
der Straße entdeckt, in einem Pariser Szene-Café, überall dort, wo Menschen le-

128

Nachfolge



10	 M. Delbrêl, Wir Nachbarn der Kommunisten, 167 [s. Anm. 1].
11	 M. Delbrêl, La question des prêtres-ouvriers. La leçon d’Ivry. Textes missionnaires. Vol. 4. Paris 2012 
	 (= Œuvres complètes Tome X), 252.

ben, in der ganzen Schöpfung. Deshalb gibt es für sie im Grunde auch nichts 
„Profanes“; der Alltag wird zum „Ort“ der Gotteserfahrung.

Zum anderen verwendet sie das Wort „Welt“ (le Monde) im Sinne des Johan-
nesevangeliums: die Menschenwelt, die aus sich selbst und für sich selbst da 
sein will und sich Gott gegenüber verschließt. Es ist jene Welt, mit der Jesus 
letztlich in einen tödlichen Konflikt geraten ist, die er aber durch seinen Tod 
und seine Auferstehung überwunden hat (vgl. Joh 16,33).

Darum müssen sich Christ(inn)en, wenn sie auf die „säkulare Welt“ zugehen, 
dieser doppelten Bedeutung von „Welt“ bewusst sein. Richtschnur ist ihr dabei 
das Doppelgebot der Liebe. Das bedeutet: Ganz „in der Welt zu sein“, den Men-
schen zugewandt, bereit zum Dialog und zum leidenschaftlichen Einsatz für die 
Benachteiligten. Eine elementare Aufgabe der Kirche und damit der Gläubigen 
ist es deshalb, „aus sich herauszugehen“, wie Papst Franziskus immer wieder 
schreibt. Dazu ist es erforderlich, sich auf die jeweilige Zeit mit ihren Bedingun
gen und Erkenntnissen einzulassen. Christ(inn)en müssen, so Madeleine, „den 
Menschen dieser Welt als (…) Schicksalsgefährten verbunden sein wollen“10. Ja, 
noch mehr: „Können die anderen in unserem Gesicht das Antlitz Christi erken-
nen, das wir ihnen schulden“11? Und umgekehrt: Entdecken wir Christus im 
Gesicht anderer, vor allem auch im Gesicht der Fremden?

Zugleich kommt es darauf an, „nicht von der Welt“ zu sein, d.h. aus dieser 
doppelt-einen Liebe heraus eine kritische Distanz zu wahren, wo diese Liebe 
verraten oder mit Füßen getreten wird; einerseits aus ganzem Herzen auf das 
Gelingen menschlichen Lebens zu hoffen und dafür zu kämpfen, andererseits 
zu wissen, dass es eine letzte Erfüllung dieser Hoffnung nur von Gott her gibt. 
Für Madeleine Delbrêl bedeutet dies z.B. die Weigerung, in die Kommunistische 
Partei einzutreten, obwohl sie keinerlei Berührungsängste mit den führenden 
Parteigenossen hatte und sich als Sozialarbeiterin Seite an Seite mit ihnen für 
bessere Lebensbedingungen der Menschen einsetzte. Der Glaube ließ sie hell-
sichtig dafür werden, dass die Wirklichkeit ambivalent ist: Überall ist Gott am 
Werk, überall kann sich aber auch ein Widerstand gegen Gott und seine univer-
sale Liebe verbergen, mitten in der Kirche und im Herzen jedes Christen und 
jeder Christin. 

Diese „Unterscheidung der Geister“ zählt für Madeleine zum „christlichen 
Realismus“. Er erfordert letztlich vor allem eines: die eigene Umkehr zum leben-
digen Gott. Der Glaube muss „zu seinen Grundlagen zurückkehren. Man kann 
nicht länger Energie an das verschwenden, was peripher und nicht grundlegend 
ist. Menschen müssen zum Zentrum zurückkehren, zum Kern dessen, was allein 
nähren und das Herz im Winter wärmen kann.“12

129

Madeleine Delbrêl



12	 E. A. Johnson, Der lebendige Gott. Eine Neuentdeckung. Freiburg i. Br. 2016, 53.
13	 M. Delbrêl, La question des prêtres-ouvriers, 193.203 [s. Anm. 11].
14	 M. Delbrêl, Athéismes et évangelisation. Textes missionnaires. Vol. 2. Paris 2010 (= Œuvres complètes 

Tome VIII), 119f.
15	 M. Delbrêl, La femme, le prêtre et Dieu. Au cœur du mystère intime de l’Église. Textes missionnaires. Vol. 

3. Paris 2011 (= Œuvres complètes Tome IX), 196f.

Madeleine Delbrêl ist davon überzeugt, dass das eine immer neue Bewusstseins-
bildung erfordert. Den Getauften ihre Würde und ihre Verantwortung lediglich 
zuzusprechen, genügt nicht. Erforderlich sind vielmehr Erfahrungsräume, in de-
nen sich Erwachsene existentiell mit ihrem Glauben auseinandersetzen und ihn 
vertiefen können. „Heutzutage brauchen wir“, so schreibt Madeleine, „zualler-
erst eine Unterweisung im Glauben“, und das ist noch einmal etwas Anderes als 
„ein Unterrichtsprogramm“, das absolviert wird.13 Es geht um ein persönliches 
Verhältnis zu Gott, um eine Lebensgemeinschaft mit Jesus Christus und um die 
daraus hervorquellende Hoffnung für sich selbst und für andere. 

Christoph Benke: Das weltanschauliche Gegenüber, mit dem sich Madeleine 
Delbrêl auseinanderzusetzen hatte, war der Marxismus. Der Marxismus hat – 
pauschal formuliert – einem weltanschaulichen Pluralismus, einer gewissen 
Gleichgültigkeit bzw. einer „religionsfreundlichen Gottlosigkeit“ (J. B. Metz) 
Platz gemacht. Wie würde Madeleine Delbrêl darauf reagieren? 

Annette Schleinzer: Madeleine Delbrêl hat eine solche Entwicklung Anfang der 
1960er-Jahre des vergangenen Jahrhunderts selbst schon vorausgesehen. So 
schreibt sie in einem Text, um den sie zur Vorbereitung des Zweiten Vatikani
schen Konzils gebeten worden war: „Lautlos naht der Kirche eine Grundgefahr: 
die Gefahr einer Zeit, einer Welt, in der Gott nicht mehr geleugnet, nicht mehr 
verfolgt, sondern ausgeschlossen, in der er undenkbar sein wird; einer Welt, in 
der wir seinen Namen herausschreien möchten, es aber nicht können, weil uns 
kein Platz bleibt, wo wir unsere Füße hinstellen könnten.“14

In diesem Text wirbt sie eindringlich dafür, dass sich der Glaube in jeder Zeit 
neu verleiblichen muss. Sie war davon überzeugt, dass wir einen tiefen Wandel 
durchleben, in der sich die Gestalt von Glaube und Kirche verändert. Werden 
Traditionen und Strukturen hingegen als unveränderlich betrachtet und deshalb 
nur bewahrt, hält Madeleine das für eine „christliche Mentalität“, die der leben
digen Weitergabe des Glaubens im Weg steht15. Dann verkünden wir „nicht 
mehr die ‚Gute Nachricht‘, weil das Evangelium keine neue Nachricht mehr für 
uns ist: Wir sind daran gewöhnt, es ist eine alte Nachricht geworden. Der leben-
dige Gott ist kein ungeheures, umwerfendes Glück mehr; er ist etwas, was uns 
zusteht, der Hintergrund unseres Daseins. (…) Wir teilen nicht die ewige Neuig

130

Nachfolge



keit Gottes mit, sondern sind Polemiker, die eine Lebensanschauung verteidi-
gen, die überdauern soll. Somit wäre es unnütz, anderen nahe zu sein, um ge-
hört zu werden, ihre Sprache zu sprechen, für sie präsent und lebendig zu sein, 
falls wir (…) nicht selber die vollständige Botschaft wiedergefunden hätten, die 
wir empfangen haben und weitergeben müssen.“16

Solchen Texten, die Madeleine Delbrêl Anfang der 1960er-Jahre geschrieben 
hat, entnehme ich, dass sie heute ähnlich reagieren würde wie zu ihrer Zeit. Ein 
weltanschaulicher Pluralismus oder eine „religionsfreundliche Gottlosigkeit“ 
bzw. auch eine Gottvergessenheit wären für sie vermutlich sogar noch eine tie
fere Provokation „zur einfachsten und größten menschlichen Berufung: der Be-
rufung für Gott, der Berufung zu Gott hin, der Berufung des glaubenden Men-
schen, sich selbst und alles, was existiert, an Gott zu binden“17. Und dies „ohne 
Propaganda und ohne Inkognito“18. Damit meinte sie, Taktiken und Werbestra-
tegien zu vermeiden – zugleich aber nicht davor zurückzuschrecken, sich ggf. 
offensiv in das vielstimmige Konzert der Meinungen einzubringen. „Wir haben“, 
schreibt sie, „nicht nur als Christen zu leben, sondern Christus auch laut zu ver-
künden.“19 

Was ihr bei alldem zu Lebzeiten das Wichtigste war, wäre es dann wohl auch 
heute: das Gebet, und dabei vor allem die Anbetung. Anbetung ist für sie mehr 
als eine Gebetsweise unter anderen. In der Anbetung ist von uns „nicht die Re
de, da sie auf Gott als Gott hinzielt“20. Sie erscheint ihr als ein „Akt elementarer 
Gerechtigkeit“ gegenüber Gott und zugleich als „die größte Wohltat, die man 
der Welt erweisen kann“21. Es ging ihr darum, kontemplativ mitten in der Welt 
zu leben, Gott „einen Ort zu sichern“. „Vor allem der Anbetung überantwortet 
sein. (…) Erkennen, dass hier der eigentliche Akt der Erlösung geschieht; glau-
ben im Namen der Welt, hoffen für die Welt, lieben im Namen der Welt.“22 

Christoph Benke: Was würde Madeleine Delbrêl der Kirche in Deutschland, 
Österreich oder in der Schweiz heute empfehlen? Ihre (fiktive) Eingabe an den 
Synodalen Vorgang – wie lautet dieser?

Annette Schleinzer: Dazu möchte ich ein Zitat von Madeleine Delbrêl anfüh-
ren, das teilweise aus dem vorhin erwähnten Text zur Vorbereitung des Konzils 
stammt und das meines Erachtens an Aktualität nichts eingebüßt hat: „Der 

16	 M. Delbrêl, Wir Nachbarn der Kommunisten, 237f. [s. Anm. 1].
17	 M. Delbrêl, Auftrag des Christen, 142 [s. Anm. 7].
18	 Vgl. A. Schleinzer, Madeleine Delbrêl, 97f. [s. Anm. 6].
19	 M. Delbrêl, Auftrag des Christen, 103 [s. Anm. 7].
20	 M. Delbrêl, Frei für Gott. Über Laien-Gemeinschaften in der Welt. Übers. u. Vorwort v. H. U. von Bal

thasar. Einsiedeln 1976 (Freiburg i. Br. 21991), 133.
21	 M. Delbrêl, La joie de croire. Préface de J. Guéguen. Avant-Propos de G. Lafon. Paris 1968, 160; dies., 

Gebet in einem weltlichen Leben, 56 [s. Anm. 8].
22	 M. Delbrêl, Frei für Gott, 14 [s. Anm. 20].

131

Madeleine Delbrêl



23	 M. Delbrêl, Gebet in einem weltlichen Leben, 89f. [s. Anm. 8]; dies., Athéismes et évangelisation, 100f. 
[s. Anm. 14].

Schallraum, den das Wort des Herrn von uns fordert, ist unser ‚Heute‘: die Um-
stände unseres Alltags und die Bedürfnisse unseres Nächsten; die Ereignisse und 
Forderungen des Evangeliums, die von uns stets dieselben Antworten verlangen, 
aber in einer täglich erneuerten Gestalt. 

Wir können nicht außerhalb von Raum und Zeit aus dem Wort des Herrn he
raushören, was er heute von uns will. Unser Beitrag besteht darin, heute, in der 
heutigen Welt und in der heutigen Zeit darauf zu lauschen, was der Herr seit je-
her für heute von uns will, für die heute lebenden Menschen, für unseren heu-
tigen Nächsten, und dafür zu beten, dass wir es sehen und begreifen (…).

Wenn wir versuchen, einfach nur den Glauben zu bewahren, einfach nur 
Christen zu bleiben, verkümmert unser Glaube meist, und meist bleiben wir ge-
rade dann keine echten Christen mehr. Denn der ‚Status quo‘ scheint uns, von 
nahem betrachtet, die tödlichste Einstellung zu sein – vielleicht, weil er in Be-
zug auf den Glauben sozusagen gegen die Natur ist.“23 

Christoph Benke: Zuletzt bitten wir Sie noch um eine Leseempfehlung. Welches 
(im Handel derzeit erhältliche) Buch eignet sich als Einführung in Madeleine 
Delbrêls Leben und Werk?

Annette Schleinzer: Aufgrund von Rückmeldungen scheinen sich diese Bücher 
als Einstieg zu eignen: 
–	 Madeleine Delbrêl, Gott einen Ort sichern. Texte – Gedichte – Gebete. Kevelaer: 

Topos-Taschenbuch 62020 (Neuauflage);
–	 Annette Schleinzer, Madeleine Delbrêl. Prophetin einer Kirche im Aufbruch. Im-

pulse für Realisten. München: Verlag Neue Stadt 22018;
–	 Rosemarie Nürnberg, Ergriffen von Gott. Exerzitien mit Madeleine Delbrêl. Mün-

chen: Verlag Neue Stadt (Neuausgabe 2017).

132

Nachfolge


