
1	 Alle Zitate aus dem Reisebericht des Camerarius zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius: 1521–1597. 
Bd. 2. Wien 1950, 293.

„Ich … kann den Mund nicht halten“
Petrus Canisius und das Apostolat der Geschwätzigkeit

Philipp Camerarius hatte sich seine Bildungsreise in den italienischen Süden 
wohl anders vorgestellt. Im Sommer 1565 war er nach mehreren Zwischensta­
tionen in Rom angekommen, wo er auf der Grundlage schwindliger Anschuldi­
gungen als Unruhestifter in polizeilichen Gewahrsam genommen wurde. Als 
dann ruchbar wurde, dass er zu einer bekannten deutsch-protestantischen Ge­
lehrtenfamilie gehörte, überstellte man ihn ins Gefängnis der Inquisition. Erst 
auf Druck deutscher Gesandter kam er nach zwei Monaten wieder frei. 

Kein Wunder, dass er in seinem viel gelesenen Reisebericht nicht nur aus re­
ligiöser Überzeugung, sondern auch aus persönlicher Erfahrung kein gutes Haar 
am päpstlichen Rom ließ. Besonders ärgerte er sich darüber, dass er in seiner 
Zelle von einem Jesuiten, einem Mitglied dieser „neuen Sekte, die sich gern ‚die 
Gesellschaft Jesu‘ nennen läßt“, besucht wurde. Was dieser jesuitische Besucher 
im Sinn hatte, war für Camerarius glasklar: Offensichtlich hatte er vor, ihn von 
der evangelischen Wahrheit zum papistischen Götzendienst hinüberzuziehen. 
„Viele honigsüße Worte sprach er“, notierte Camerarius, „denn er hatte eine ge­
läufige und schwatzhafte Zunge.“ Aber dieser Schwätzer war bei ihm an den Fal­
schen geraten. Wie er seine Leser(innen) wissen ließ, hatte er sofort durchschaut, 
dass er es hier wie zu erwarten nur mit einem Redeschwall voll mit „eitlen Nich­
tigkeiten“ zu tun hatte. Dieser hinterlistige Jesuit hätte reden können so viel er 
wollte, aus ihm hätte er nie einen Papisten gemacht.1 

Mathias Moosbrugger | Innsbruck

geb. 1982, Dr. phil., Dr. theol., Universitätsassistent 
am Institut für Bibelwissenschaften und Historische 
Theologie der Universität Innsbruck

mathias.moosbrugger@uibk.ac.at

133

Petrus Canisius



2	 Aus einer Lebensbeschreibung des hl. Hugo von Lincoln († 1200), zit. nach C. Brooke, Die Klöster. 
Geist, Kultur, Geschichte. Freiburg i. Br. 2001, 85.

3	 Vgl. M. Moosbrugger, Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten. Innsbruck 2021, 63–82.
4	 J. W. O’Malley, Die frühe Gesellschaft Jesu, in: R. Baumstark (Hrsg.), Rom in Bayern. Kunst und Spiritua-

lität der ersten Jesuiten. München 1997, 31–40, hier: 33.
5	 Zit. nach O. Braunsberger, Ein Meister des innern Gebetes, in: StZ 105 (1923), 81–91, hier: 83.

Vom Schweigen zu den Worten

Dieser Jesuit war niemand anderer als Petrus Canisius – und so sicher er Philipp 
Camerarius widersprochen hätte, als der ihm in seinem Reisebericht unterstell­
te, seine ganze Freundlichkeit im Gespräch und sein Bemühen um sein Wohler­
gehen im Inquisitionsgefängnis sei die typisch heuchlerische Fassade der Jesui-
ten gewesen, so sicher hätte er ihm wohl in einer Sache zugestimmt: Ja, er rede­
te viel, wahrscheinlich zu viel! Tatsächlich hatte er als Jugendlicher und auch 
noch als junger Erwachsener eigentlich vorgehabt, in den Kartäuserorden ein­
zutreten, der sich vor allem durch sein eisenhartes Schweigegebot auszeichnete. 
Die Kartäuser hatten sich seit ihrer Gründung im ausgehenden 11. Jahrhundert 
nichts anderem widmen wollen als dem Hören auf das Wort Gottes „weit ab 
von der Unruhe der Welt“2. So ein schweigender Gottsucher jenseits der Welt 
wäre der junge Petrus Canisius auch gerne geworden.3 – Stattdessen war er an 
seinem 22. Geburtstag am 8. Mai 1543 Jesuit geworden und damit einem keine 
drei Jahre zuvor gegründeten Orden beigetreten, dessen Mitglieder sich selbst 
das Motto gegeben hatten, dass „die Welt unser Haus ist“ (Jerónimo Nadal). 
Nach der Einschätzung John O’Malleys, des wichtigsten Jesuitenhistorikers der 
letzten Jahrzehnte, war dieses Motto „ein schockierender Satz für einen religiö­
sen Orden des 16. Jahrhunderts, einer Zeit, in der sich solche Gemeinschaften 
der ‚Flucht aus der Welt‘ zu verschreiben pflegten“4.

Dass sich der junge Beinahe-Kartäuser Petrus Canisius diesem jesuitischen 
Drang hinein in die Unruhe der Welt verschrieben hat, verdankte sich einer Zu­
fallsbegegnung. Er war in Mainz und wollte dort die Gelegenheit nutzen, diesen 
seltsamen neuen Orden genauer kennenzulernen, von dem so viele Gerüchte 
umgingen. Zu diesem Zweck ließ er sich von Peter Faber, dem ersten Jesuiten in 
Deutschland, der sich gerade in Mainz aufhielt, „überreden“, wie er viele Jahre 
später in einem Rückblick schrieb, unter seiner Anleitung die ignatianischen Ex­
erzitien zu machen, die schon damals als der typische Ausdruck der jesuitischen 
Spiritualität galten. Das wurde zum entscheidenden Wendepunkt seines Lebens: 
Die gänzlich unerwarteten geistlichen Erfahrungen, die sich während dieser Ex­
erzitien einstellten, brachten seinen bis dahin geordneten spirituellen Haushalt 
völlig aus den Fugen. In seinen Aufzeichnungen aus dieser Zeit hielt er fest, er 
„fühlte die Ergriffenheit am ganzen Leibe. Mein Geist glühte vor Andacht“5. In 
einem Brief an einen Freund schrieb er unmittelbar danach, er sei in diesen we­

134

Nachfolge



6	 Brief vom Mai 1543 an einen unidentifizierten Freund (P. Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. v. B. Schnei­
der. Salzburg 1959, 120).

7	 Die Regel der Gesellschaft Jesu, in: H. U. von Balthasar (Hrsg.), Die großen Ordensregeln. Einsiedeln 
1974, 337–341, hier: 337 (Text nach der Bestätigungsbulle von 1540 „Regimini militantis eccle-
siae“).

8	 A. Holzem, Christentum in Deutschland 1550–1580. Konfessionalisierung, Aufklärung, Pluralisierung. 
Bd. 1. Paderborn 2015, 209.

9	 J. W. O’Malley, Die ersten Jesuiten. Würzburg 1995, 136.
10	 Zit. nach ebd., 135.

nigen Wochen „zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt“6 worden. Da­
nach war für ihn unmittelbar klar: Er musste Jesuit werden. Dass er sich in die­
sem Frühling 1543 damit auf das Experiment eingelassen hatte, seine religiöse 
Berufung nicht als Kartäuser und damit auf dem seit Jahrhunderten bewährten 
spirituellen Königsweg des klösterlichen Schweigens zu suchen, sondern als Je­
suit und damit im weltgeschäftigen Labyrinth der Worte, wurde zum Großpro­
jekt seines Lebens.

Die weltgestaltende Kraft der Worte

Tatsächlich haben sich die Jesuiten den Glauben an die Kraft der Worte zum 
Zweck der Gestaltung der Welt – ihres primären Anliegens – schon in ihre Grün­
dungsregel von 1539/40 als Grundprinzip eingetragen. Es heißt dort gleich am 
Beginn, dass sie vor allem „durch freies Predigen und Verkünden des Wortes Got­
tes“ in der Welt wirken wollten.7 Gemeint war damit ursprünglich eigentlich 
nicht die liturgisch geordnete Kanzelpredigt in einer Kirche, sondern primär das 
weitgehend unnormierte Erzählen, Erklären und Bewerben der christlichen Bot­
schaft auf öffentlichen Plätzen und Straßen. Zu diesem Fokus auf die öffentliche 
Rede kam die „spontane Ansprache“8, das sogenannte „Fischengehen“. Damit 
bezeichneten sie die „Praxis, auf den Marktplatz, in Gefängnisse, Schiffe am Ha­
fen und an andere Orte hinauszugehen, aber nicht um zu predigen, sondern um 
einzelne anzusprechen.“9 Das heißt: Worte sollten Menschen kollektiv begeis­
tern, sie sollten aber auch individuell überzeugen.

Petrus Canisius hat sich dieses Gründungscharisma der Gesellschaft Jesu vom 
ersten Tag seines jesuitischen Lebens an zu eigen gemacht. Die Quellenlage er­
laubt leider keine genauere Einordnung seiner Gesprächspraxis mit Einzelnen. 
Immerhin wissen wir, dass er seinem Ordensgeneral Claudio Acquaviva in einer 
Denkschrift von 1583 ausdrücklich empfohlen hat, auf „fromme Konversatio­
nen“10 zu setzen, um die Menschen zu erreichen. Dies war zweifellos ein Rat­
schlag, der auf eigener Erfahrung beruhte. Umso umfangreicher ist demgegen­
über sein höchst eindrucksvoller Einsatz als öffentlicher Prediger dokumentiert. 
In einem Brief vom Jänner 1596 schreibt er, dass er gleich nach seinem Eintritt 
in den Jesuitenorden in Köln mit einer umfassenden Predigttätigkeit im öffentli­
chen Raum begonnen habe, obwohl er damals noch nicht einmal zum Priester 

135

Petrus Canisius



11	 Brief an Johannes Busaeus vom 2. Jänner 1596 (P. Canisius, Briefe, 290 [s. Anm. 6]).
12	 Zit. nach R. Haub, Petrus Canisius. Botschafter Europas (Topos plus Taschenbücher, Bd. 513). Kevelaer 

2004, 41.
13	 Diese Aussagen des Dekans der Nimwegener Kirche St. Stefan zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius 2, 

309 [s. Anm. 1].
14	 M. Delgado, Peter Canisius als Seelsorger in Fribourg – Oder: Drei Modernisierungsschübe am Ende des 

16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 104 (2010), 
289–306, hier: 300.

15	 Ebd., 304.

geweiht war. Rückblickend konnte er es sich nach eigenen Worten „selbst nicht 
mehr erklären“11, woher er die Courage dazu genommen hatte. Und er hörte da­
mit nicht mehr auf, bis er 1591 und damit nahezu ein halbes Jahrhundert spä­
ter im Alter von 70 Jahren einen Schlaganfall erlitten hat, der ihm das öffentli­
che Reden praktisch verunmöglichte. Er war und blieb immer der festen Über-
zeugung, dass es „in der khürchen Gottes nicht wirdigers, crefftigers und selli­
gers, dan das Predig ambt“12 gibt. 

Dass sich mit der sukzessiven institutionellen Konsolidierung des Jesuitenor­
dens der hauptsächliche Ort der jesuitischen Wortverkündigung von den öffent­
lichen Straßen und Plätzen immer mehr in die Kirchen verschob, ist auch bei 
Petrus Canisius zu verfolgen. Ob aber nun innerhalb von Kirchen oder außer­
halb, klar ist jedenfalls: Die von den Idolen seiner Jugendzeit, den Kartäusern, 
aus religiösen Gründen bewusst nicht praktizierte öffentliche Predigt wurde für 
ihn aus religiösen Gründen zum Mittelpunkt seines Erwachsenenlebens als Je-
suit. Dass er damit außerordentlich erfolgreich gewesen ist, ist vielfach belegt. 
Da wäre zum Beispiel die vielzitierte Tatsache, dass er allein in seinem ersten 
Jahr als Augsburger Domprediger (1559/60) in der damals weitgehend protes­
tantischen Stadt nahezu tausend Bekehrungen zur katholischen Kirche zu ver­
zeichnen hatte. Oder auch die Reaktionen auf eine geistliche Spontanrede bei 
einem Kurzbesuch in seiner Heimatstadt Nimwegen im Herbst 1565; die anwe­
sende Menschenmenge konnte nach einem Augen- und Ohrenzeugenbericht 
„seine Beredsamkeit nicht genug bewundern“, ja, „sein Vortrag erschien den 
Zuhörern ein wahres Wunder.“13 Und auch von kompetenter historischer Seite 
ist er jüngst als „begnadeter Prediger“14 und als überhaupt „bester und kompe­
tentester Prediger auf der Kanzel von St. Nikolaus“15 in seinem Alterssitz Fribourg 
bezeichnet worden.

Das Rätsel seines Erfolgs

Was also war das Geheimnis seines Erfolgs als Prediger? Die Frage lässt sich gar 
nicht so einfach beantworten. Am Inhalt dürfte es nicht immer gelegen sein. 
Sein Mitbruder Juan de Vitoria beispielsweise, der ihn wohlgemerkt geradezu 
inbrünstig gehasst hat, ließ sich im Dezember 1559 in einem bösen Schimpf­
brief an den Ordensgeneral Diego Laínez darüber aus, dass er „seine Predigten 

136

Nachfolge



16	 Zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius: 1521–1597. Bd. 1. Wien 1950, 460.
17	 J. Brodrick, Petrus Canisius 2, 282 [s. Anm. 1]. Vgl. J. N. Figgis, Petrus Canisius and the German Coun-

ter-Reformation, in: The English Historical Review 24 (1909), 18–43, hier: 28, der seine Predigten 
„commonplace“ nannte und meinte, „[t]here may not be anything original in all this“.

18	 W. Haas, Zweitsprachenerwerb und die Herausbildung der Gemeinsprache – Petrus Canisius und das Deut-
sche seiner Zeit, in: W. Hoffmann (Hrsg.), Das Frühneuhochdeutsche als sprachgeschichtliche Epoche: 
Werner Besch zum 70. Geburtstag. Frankfurt/M. u.a. 1999, 111–133, hier: 114.

19	 Zit. aus der Widmung des zweiten Bandes seiner Cyril-Ausgabe von 1546 nach F. Rädle, Petrus Cani-
sius als lateinischer Autor in seinem Verhältnis zum Humanismus, in: R. Berndt (Hrsg.), Petrus Canisius 
SJ (1521–1597). Humanist und Europäer (Erudiri Sapientia 1). Berlin 2000, 155–168, hier: 162.

(…) nicht gründlich vorbereitet“. Ihm zufolge diktierte Petrus Canisius „irgend 
jemandem in den Zwischenpausen während seiner Arbeiten als Provinzial sol­
che zufällige Gedanken, wie sie ihm gerade in den Kopf kommen“, und trug 
diese Gedanken noch dazu „dann ohne vorhergehende mündliche Probe vor“16. 
Aber nicht nur ein Gegner wie Vitoria hielt seine Predigten inhaltlich für nicht 
berauschend. Auch ein Bewunderer wie James Brodrick hat in seiner großen Bio­
graphie aus den 1930er-Jahren sehr illusionslos resümiert, Petrus Canisius sei 
zwar persönlich von den Dingen, die er – schriftlich und mündlich – ansprach, 
zutiefst überzeugt und durchdrungen gewesen, aber tatsächlich wusste er oft 
„nur allbekannte Dinge vorzubringen, die vielen wenig sagen“17.

Es wird sogar noch rätselhafter. Er war nämlich nicht nur inhaltlich kein be­
sonders kreativer Prediger; auch seine rhetorischen Finessen waren wohl nicht 
unbedingt der Grund für seinen Erfolg als Prediger. Zwar hat er 1548/49 im sizi­
lianischen Messina Rhetorik unterrichtet; nach seinem Tod ist zudem das nicht 
weiter überprüfbare Gerücht verbreitet worden, er habe jährlich den gesamten 
Cicero – nach damaligen Kriterien der Inbegriff rhetorischer Brillanz – durchge­
lesen. Auch, dass er dafür ausgewählt wurde, vor Beginn der Wahl eines neuen 
jesuitischen Ordensgenerals im Jahr 1558 eine erbauliche Rede an die versam­
melten Wahlmänner zu halten, spricht dafür, dass seine rhetorischen Fähigkei­
ten von seinen Mitbrüdern durchaus geschätzt wurden.

Trotzdem: Von besonderer rhetorischer Qualität wird man bei seinen Pre­
digten eher nicht sprechen können. In einer sprachwissenschaftlichen Analyse 
ist ihm konstatiert worden, ein Mann der „mündlichen Reihung, nicht der li­
terarischen Schachtelung“18 gewesen zu sein. Sollte er tatsächlich regelmäßig 
seinen Cicero gelesen haben, hat er ihn nicht für seine Predigtpraxis übernom­
men. Er hat selbst übrigens mehrfach beklagt, es sei eine „Schande“, wie sehr 
man „hinter dem Schmuck der Worte“ her sei und nur das Wort schätze, was 
„stilistisch ausgefeilt dargestellt“19 werde. Das war nicht sein Zugang. – Und er 
hat nicht nur die stilistische Innenseite der Rhetorik in seinen Predigten kaum 
gepflegt. Auch die inszenatorische Außenseite der Rhetorik war nicht unbedingt 
seines. Dementsprechend hat der berühmte Kirchenhistoriker Hubert Jedin zu 
Recht festgestellt, Petrus Canisius „besaß als Prediger nicht den Schwung Bern­

137

Petrus Canisius



20	 H. Jedin, Der heilige Petrus Canisius. Ein Profil und sein Hintergrund, in: ders., Kirche des Glaubens. Kir-
che der Geschichte. Ausgewählte Aufsätze und Vorträge. Bd. I. Freiburg – Basel – Wien 1966, 381–393, 
hier: 393.

21	 Zit. nach P. Begheyn, Ein Eckpfeiler der Katholischen Kirche, in: A. Falkner / P. Imhof (Hrsg.), Ignatius 
von Loyola und die Gesellschaft Jesu: 1491–1556. Würzburg 1990, 267–284, hier: 277.

22	 H. Immenkötter, Was der Papst, der gesandt hat, anzielt. Petrus Canisius in Ingolstadt, München, Augs-
burg und Dillingen, in: R. Baumstark (Hrsg.), Rom in Bayern. Kunst und Spiritualität der ersten Jesuiten. 
München 1997, 49–54, hier: 49.

23	 Zit. nach R. van de Schoor, „Ignatio atque immo Deo volente“: Canisius’s ‚Tertia probatio‘ in Rome and 
His Mission to Sicily, in: Church History and Religious Culture 88 (2008), 19–34, hier: 30.

hards von Clairvaux, er packte seine Zuhörer nicht wie Bernhardin von Siena 
oder Capistrano“20.

Was war aber dann das Geheimnis hinter seiner außerordentlich erfolgrei­
chen Predigttätigkeit über fünfzig Jahre, wenn er seine Zuhörer(innen) weder 
mit einem besonders kreativen Inhalt noch mit einer besonders raffinierten 
Rhetorik eingenommen hat? Die Richtung einer Antwort gibt vielleicht der Rek­
tor des Prager Jesuitenkollegs Ursmar Goisson, der seinem Zeitgenossen Petrus 
Canisius die paulinische Tugend „allen alles zu sein“21 zugesprochen hat. Umge­
legt auf seine Tätigkeit als Prediger ist nämlich tatsächlich bemerkenswert, wie 
sehr er sich auf die jeweiligen sprachlichen Umstände seiner Zuhörerschaft ein­
stellen konnte. Vor allem war er ein ausgeprägtes Sprachentalent, sodass er z.B. 
während seines knapp eineinhalb Jahre währenden Aufenthalts im siziliani­
schen Messina 1548/49 in kürzester Zeit „als Prediger in italienischer Sprache 
durchaus erfolgreich“22 gewesen ist. Als er dann 1549 nach Deutschland ge­
schickt wurde, galt der geborene Gelderländer als Geheimwaffe, weil er schon 
bald auch im Oberdeutschen seiner Zeit predigen konnte – und das, wo doch 
das lateinische Predigen als so viel vornehmer und für einen theologisch gebil­
deten Menschen wie ihn auch als viel angemessener galt. Diesbezüglich war er 
nicht von Standesdünkeln angekränkelt und hatte keine Berührungsängste, im 
Bedarfsfall ein wenig vulgär (im Wortsinn: umgangssprachlich) zu werden. Von 
Messina aus schrieb Petrus Canisius an die Kölner Jesuiten dementsprechend, 
das Ziel der jesuitischen Ausbildung müsse sein, „veluti cum vulgo res illis esset 
in suggestu“23 – ein wenig frei übersetzt: So zu reden, als ob man es mit ganz 
normalen Menschen zu tun hätte. 

Der apostolische Mut zur Geschwätzigkeit

Die eigentliche Antwort auf die Frage nach dem Grund seines Erfolgs als Predi­
ger im römisch-deutschen Reich scheint mir aber woanders zu liegen – und es 
ist auf den ersten Blick eine spirituell etwas verstörende, aber zugleich zutiefst 
jesuitische Antwort: Er hat sich nicht einfach nur auf die Welt, sondern auch 
auf die Geschwätzigkeit der Welt eingelassen und ist selbst (auch wenn er im 
tiefsten Inneren kartäusisches Schweigen bevorzugt hätte) in Gottes Namen ge­

138

Nachfolge



24	 Vgl. P. Rummel, Petrus Canisius und Otto Kardinal Truchseß von Waldburg, in: J. Oswald / P. Rum­
mel (Hrsg.), Petrus Canisius – Reformer der Kirche. Festschrift zum 400. Todestag des zweiten Apostels 
Deutschlands (Jahrbuch des Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte 30). Augsburg 1996, 41–66, 
hier: 53.

schwätzig geworden. Es ist, anders ausgedrückt, nicht zuletzt das Geheimnis der 
Quantität, das Petrus Canisius als Prediger so erfolgreich gemacht hat; wiederum 
jesuitisch gewendet: das Prinzip des magis, des unermüdlichen „Mehr“. Man 
kann hier vieles anführen: Seine erhalten gebliebenen – wohlgemerkt: keines­
wegs vollständigen – handschriftlichen Predigtnotizen beispielsweise, die 31 di­
cke (und bis heute kaum untersuchte) Bände mit unglaublichen 12.000 Seiten 
ausmachen. Und bei dieser Rechnung sind die Notae in lectiones evangelicas, sei­
ne schriftlich veröffentlichten Musterpredigten bzw. Predigtimpulse zu allen 
Sonn- und Feiertagen des Kirchenjahres, die er einige Jahre vor seinem Tod auf 
über zweitausend Seiten in Buchform herausgegeben hat, noch nicht einmal 
mitgezählt. Auch die mitunter – übrigens durchaus zeittypisch – ausführlich ze­
lebrierte Überlänge einiger seiner Predigten ist bemerkenswert; so soll er am 
Karfreitag 1566 im Umfeld des Augsburger Reichstages sage und schreibe fünf 
Stunden gepredigt haben. Vor allem aber fällt die enorm hohe Frequenz an Pre­
digten auf, die er über viele Jahre durchgehalten hat. Von 1560 bis 1566, als er 
als Domprediger von Augsburg den Höhepunkt seiner Predigerlaufbahn erlebte, 
hat er allein in dieser Stadt mehr als 600 Predigten gehalten.24 Und das, obwohl 
er in dieser Zeit zum Ärger des Augsburger Domkapitels oft monatelang nicht 
vor Ort war, weil er als oberdeutscher Jesuitenprovinzial sowohl in Ordensange­
legenheiten als auch im päpstlichen Auftrag ständig zu anderen Aufgaben ab­
kommandiert wurde. Seine ungezählten weiteren Predigten an anderen Orten 
sind hier also noch nicht einmal miteinberechnet.

Dass er als Prediger so erfolgreich war, hat also wohl auch damit zu tun ge­
habt, dass er Predigt auf Predigt getürmt hat, auch wenn ihm in Wien, Augsburg 
und anderswo am Anfang vielleicht nur eine Handvoll alter frommer Damen 
zugehört haben. Irgendwann hat es sich dann aber herumgesprochen, dass das 
Unglaubliche eingetreten war: Da gab es einen Prediger, der nicht aufhören 
konnte, von seinem Glauben zu erzählen und das vielleicht nicht rhetorisch 
brillant, vielleicht nicht inhaltlich hochoriginell, aber authentisch tat – und der 
war unerhörterweise katholisch! So etwas hatte man in weiten Teilen Österreichs 
und Süddeutschlands, wo er vor allem gewirkt hat, zum Teil seit Jahrzehnten 
nicht mehr erlebt. Die Menschen, die ihm dann immer zahlreicher zugehört ha­
ben, hat vielleicht nicht alles, was er gesagt hat, auch wirklich von vornherein 
innerlich angesprochen. Aber er hat so viel gesagt und dies mit so viel Überzeu­
gung, dass bei ihm praktisch jeder etwas gehört hat, das ihn innerlich angespro­
chen hat. Und er hat damit mindestens bei vielen religiös Suchenden die bis 
dato kaum mehr gestellte Frage aufgeworfen: Hat die katholische Kirche viel­

139

Petrus Canisius



25	 Vgl. J. N. Figgis, Petrus Canisius, 43 [s. Anm. 17]: „His life set people asking the questions, ‚Was Lu­
ther right after all?‘ ‚Is it wise or possible to break entirely with the past?‘“

26	 Vgl. K. Rahner, Das Konzil – ein neuer Beginn. Vortrag beim Festakt zum Abschluß des II. Vatikanischen 
Konzils im Herkulessaal der Residenz in München am 12. Dezember 1965, in: ders., Das Zweite Vatika-
num. Beiträge zum Konzil und seiner Interpretation (SW 21/2). Bearb. v. G. Wassilowsky. Freiburg i. Br. 
2013, 775–786, hier: 784.

27	 Zit. nach der Paraphrase bei O. Braunsberger, Ein Meister, 83 [s. Anm. 5].
28	 Zit. nach P. Canisius, Briefe, 235 [s. Anm. 6].

leicht doch mehr zu bieten als die katastrophalen Fehler, auf die die Reformato­
ren mit Nachdruck (und zu Recht) hingewiesen hatten?25 Er brachte damit die 
katholische Kirche im deutschsprachigen Raum wieder ins Spiel als einen Ort, 
wo es Quellen für die eigene Spiritualität gab.

Man muss nicht Friedrich Engels und sein Gesetz des dialektischen Umschla­
gens von Quantität zu Qualität bemühen, um die Logik hinter all dem zu erken­
nen. Ähnliches hat auch Karl Rahner zum Ausdruck gebracht, als er den unglaub­
lichen quantitativen Aufwand des kirchlichen Betriebs und die mitunter höchst 
überschaubaren qualitativen Resultate mit dem berühmten Bild erklärt hat, wo­
nach man eine Tonne Pechblende schürfen müsse, um 0,14 Gramm Radium zu 
erhalten – um dann den Schluss zu ziehen: „und doch lohnt es sich.“26 Ganz in 
diesem Sinne hat Petrus Canisius ohne Pause Predigt auf Predigt, Floskeln auf 
Floskeln, Bibelzitate auf Bibelzitate, Kirchenväteraussagen auf Kirchenväteraus­
sagen gehäuft. Herausgekommen ist auf den ersten Blick oft nicht viel mehr als 
unermüdliche fromme Geschwätzigkeit – aber doch etwas unendlich Wertvol­
les: der Verdacht bei seinen Zuhörer(inne)n, dass in diesem ganzen Wust von 
Worten vielleicht doch spirituelle Perlen zu finden waren. 

Wohlgemerkt: Auch als Jesuit ist Petrus Canisius nie ganz von seiner jugend­
lichen Idealisierung des kartäusischen Schweigens losgekommen. Als er sich bei­
spielsweise einmal anlässlich der adventlichen Vorbereitungszeit auf Weihnach­
ten fünf Vorsätze zurechtlegte, um seinen spirituellen Kompass neu auszurich-
ten, lautete der erste dieser Vorsätze: „Im Reden sparsamer und vorsichtiger 
sein“27. Darum hätte ihn der Vorwurf des protestantischen Inquisitionshäftlings 
Philipp Camerarius, dass er ein religiöser Schwätzer sei, wahrscheinlich doch 
getroffen.

Spätestens seit dem grundstürzenden Frühling 1543 war die Realität seines 
Lebens allerdings eine andere. Er wäre zwar gerne ein großer Schweigender ge­
wesen, aber die Erfahrungen während dieses Frühlings 1543 haben aus ihm – 
quasi wider Willen – einen Mann der vielen Worte, einen Apostel der Geschwät­
zigkeit gemacht. Die Kartäuser hatten vielleicht recht, dass man Gott am besten 
durch das Schweigen erreichte, aber die Welt erreichte man nach jesuitischer 
Überzeugung ganz sicher am besten durch das Wort. Er war dementsprechend 
ein echter Jesuit, als er im Oktober 1546 an einen Freund schrieb: „Ich, der ich 
die Kunst der Beredsamkeit nicht erlernt habe, kann den Mund nicht halten.“28 

140

Nachfolge


