Petrus Canisius

Mathias Moosbrugger | Innsbruck
geb. 1982, Dr. phil., Dr. theol., Universitatsassistent
am Institut fiir Bibelwissenschaften und Historische

Theologie der Universitdt Innsbruck

mathias.moosbrugger@uibk.ac.at

Jlch ... kann den Mund nicht halten®

Petrus Canisius und das Apostolat der Geschwatzigkeit

Philipp Camerarius hatte sich seine Bildungsreise in den italienischen Stiden
wohl anders vorgestellt. Im Sommer 1565 war er nach mehreren Zwischensta-
tionen in Rom angekommen, wo er auf der Grundlage schwindliger Anschuldi-
gungen als Unruhestifter in polizeilichen Gewahrsam genommen wurde. Als
dann ruchbar wurde, dass er zu einer bekannten deutsch-protestantischen Ge-
lehrtenfamilie gehorte, tiberstellte man ihn ins Gefangnis der Inquisition. Erst
auf Druck deutscher Gesandter kam er nach zwei Monaten wieder frei.

Kein Wunder, dass er in seinem viel gelesenen Reisebericht nicht nur aus re-
ligioser Uberzeugung, sondern auch aus personlicher Erfahrung kein gutes Haar
am papstlichen Rom lie3. Besonders drgerte er sich dartiber, dass er in seiner
Zelle von einem Jesuiten, einem Mitglied dieser ,neuen Sekte, die sich gern ,die
Gesellschaft Jesu’ nennen 14f3t“, besucht wurde. Was dieser jesuitische Besucher
im Sinn hatte, war fiir Camerarius glasklar: Offensichtlich hatte er vor, ihn von
der evangelischen Wahrheit zum papistischen Gotzendienst hintiberzuziehen.
,»Viele honigsiifle Worte sprach er”, notierte Camerarius, , denn er hatte eine ge-
laufige und schwatzhafte Zunge.” Aber dieser Schwitzer war bei ihm an den Fal-
schen geraten. Wie er seine Leser(innen) wissen lief3, hatte er sofort durchschaut,
dass er es hier wie zu erwarten nur mit einem Redeschwall voll mit ,eitlen Nich-
tigkeiten” zu tun hatte. Dieser hinterlistige Jesuit hitte reden konnen so viel er
wollte, aus ihm hétte er nie einen Papisten gemacht.!

1 Alle Zitate aus dem Reisebericht des Camerarius zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius: 1521-1597.
Bd. 2. Wien 1950, 293.

133




Nachfolge

Vom Schweigen zu den Worten

Dieser Jesuit war niemand anderer als Petrus Canisius — und so sicher er Philipp
Camerarius widersprochen hitte, als der ihm in seinem Reisebericht unterstell-
te, seine ganze Freundlichkeit im Gesprdch und sein Bemiihen um sein Wohler-
gehen im Inquisitionsgefdngnis sei die typisch heuchlerische Fassade der Jesui-
ten gewesen, so sicher hidtte er ihm wohl in einer Sache zugestimmt: Ja, er rede-
te viel, wahrscheinlich zu viel! Tatsdchlich hatte er als Jugendlicher und auch
noch als junger Erwachsener eigentlich vorgehabt, in den Kartduserorden ein-
zutreten, der sich vor allem durch sein eisenhartes Schweigegebot auszeichnete.
Die Kartduser hatten sich seit ihrer Griindung im ausgehenden 11. Jahrhundert
nichts anderem widmen wollen als dem Horen auf das Wort Gottes , weit ab
von der Unruhe der Welt“2. So ein schweigender Gottsucher jenseits der Welt
wadre der junge Petrus Canisius auch gerne geworden.® — Stattdessen war er an
seinem 22. Geburtstag am 8. Mai 1543 Jesuit geworden und damit einem keine
drei Jahre zuvor gegriindeten Orden beigetreten, dessen Mitglieder sich selbst
das Motto gegeben hatten, dass ,die Welt unser Haus ist” (Jeronimo Nadal).
Nach der Einschédtzung John O’Malleys, des wichtigsten Jesuitenhistorikers der
letzten Jahrzehnte, war dieses Motto ,ein schockierender Satz fiir einen religio-
sen Orden des 16. Jahrhunderts, einer Zeit, in der sich solche Gemeinschaften
der ,Flucht aus der Welt’ zu verschreiben pflegten“*.

Dass sich der junge Beinahe-Kartduser Petrus Canisius diesem jesuitischen
Drang hinein in die Unruhe der Welt verschrieben hat, verdankte sich einer Zu-
fallsbegegnung. Er war in Mainz und wollte dort die Gelegenheit nutzen, diesen
seltsamen neuen Orden genauer kennenzulernen, von dem so viele Geriichte
umgingen. Zu diesem Zweck lief3 er sich von Peter Faber, dem ersten Jesuiten in
Deutschland, der sich gerade in Mainz aufhielt, ,iiberreden”, wie er viele Jahre
spdter in einem Riickblick schrieb, unter seiner Anleitung die ignatianischen Ex-
erzitien zu machen, die schon damals als der typische Ausdruck der jesuitischen
Spiritualitdt galten. Das wurde zum entscheidenden Wendepunkt seines Lebens:
Die ginzlich unerwarteten geistlichen Erfahrungen, die sich wihrend dieser Ex-
erzitien einstellten, brachten seinen bis dahin geordneten spirituellen Haushalt
vollig aus den Fugen. In seinen Aufzeichnungen aus dieser Zeit hielt er fest, er
,fuhlte die Ergriffenheit am ganzen Leibe. Mein Geist glithte vor Andacht”s. In
einem Brief an einen Freund schrieb er unmittelbar danach, er sei in diesen we-

2 Aus einer Lebensbeschreibung des hl. Hugo von Lincoln (f 1200), zit. nach C. Brooke, Die Kidster.

Geist, Kultur, Geschichte. Freiburg i. Br. 2001, 85.

Vgl. M. Moosbrugger, Petrus Canisius. Wanderer zwischen den Welten. Innsbruck 2021, 63-82.

4 J. W. O’'Malley, Die friihe Gesellschaft Jesu, in: R. Baumstark (Hrsg.), Rom in Bayern. Kunst und Spiritua-
litdt der ersten Jesuiten. Miinchen 1997, 31-40, hier: 33.

5 Zit. nach O. Braunsberger, Ein Meister des innern Gebetes, in: StZ 105 (1923), 81-91, hier: 83.

w

134



Petrus Canisius

nigen Wochen ,zu einem ganz anderen Menschen umgewandelt“® worden. Da-
nach war fiir ihn unmittelbar klar: Er musste Jesuit werden. Dass er sich in die-
sem Frithling 1543 damit auf das Experiment eingelassen hatte, seine religiose
Berufung nicht als Kartduser und damit auf dem seit Jahrhunderten bewdhrten
spirituellen Konigsweg des klosterlichen Schweigens zu suchen, sondern als Je-
suit und damit im weltgeschiftigen Labyrinth der Worte, wurde zum Grof3pro-
jekt seines Lebens.

Die weltgestaltende Kraft der Worte

Tatsdchlich haben sich die Jesuiten den Glauben an die Kraft der Worte zum
Zweck der Gestaltung der Welt — ihres primdren Anliegens — schon in ihre Griin-
dungsregel von 1539/40 als Grundprinzip eingetragen. Es heif3t dort gleich am
Beginn, dass sie vor allem , durch freies Predigen und Verkiinden des Wortes Got-
tes” in der Welt wirken wollten.” Gemeint war damit urspriinglich eigentlich
nicht die liturgisch geordnete Kanzelpredigt in einer Kirche, sondern primar das
weitgehend unnormierte Frzahlen, Erkliren und Bewerben der christlichen Bot-
schaft auf 6ffentlichen Pldatzen und Stralen. Zu diesem Fokus auf die 6ffentliche
Rede kam die ,spontane Ansprache”®, das sogenannte ,Fischengehen”. Damit
bezeichneten sie die ,Praxis, auf den Marktplatz, in Gefangnisse, Schiffe am Ha-
fen und an andere Orte hinauszugehen, aber nicht um zu predigen, sondern um
einzelne anzusprechen.”® Das heifst: Worte sollten Menschen kollektiv begeis-
tern, sie sollten aber auch individuell tiberzeugen.

Petrus Canisius hat sich dieses Griindungscharisma der Gesellschaft Jesu vom
ersten Tag seines jesuitischen Lebens an zu eigen gemacht. Die Quellenlage er-
laubt leider keine genauere Einordnung seiner Gesprachspraxis mit Einzelnen.
Immerhin wissen wir, dass er seinem Ordensgeneral Claudio Acquaviva in einer
Denkschrift von 1583 ausdriicklich empfohlen hat, auf , fromme Konversatio-
nen“! zu setzen, um die Menschen zu erreichen. Dies war zweifellos ein Rat-
schlag, der auf eigener Erfahrung beruhte. Umso umfangreicher ist demgegen-
iiber sein hochst eindrucksvoller Einsatz als 6ffentlicher Prediger dokumentiert.
In einem Brief vom Jdnner 1596 schreibt er, dass er gleich nach seinem Eintritt
in den Jesuitenorden in Koln mit einer umfassenden Predigttatigkeit im 6ffentli-
chen Raum begonnen habe, obwohl er damals noch nicht einmal zum Priester

6 Brief vom Mai 1543 an einen unidentifizierten Freund (P. Canisius, Briefe. Ausgew. u. hrsg. v. B. Schnei-
der. Salzburg 1959, 120).

7 Die Regel der Gesellschaft Jesu, in: H. U. von Balthasar (Hrsg.), Die grofen Ordensregeln. Einsiedeln
1974, 337-341, hier: 337 (Text nach der Bestdtigungsbulle von 1540 ,Regimini militantis eccle-
siae”).

8 A. Holzem, Christentum in Deutschland 1550-1580. Konfessionalisierung, Aufklirung, Pluralisierung.
Bd. 1. Paderborn 2015, 209.

9 J. W. O’'Malley, Die ersten Jesuiten. Wiirzburg 1995, 136.

10 Zit. nach ebd., 135.

135



Nachfolge

geweiht war. Riickblickend konnte er es sich nach eigenen Worten ,selbst nicht
mehr erkldren“!!, woher er die Courage dazu genommen hatte. Und er horte da-
mit nicht mehr auf, bis er 1591 und damit nahezu ein halbes Jahrhundert spa-
ter im Alter von 70 Jahren einen Schlaganfall erlitten hat, der ihm das 6ffentli-
che Reden praktisch verunméglichte. Er war und blieb immer der festen Uber-
zeugung, dass es ,in der khiirchen Gottes nicht wirdigers, crefftigers und selli-
gers, dan das Predig ambt“!2 gibt.

Dass sich mit der sukzessiven institutionellen Konsolidierung des Jesuitenor-
dens der hauptsdchliche Ort der jesuitischen Wortverkiindigung von den offent-
lichen Straflen und Plitzen immer mehr in die Kirchen verschob, ist auch bei
Petrus Canisius zu verfolgen. Ob aber nun innerhalb von Kirchen oder aufler-
halb, klar ist jedenfalls: Die von den Idolen seiner Jugendzeit, den Kartdusern,
aus religiosen Griinden bewusst nicht praktizierte 6ffentliche Predigt wurde fiir
ihn aus religiosen Griinden zum Mittelpunkt seines Erwachsenenlebens als Je-
suit. Dass er damit auflerordentlich erfolgreich gewesen ist, ist vielfach belegt.
Da wire zum Beispiel die vielzitierte Tatsache, dass er allein in seinem ersten
Jahr als Augsburger Domprediger (1559/60) in der damals weitgehend protes-
tantischen Stadt nahezu tausend Bekehrungen zur katholischen Kirche zu ver-
zeichnen hatte. Oder auch die Reaktionen auf eine geistliche Spontanrede bei
einem Kurzbesuch in seiner Heimatstadt Nimwegen im Herbst 1565; die anwe-
sende Menschenmenge konnte nach einem Augen- und Ohrenzeugenbericht
»seine Beredsamkeit nicht genug bewundern”, ja, ,,sein Vortrag erschien den
Zuhorern ein wahres Wunder.“!* Und auch von kompetenter historischer Seite
ist er jiingst als ,,begnadeter Prediger“!* und als tiberhaupt ,bester und kompe-
tentester Prediger auf der Kanzel von St. Nikolaus“?® in seinem Alterssitz Fribourg
bezeichnet worden.

Das Ratsel seines Erfolgs

Was also war das Geheimnis seines Erfolgs als Prediger? Die Frage ldsst sich gar
nicht so einfach beantworten. Am Inhalt diirfte es nicht immer gelegen sein.
Sein Mitbruder Juan de Vitoria beispielsweise, der ihn wohlgemerkt geradezu
inbriinstig gehasst hat, liefd sich im Dezember 1559 in einem bdsen Schimpf-
brief an den Ordensgeneral Diego Lainez dariiber aus, dass er ,seine Predigten

11 Brief an Johannes Busaeus vom 2. Jidnner 1596 (P. Canisius, Briefe, 290 [s. Anm. 6]).

12 Zit. nach R. Haub, Petrus Canisius. Botschafter Europas (Topos plus Taschenbiicher, Bd. 513). Kevelaer
2004, 41.

13 Diese Aussagen des Dekans der Nimwegener Kirche St. Stefan zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius 2,
309 [s. Anm. 1].

14 M. Delgado, Peter Canisius als Seelsorger in Fribourg — Oder: Drei Modernisierungsschiibe am Ende des
16. Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 104 (2010),
289-306, hier: 300.

15 Ebd., 304.

136



Petrus Canisius

(...) nicht griindlich vorbereitet”. Ihm zufolge diktierte Petrus Canisius ,irgend
jemandem in den Zwischenpausen wahrend seiner Arbeiten als Provinzial sol-
che zufdllige Gedanken, wie sie ihm gerade in den Kopf kommen*, und trug
diese Gedanken noch dazu ,dann ohne vorhergehende miindliche Probe vor“?e.
Aber nicht nur ein Gegner wie Vitoria hielt seine Predigten inhaltlich fiir nicht
berauschend. Auch ein Bewunderer wie James Brodrick hat in seiner grofien Bio-
graphie aus den 1930er-Jahren sehr illusionslos restimiert, Petrus Canisius sei
zwar personlich von den Dingen, die er — schriftlich und miindlich - ansprach,
zutiefst iberzeugt und durchdrungen gewesen, aber tatsachlich wusste er oft
,nur allbekannte Dinge vorzubringen, die vielen wenig sagen“!’.

Es wird sogar noch ratselhafter. Er war ndmlich nicht nur inhaltlich kein be-
sonders kreativer Prediger; auch seine rhetorischen Finessen waren wohl nicht
unbedingt der Grund fiir seinen Erfolg als Prediger. Zwar hat er 1548/49 im sizi-
lianischen Messina Rhetorik unterrichtet; nach seinem Tod ist zudem das nicht
weiter tiiberpriifbare Gerilicht verbreitet worden, er habe jahrlich den gesamten
Cicero — nach damaligen Kriterien der Inbegriff rhetorischer Brillanz — durchge-
lesen. Auch, dass er dafiir ausgewahlt wurde, vor Beginn der Wahl eines neuen
jesuitischen Ordensgenerals im Jahr 1558 eine erbauliche Rede an die versam-
melten Wahlmanner zu halten, spricht dafiir, dass seine rhetorischen Fahigkei-
ten von seinen Mitbriidern durchaus geschétzt wurden.

Trotzdem: Von besonderer rhetorischer Qualitit wird man bei seinen Pre-
digten eher nicht sprechen kénnen. In einer sprachwissenschaftlichen Analyse
ist ihm konstatiert worden, ein Mann der ,miindlichen Reihung, nicht der li-
terarischen Schachtelung”'® gewesen zu sein. Sollte er tatsachlich regelmafig
seinen Cicero gelesen haben, hat er ihn nicht fiir seine Predigtpraxis tibernom-
men. Er hat selbst tibrigens mehrfach beklagt, es sei eine ,Schande”, wie sehr
man ,hinter dem Schmuck der Worte” her sei und nur das Wort schatze, was
,stilistisch ausgefeilt dargestellt“!® werde. Das war nicht sein Zugang. — Und er
hat nicht nur die stilistische Innenseite der Rhetorik in seinen Predigten kaum
gepflegt. Auch die inszenatorische Auflenseite der Rhetorik war nicht unbedingt
seines. Dementsprechend hat der bertthmte Kirchenhistoriker Hubert Jedin zu
Recht festgestellt, Petrus Canisius , besaf als Prediger nicht den Schwung Bern-

16 Zit. nach J. Brodrick, Petrus Canisius: 1521-1597. Bd. 1. Wien 1950, 460.

17 J. Brodrick, Petrus Canisius 2, 282 [s. Anm. 1]. Vgl. J. N. Figgis, Petrus Canisius and the German Coun-
ter-Reformation, in: The English Historical Review 24 (1909), 18-43, hier: 28, der seine Predigten
,commonplace” nannte und meinte, ,[tlhere may not be anything original in all this“.

18 W. Haas, Zweitsprachenerwerb und die Herausbildung der Gemeinsprache — Petrus Canisius und das Deut-
sche seiner Zeit, in: W. Hoffmann (Hrsg.), Das Friihneuhochdeutsche als sprachgeschichtliche Epoche:
Werner Besch zum 70. Geburtstag. Frankfurt/M. u.a. 1999, 111-133, hier: 114.

19 Zit. aus der Widmung des zweiten Bandes seiner Cyril-Ausgabe von 1546 nach F. Ridle, Petrus Cani-
sius als lateinischer Autor in seinem Verhdltnis zum Humanismus, in: R. Berndt (Hrsg.), Petrus Canisius
SJ (1521-1597). Humanist und Europder (Erudiri Sapientia 1). Berlin 2000, 155-168, hier: 162.

137



Nachfolge

hards von Clairvaux, er packte seine Zuhorer nicht wie Bernhardin von Siena
oder Capistrano“?°.

Was war aber dann das Geheimnis hinter seiner aulerordentlich erfolgrei-
chen Predigttatigkeit tiber fiinfzig Jahre, wenn er seine Zuhorer(innen) weder
mit einem besonders kreativen Inhalt noch mit einer besonders raffinierten
Rhetorik eingenommen hat? Die Richtung einer Antwort gibt vielleicht der Rek-
tor des Prager Jesuitenkollegs Ursmar Goisson, der seinem Zeitgenossen Petrus
Canisius die paulinische Tugend ,allen alles zu sein“?' zugesprochen hat. Umge-
legt auf seine Tatigkeit als Prediger ist namlich tatsdchlich bemerkenswert, wie
sehr er sich auf die jeweiligen sprachlichen Umstdnde seiner Zuhorerschaft ein-
stellen konnte. Vor allem war er ein ausgepragtes Sprachentalent, sodass er z.B.
wiéhrend seines knapp eineinhalb Jahre wihrenden Aufenthalts im siziliani-
schen Messina 1548/49 in kiirzester Zeit ,als Prediger in italienischer Sprache
durchaus erfolgreich“??> gewesen ist. Als er dann 1549 nach Deutschland ge-
schickt wurde, galt der geborene Gelderldnder als Geheimwaffe, weil er schon
bald auch im Oberdeutschen seiner Zeit predigen konnte — und das, wo doch
das lateinische Predigen als so viel vornehmer und fiir einen theologisch gebil-
deten Menschen wie ihn auch als viel angemessener galt. Diesbeziiglich war er
nicht von Standesdiinkeln angekrdnkelt und hatte keine Beriihrungsiangste, im
Bedarfsfall ein wenig vulgédr (im Wortsinn: umgangssprachlich) zu werden. Von
Messina aus schrieb Petrus Canisius an die Kolner Jesuiten dementsprechend,
das Ziel der jesuitischen Ausbildung miisse sein, ,veluti cum vulgo res illis esset
in suggestu“? — ein wenig frei tibersetzt: So zu reden, als ob man es mit ganz
normalen Menschen zu tun hitte.

Der apostolische Mut zur Geschwatzigkeit

Die eigentliche Antwort auf die Frage nach dem Grund seines Erfolgs als Predi-
ger im romisch-deutschen Reich scheint mir aber woanders zu liegen — und es
ist auf den ersten Blick eine spirituell etwas verstérende, aber zugleich zutiefst
jesuitische Antwort: Er hat sich nicht einfach nur auf die Welt, sondern auch
auf die Geschwitzigkeit der Welt eingelassen und ist selbst (auch wenn er im
tiefsten Inneren kartdusisches Schweigen bevorzugt hitte) in Gottes Namen ge-

20 H. Jedin, Der heilige Petrus Canisius. Ein Profil und sein Hintergrund, in: ders., Kirche des Glaubens. Kir-
che der Geschichte. Ausgewdhlte Aufsdtze und Vortrige. Bd. 1. Freiburg — Basel — Wien 1966, 381-393,
hier: 393.

21 Zit. nach P. Begheyn, Ein Eckpfeiler der Katholischen Kirche, in: A. Falkner / P. Imhot (Hrsg.), Ignatius
von Loyola und die Gesellschaft Jesu: 1491-1556. Wiirzburg 1990, 267-284, hier: 277.

22 H. Immenkotter, Was der Papst, der gesandt hat, anzielt. Petrus Canisius in Ingolstadt, Miinchen, Augs-
burg und Dillingen, in: R. Baumstark (Hrsg.), Rom in Bayern. Kunst und Spiritualitiit der ersten Jesuiten.
Miinchen 1997, 49-54, hier: 49.

23 Zit. nach R. van de Schoor, ,Ignatio atque immo Deo volente”: Canisius’s ,Tertia probatio” in Rome and
His Mission to Sicily, in: Church History and Religious Culture 88 (2008), 19-34, hier: 30.

138



Petrus Canisius

schwitzig geworden. Es ist, anders ausgedriickt, nicht zuletzt das Geheimnis der
Quantitdt, das Petrus Canisius als Prediger so erfolgreich gemacht hat; wiederum
jesuitisch gewendet: das Prinzip des magis, des unermiidlichen ,Mehr“. Man
kann hier vieles anfiihren: Seine erhalten gebliebenen — wohlgemerkt: keines-
wegs vollstandigen — handschriftlichen Predigtnotizen beispielsweise, die 31 di-
cke (und bis heute kaum untersuchte) Binde mit unglaublichen 12.000 Seiten
ausmachen. Und bei dieser Rechnung sind die Notae in lectiones evangelicas, sei-
ne schriftlich veroffentlichten Musterpredigten bzw. Predigtimpulse zu allen
Sonn- und Feiertagen des Kirchenjahres, die er einige Jahre vor seinem Tod auf
uber zweitausend Seiten in Buchform herausgegeben hat, noch nicht einmal
mitgezahlt. Auch die mitunter - tibrigens durchaus zeittypisch — ausfiihrlich ze-
lebrierte Uberlidnge einiger seiner Predigten ist bemerkenswert; so soll er am
Karfreitag 1566 im Umfeld des Augsburger Reichstages sage und schreibe fiinf
Stunden gepredigt haben. Vor allem aber féllt die enorm hohe Frequenz an Pre-
digten auf, die er tiber viele Jahre durchgehalten hat. Von 1560 bis 1566, als er
als Domprediger von Augsburg den Hohepunkt seiner Predigerlaufbahn erlebte,
hat er allein in dieser Stadt mehr als 600 Predigten gehalten.?* Und das, obwohl
er in dieser Zeit zum Arger des Augsburger Domkapitels oft monatelang nicht
vor Ort war, weil er als oberdeutscher Jesuitenprovinzial sowohl in Ordensange-
legenheiten als auch im pépstlichen Auftrag stindig zu anderen Aufgaben ab-
kommandiert wurde. Seine ungezdhlten weiteren Predigten an anderen Orten
sind hier also noch nicht einmal miteinberechnet.

Dass er als Prediger so erfolgreich war, hat also wohl auch damit zu tun ge-
habt, dass er Predigt auf Predigt getiirmt hat, auch wenn ihm in Wien, Augsburg
und anderswo am Anfang vielleicht nur eine Handvoll alter frommer Damen
zugehort haben. Irgendwann hat es sich dann aber herumgesprochen, dass das
Unglaubliche eingetreten war: Da gab es einen Prediger, der nicht aufhoren
konnte, von seinem Glauben zu erzihlen und das vielleicht nicht rhetorisch
brillant, vielleicht nicht inhaltlich hochoriginell, aber authentisch tat — und der
war unerhorterweise katholisch! So etwas hatte man in weiten Teilen Osterreichs
und Siddeutschlands, wo er vor allem gewirkt hat, zum Teil seit Jahrzehnten
nicht mehr erlebt. Die Menschen, die ihm dann immer zahlreicher zugehort ha-
ben, hat vielleicht nicht alles, was er gesagt hat, auch wirklich von vornherein
innerlich angesprochen. Aber er hat so viel gesagt und dies mit so viel Uberzeu-
gung, dass bei ihm praktisch jeder etwas gehort hat, das ihn innerlich angespro-
chen hat. Und er hat damit mindestens bei vielen religids Suchenden die bis
dato kaum mehr gestellte Frage aufgeworfen: Hat die katholische Kirche viel-

24 Vgl. P. Rummel, Petrus Canisius und Otto Kardinal TruchsefS von Waldburg, in: J. Oswald / P. Rum-
mel (Hrsg.), Petrus Canisius — Reformer der Kirche. Festschrift zum 400. Todestag des zweiten Apostels
Deutschlands (Jahrbuch des Vereins fiir Augsburger Bistumsgeschichte 30). Augsburg 1996, 41-66,
hier: 53.

139



Nachfolge

leicht doch mehr zu bieten als die katastrophalen Fehler, auf die die Reformato-
ren mit Nachdruck (und zu Recht) hingewiesen hatten?? Er brachte damit die
katholische Kirche im deutschsprachigen Raum wieder ins Spiel als einen Ort,
wo es Quellen fiir die eigene Spiritualitdt gab.

Man muss nicht Friedrich Engels und sein Gesetz des dialektischen Umschla-
gens von Quantitédt zu Qualitdt bemiihen, um die Logik hinter all dem zu erken-
nen. Ahnliches hat auch Karl Rahner zum Ausdruck gebracht, als er den unglaub-
lichen quantitativen Aufwand des kirchlichen Betriebs und die mitunter hochst
iiberschaubaren qualitativen Resultate mit dem beriihmten Bild erklart hat, wo-
nach man eine Tonne Pechblende schiirfen misse, um 0,14 Gramm Radium zu
erhalten — um dann den Schluss zu ziehen: ,,und doch lohnt es sich.“?® Ganz in
diesem Sinne hat Petrus Canisius ohne Pause Predigt auf Predigt, Floskeln auf
Floskeln, Bibelzitate auf Bibelzitate, Kirchenviteraussagen auf Kirchenvéteraus-
sagen gehduft. Herausgekommen ist auf den ersten Blick oft nicht viel mehr als
unermidliche fromme Geschwitzigkeit — aber doch etwas unendlich Wertvol-
les: der Verdacht bei seinen Zuhorer(inne)n, dass in diesem ganzen Wust von
Worten vielleicht doch spirituelle Perlen zu finden waren.

Wohlgemerkt: Auch als Jesuit ist Petrus Canisius nie ganz von seiner jugend-
lichen Idealisierung des kartdusischen Schweigens losgekommen. Als er sich bei-
spielsweise einmal anlédsslich der adventlichen Vorbereitungszeit auf Weihnach-
ten fiinf Vorsdtze zurechtlegte, um seinen spirituellen Kompass neu auszurich-
ten, lautete der erste dieser Vorsdtze: ,Im Reden sparsamer und vorsichtiger
sein“?’. Darum hatte ihn der Vorwurf des protestantischen Inquisitionshaftlings
Philipp Camerarius, dass er ein religioser Schwitzer sei, wahrscheinlich doch
getroffen.

Spétestens seit dem grundstiirzenden Friithling 1543 war die Realitdt seines
Lebens allerdings eine andere. Er wére zwar gerne ein grofier Schweigender ge-
wesen, aber die Erfahrungen wihrend dieses Frithlings 1543 haben aus ihm -
quasi wider Willen — einen Mann der vielen Worte, einen Apostel der Geschwit-
zigkeit gemacht. Die Kartduser hatten vielleicht recht, dass man Gott am besten
durch das Schweigen erreichte, aber die Welt erreichte man nach jesuitischer
Uberzeugung ganz sicher am besten durch das Wort. Er war dementsprechend
ein echter Jesuit, als er im Oktober 1546 an einen Freund schrieb: ,Ich, der ich
die Kunst der Beredsamkeit nicht erlernt habe, kann den Mund nicht halten.“?®

25 Vgl. J. N. Figgis, Petrus Canisius, 43 [s. Anm. 17]: ,His life set people asking the questions, ,Was Lu-
ther right after all?’ ,Is it wise or possible to break entirely with the past?’“

26 Vgl. K. Rahner, Das Konzil - ein neuer Beginn. Vortrag beim Festakt zum Abschluf$ des II. Vatikanischen
Konzils im Herkulessaal der Residenz in Miinchen am 12. Dezember 1965, in: ders., Das Zweite Vatika-
num. Beitrige zum Konzil und seiner Interpretation (SW 21/2). Bearb. v. G. Wassilowsky. Freiburg i. Br.
2013, 775-786, hier: 784.

27 Zit. nach der Paraphrase bei O. Braunsberger, Ein Meister, 83 [s. Anm. 5].

28 Zit. nach P. Canisius, Briefe, 235 [s. Anm. 6].

140



