Kirche

Francois Cassingena-Trévedy 0SB | Ligugé

geb. 1959, Benediktiner der Abtei Saint-Martin
de Ligugé, Professor fiir Liturgie am Institut
Catholique, Paris

.Und sie erkannten, dass sie nackt waren*
(Gen 3,7)"

Uber die Sexualitat in ihrem kirchlichen Kontext

Von der Kirche werden mutige Schritte erwartet. In der Kirche und im Blick auf
die Welt, miissen diese Schritte gemeinsam getan werden. Einen dieser Schritte,
den ich im Folgenden ausfithren mochte, tiberschreibe ich mit: ,Von Einfaltig-
keit zur Ehrlichkeit”. Es geht um Sexualitdt in ihrem kirchlichen Kontext. Ich
stelle als Mann diese Reflexionen an und hoffe, auch als ein Bruder vieler Frauen-
stimmen zu sprechen, die sich zum diesem Thema bereits gedufiert haben und
weiter duflern werden. In diesen — notwendigerweise fragmentarischen — Anre-
gungen geht es nicht um eine soziologische Studie, nicht um eine polemische
Anklage oder eine sensationserheischende Dokumentation, sondern um eine
Einladung, an Tiefe - vielleicht ganz ungeahnter — zu gewinnen.

Dissonanzen und Inkoh&renzen

Marie-Dominique Philippe, Jean Vanier, Georges Finet' und andere charismati-
sche, anerkannte und autorisierte Gestalten der letzen Jahrzehnte fallen einer
nach dem anderen aus unserer grenzenlosen Bewunderung heraus. Wahrschein-

* Im Frithjahr 2020 war bekannt geworden, dass mehreren charismatischen Personlichkeiten der
katholischen Kirche in Frankreich sexueller Missbrauch vorgeworfen wird. Ausgehend von diesem
Skandal, stellte F. Cassingena-Trévedy Reflexionen iiber Sexualitat, Frommigkeit und Tabus an und
verdffentlichte diese am 16.05.2020 als ,Notiz auf Facebook. Bei der vorliegenden Ubersetzung
handelt es sich um eine gekiirzte Version; Fufinoten und Zwischeniiberschriften stammen vom
Ubersetzer Dag Heinrichowski SJ.

1 Drei charismatische Griinderfiguren (Communauté Saint Jean, I’Arche und Foyer de Charité), deren se-
xuelle Ubergriffigkeit und Missbrauche - oft im Rahmen der geistlichen Begleitung — in 2019/2020
offentlich wurden.

150



Sexualitat

lich wird andere in Zukunft ein dhnliches Schicksal ereilen. Es ist ein unerbitt-
licher Gang, der die gesamte idyllische Landschaft des katholischen Glaubens
und seiner Institution entzaubert. Die vollige Dissonanz zwischen solchen Ver-
haltensweisen, die in letzter Zeit ans Licht gebracht wurden, und dem bioethi-
schen Diskurs seit Humanae vitae (1968), da mit einer gewissen Uberheblichkeit
in Fragen der Sexualmoral allen ein Gesetz vorgeschrieben wird, tragt zur Un-
vertrdglichkeit bei und ruft ein akutes Gefiihl der Inkohdrenz hervor. Nach all
dem ist offen, wie viele offizielle, unzweifelhafte Personlichkeiten, die uns zur
Bewunderung, ja zur Verehrung vorgeschlagen sind, dem Verdacht ausgesetzt
sind. Waren die anerkanntesten Heiligen selbst makellos und ohne Schattensei-
ten? Im Blick auf die eigene Geschichte: Wie steht es um die Klarheit der vielen
Priester und Ordensleute, die einen in der Ausbildung begleitet haben? Und of-
fenbart die Erfahrung als Beichtvater nicht einen riesigen Kontinent der Schwi-
chen? Es ist an der Zeit, das Schweigen zu brechen, mit dem wir uns arrangiert
haben und aus der professionellen Verschanzung des Nicht-Sprechens auszubre-
chen! Wer von uns Priestern oder Ordensleuten kann bescheinigen, dass er sein
ganzes Leben lang in Ubereinstimmung mit der Norm, so wie sie in den Hand-
biichern, Abhandlungen und Katechismen vorgestellt wird, und mithilfe derer
wir in der Beichte Ratschldge und die Absolution erteilen, gelebt hat?

Sich selbst eine Soutane, eine Albe oder ein Skapulier iiberzuwerfen, lasst un-
seren Leib nicht verschwinden. Sie erkannten, dass sie nackt waren (Gen 3,7) ...
Priester und Ordensleute sind nackt — wie andere auch. Ohne die Anerkennung
dieser Realitdt gibt es weder einen pastoralen und spirituellen Diskurs noch eine
konstruktive Arbeit an der Substanz einer gewohnlichen Sexualitdt, die nicht
nur mit allen Menschen, sondern auch mit allen Lebewesen gemeinsam ist: Amor
omnibus idem — ,die Liebe ist fiir alle gleich” (Vergil).

Den Quellort entdecken

Unter diesen Bedingungen laden uns die Aufdeckungen so vieler Entgleisungen,
Abweichungen und Perversionen, iiber den verstindlichen Moment der Empo-
rung, der Emotionen und der notwendigen Verurteilung der Missbrauche hi-
naus, zu einer Vertiefung ein, indem wir nach dem ,Gemeinplatz” unserer
menschlichen Sexualitit fragen. Denn es gibt in diesem Tribunal nicht auf der
einen Seite die Bosen und auf der anderen die Unbeteiligten, die Immunen, die
Mustergiiltigen; auf der einen Seite die Unwiirdigen und auf der anderen die
Emporten. Lehrt uns das Evangelium nicht, einen solchen Manichdismus? in
Frage zu stellen (Joh 8,1-11)?

2 Gnostisch gepragte Weltanschauung, welche die Erlésung durch strenge, leibfeindliche Askese zu
erreichen suchte.

151



Kirche

Missbrduche bleiben untragbar und unentschuldbar. Aber es geht darum, in die
Tiefe zu gehen und im , Ganz-Unten”, noch unter dem , bdsen Ort”, wo stets die
Gefahr der Verirrung, der Perversion und Entstellung lauert, den grundlegenden
Ort, den Quellort zu identifizieren, aus dem (auch bei denen, die sich verirren)
der Teil, der sich der Verurteilung und dem Verfall entzieht — der Edelstein -,
entspringt. Jean Vanier z.B. war trotz allem in seiner Zartlichkeit fir ,Jesus” und
fir die Schwichsten ein grofier Liebender (ein Grund, warum die Arche ihren
Grilinder tiberleben kann und wird). Nicht alles im Menschen ist Abfall, weder
fir ihn selbst, noch fiir andere, oder fiir den Gott, der sich in Jesus Christus ge-
zeigt hat. Kein Mensch ist ganzlich oder von Grund auf Abfall (vgl. Joh 6,37).
Dem Grund des Menschen, unserem gemeinsamen Grund darf man nicht kur-
zen Prozess machen und ihn wegwerfen. Kurz: Die Verurteilung der Missbrdu-
che und die Implementierung von Praventionsmafinahmen sind unzureichend.
Sie machen nur einen Moment eines viel umfassenderen Prozesses aus, der an-
zugehen ist. Dabei ist es sowohl unehrlich als auch gefdhrlich, wie es in kirch-
lichen Kreisen schon so oft und so lange praktiziert wird, unsere Sexualitdt un-
ter Schutzkleidung zu verbergen oder sie wie einen Kernreaktor unter einer Be-
tondecke zu begraben.

Sexualitat als Ressource

Was ist die Sexualitdt? Kein Unfall, kein Bereich, keine fakultative Moglichkeit
des Menschen, sondern eine transzendentale Dimension, die sein ganzes Sein
und Handeln ausrichtet, qualifiziert, ,modifiziert”, eine Gegebenheit, die — oh-
ne sein eigenes Wissen — ausgeht, ausstrahlt, einflief3t in sein ganzes Leben mit
seinem Alltag, seiner Affektivitdt, seinem Intellekt, seiner Kreativitdt, seinen Be-
ziehungen, seinem sozialen Leben und seiner Spiritualitdt; ein Zeichen, unter
das alles, absolut alles, gestellt ist, auch bei denen, die ihre Sexualitdt nicht kor-
perlich ausleben. Die Sexualitdt verlangt nach einem , Gestindnis“, und zwar in
einem breiteren und positiveren Sinn, als es im streng vertraulichen Rahmen ei-
ner Beichte der Fall ist. Sie mochte bestétigt werden. Als ,, Kondition” (von lat.
condere = griinden) ist sie von grundlegender und prinzipieller Ordnung. Sie ist
eine Ressource, ein Potenzial, eine Primdrenergie, die erste Ara unserer mensch-
lichen , Geologie”, da sie in uns die Dynamik des Lebens inkarniert. Es liegt an
uns, mit dieser Ressource zu arbeiten und uns, als einen ersten Schritt, ihrer Ab-
griinde bewusst zu werden. Hiiten wir uns in diesem Fall vor dem ausweichen-
den Vokabular der Sublimation: Man sublimiert die Sexualitdt nicht. Die Sexua-
litat driickt sich selbst stets in den Sprachen aus, die unerwartet sind. Sie ist in
sich selbst Wort, ein méchtiges , Wort” unserer Leiblichkeit. In Wahrheit ist alles
in uns Wort und Werk des Leibes. Der Logos des Leibes kann genauso wenig
weggerdumt werden wie jener des Kreuzes (vgl. 1 Kor 1,17f.).

152



Sexualitat

Der Leib ldsst sich nicht auslagern wie etwas Unsauberes. Er mochte besichtigt, er-
forscht und erleuchtet werden bis ins ,Ganz-Unten”, mit jener inneren Leuchte,
von der das Evangelium spricht (Mt 5,15f.) — eine Lampe, die nichts anderes ist
als die Klarheit und die Ehrlichkeit unseres einfachen Auges (Mt 6,22; Lk 11,34ff.).
In einer lichten Stille lasst uFns also die Entdeckung, die Inventur der Energie
des Lebens, die in uns ist, angehen. Horen wir, was aufsteigt, nicht aus unserer
Kloake, sondern unserem Abgrund. Halten wir einen Augenblick inne bei der
grofien Sehnsucht, die in uns wohnt und all die brennenden Dornbiische un-
seres Leibes in einer einzigen Flamme zusammenfasst.

Zerbrechlichkeit und Fruchtbarkeit

Die menschliche Sexualitdt ist nicht begrenzt auf den Zweck der Fortpflanzung
im biologischen und nititzlichen Sinne des Begriffs. Ein gewisser kirchlicher Dis-
kurs wollte sie lange auf diese einzige Funktion reduzieren. Tatsdchlich schreibt
sie in unseren Leib ein Gesetz der Anziehungskraft ein, das erfinderisch, unge-
horsam und grundlegend ist. Jede menschliche Beziehung, jede Beziehung zur
Welt, jede Beziehung mit Gott ruft dieses ,Immanente” unseres Leibes, diese
»Klangholzer” unseres Urschreis hervor, denn mein Leib — stets unvollkommen —
ist im Grunde ein Schrei (Ps 84,3).

Die Sexualitat ist der Ort unserer hochsten Energie (weil sie das Leben spen-
det), aber sie ist auch der Ort unserer hochsten Zerbrechlichkeit. Sie ist unser Ri-
siko, weil sie auch unser Abgrund ist (welcher Abgrund wire nicht riskant?). Die
Sexualitdat hort nicht auf, zu suchen und nach sich selbst zu suchen: Wo es uns
nicht bewusst ist, findet sie Ausdruck, wo wir nicht drauf kommen, wo wir be-
harrlich nicht erkennen wollen, dass es — ganz unten — die Sexualitdt ist, die
spricht. Sie ist es, von Natur aus umwerbend, beim Mann symbolisch erregt und
penetrierend, die der ausgebreiteten Energie der grofen intellektuellen und phi-
losophischen Synthesen, des kiinstlerischen Schaffens, des politischen oder hu-
manitiren Engagements zugrundeliegt. Keine Hirnaktivitit, die nicht die Sexua-
litdt hervorruft. Kein Gipfel, der sich nicht um das Fundament bemiiht und mit
ihr eine hohe Wiirde teilt. Kein Oben, das ohne Unten funktioniert. Kein Him-
mel, der nicht die Erde brauchte, um ihr zu helfen. Es ist dieses Fundament des
Leibes, das mitten in der Bibel, durch die wohlgeformte Sprache des Hohen-
lieds, verankert ist, und auf dem ersten Zeichen Jesu basiert (Joh 2,11). Sie ist es,
die Bernhard von Clairvaux’ Kommentar zum Hohelied der Liebe, Aelred von
Rievaux’ Abhandlung iiber die geistliche Freundschaft, die Liebe eines Franz
von Assisi zur Schwester Armut und die lebendige Flamme der Liebe eines Jo-
hannes vom Kreuz tragt — wiahrend viele erbauliche Hagiographien mogliche
Zerbrechlichkeiten, die unsere historischen Studien inzwischen erahnen, ganz
beiseite lassen und verbergen.

153



Kirche

Es gibt kein Leben, das den intellektuellen, karitativen und mystischen Umar-
mungen geweiht ist, welches nicht auf asymptotische Weise auf den konkretes-
ten Akt der Leiblichkeit hinsteuert, als wire dieser nicht der jugendlichste Akt
des Lebens, sondern dessen endgiiltiger und reifster Akt. Von dort muss man
absteigen, dem Zentrum der Schwerkraft, das unser Leib ist, entgegen, um unser
,Ganz-Unten” aufzuhellen (wobei dieses Unten weder zu verurteilen noch zu
verdammen ist). Das ist ein Werk der Ehrlichkeit und der Genauigkeit: Denn
die wahre ,Stinde” des Fleisches ist weniger einsam als sozial, insofern sie eine
Stiinde der Unehrlichkeit und Liige ist. Das Unertrdgliche beim Missbrauch ist die
mehr oder weniger bewusste Liige, welche die Tater und ihre Komplizen umgibt;
es ist die Liige, welche die ganze Institution umgibt.

Wenn es ein Vokabular oder ein Konzept gibt, das es zu fordern gilt, dann
ist es das der Fruchtbarkeit: Sie gehort inventarisiert, erfunden, verzehnfacht,
denn der Mensch jeglichen Standes ist dazu veranlagt, Vater oder Mutter zu sein,
das heif3t, Leben zu geben, sein Leben zu geben, in Fiille (Joh 10,10f.). Diese Er-
weiterung unserer Fruchtbarkeit — das ,vermehrt euch” der Anfiange (Gen 1,28)
betrifft alle — ist ein Meisterwerk des Lebens, das vorgezogene Kapital unserer
zukiinftigen Auferstehung.

Drei Fallstricke im katholischen Erbe

Die Ausiibung des Dienstamtes, die Feier der Liturgie und der Sakramente, geist-
liche Begleitung, das geistliche Leben ndhern nicht nur ,Seelen” einander an,
sondern auch die Korper. Was in der Logik der Inkarnation liegt, ist auch eine
Risikoquelle. Der Leib, der ganze Leib ist ein groflartiger und gefdhrlicher Konti-
nent. Die Inkarnation ist das Risiko schlechthin: Gott selbst kennt etwas davon,
da er sich dabei um Kopf und Kragen gebracht hat. Ich mochte drei peinliche
Fallstricke unseres katholischen Erbes hervorheben, die uns in der kirchlichen
Welt daran hindern, in Wahrheit und Klarheit dem Korper zu begegnen.

Das Dogma der Erbsiinde

Das ,Dogma“ der Erbsiinde, ein gewichtiges Stiick augustinischer Theologie, ist
durch die Erkenntnisse der Paldontologie und der Humanwissenschaften als sol-
ches vollig inakzeptabel geworden. Fiir viele gibt es sich noch immer — innerhalb
wie auflerhalb der Kirche — als erster Artikel, als verpflichtendes Fundament des
gesamten Gebdudes christlichen Glaubens aus, schwirrt in unserem liturgischen
Vokabular umher, und verschmutzt in gewisser Weise unmittelbar unser Ver-
stindnis der Sexualitit. Wo diese Stinde im Ubermaf} vorhanden ist, muss nicht
unbedingt die Gnade im Ubermaf} vorhanden sein (R6m 5,20), sondern eher die
Scham, die Verzweiflung und, konsequenterweise, die Revolte, der Aufstand des
Leibes mit jammerlichen Folgen. Diese ,Archdologie” lastet schwer auf unserer

154



Sexualitat

Geschichte: Wir starten auf Anhieb mit einem gebrochenen Kérper. Physisch
und spekulativ begegnet uns die Sexualitdt nur durch dieses zerbrochene Glas.
Die Nacktheit (Gen 3,7), die aus dieser Griindungskatastrophe hervorgeht, steht
nicht mehr unter dem Zeichen der Klarheit, sondern unter jenem des Abbruchs.

Indiskrete Jungfraulichkeit

Nicht ohne organischen Zusammenhang mit dieser katastrophalen , Archdologie
gibt es die Hypertrophien der Mariologie und des unbeholfenen Kultes, der sie
begleitet. Denn es gibt eine indiskrete Art, von der Jungfraulichkeit Mariens zu
sprechen, die — so wage ich zu behaupten - eine Art Vergewaltigung ist, ebenso
wie es einen obsessiven und einseitigen Diskurs tiber die Jungfraulichkeit gibt,
der — paradoxerweise — seinerseits in unserer katholischen Geschichte eine Art
der Erbstinde darstellt. Bekanntlich legten die Kirchenviter ab dem vierten Jahr-
hundert den Akzent auf die physische Jungfraulichkeit Mariens und sprachen
der Jungfraulichkeit auf Kosten der christlichen Ehe einen hervorragenden Status

“

zu. Das alles hat sich in den letzten Jahrhunderten noch verscharft, als man die
yverhiitenden” Dogmen beziiglich Mariens verkiindet hat, insbesondere jenes
der Unbefleckten Empfingnis (welches im positiven Sinn als Fiille der Gnade zu
verstehen ist und zu welchem sich die Ostkirchen nie duf3erten). So hat man all-
madhlich eine Anatomie der Jungfraulichkeit durchgesetzt und eine Mythologie,
eine Ideologie, einen Materialismus der Jungfraulichkeit gefdhrlich bestarkt. Das
Evangelium der Verkiindigung (Lk 1,26-38) legt etwas Anderes als wesentlich
nahe: Die volle Verfiigbarkeit Mariens fiir das Projekt Gottes, bis in ihren Leib
hinein. Das ,Jungfrduliche” an Maria ist zuerst und vor allem ihre Annahme des
Wortes, die der ganzen Kirche als Modell dient und an der alle Gldubigen teil-
haben konnen; der Rest ist ein Geheimnis, unzuginglich fiir unsere Neugierde.
In jedem Ursprung verbleibt ein unantastbarer Teil des Geheimnisses, dessen
Tragerin ganz besonders die Frau ist, im Ursprung Jesu, wie in unserem eigenen
Ursprung. Personlich sdhe ich kein Problem damit, dass der Heilige Geist die Ge-
samtheit einer menschlichen sexuellen Beziehung iiberschattet hitte. Die wahre
Marienandacht, sehr still und niichtern nach dem Bild Mariens selbst, ist die
Andacht zu dem, was Maria selbst anddchtig werden lief3: Das gehorte, meditierte
und erfiillte Wort Gottes. Kurz: Wir konnen in einer gewissen Schwiarmerei der
,Unbefleckten” den Beigeschmack dieser archaischen Religion erkennen, dass der
Fleck - sei er aus Blut oder Sperma - nie Ruhe gibt und wechselseitig in einem
endlosen und verzweifelten Uberbieten als ,unbefleckt” oder ,befleckt” bezeich-
net wird. Es ist nicht unbedeutend, dass die Umgebungen, in denen sexueller
Missbrauch stattfindet, gewdhnlich die Umgebungen sind, wo eine mafllose und
weitschweifige marianische Andacht zur Schau gestellt wird. Wie konnte ich die
,bewundernswerten” marianischen Vortrdge von P. Marie-Dominique Philippe,
die ich als junger Student in Paris besuchte, vergessen?

155



Kirche

,Bin ich auch fromm, so bleib ich doch ein Mann!“® — Der Tartuffe ist nicht nur
eine amiisante Kuriositdt des Grand siécle*: Er liberlebt in gewissen zeitgenossi-
schen Schizophrenien. Es gibt Andachtsformen, die nicht akzeptierte Schwach-
stellen problematischer Psychen mit Miih und Not abdichten, sozusagen Schmerz-
mittel, um den Abgrund zu beruhigen, den jeder von uns in sich tragt. Eine tiber-
schwingliche und militante marianische Frommigkeit kann sehr wohl mit dem
perfektesten klerikalen Chauvinismus einhergehen. Der Fokus auf die harmlose
Frau erlaubt, jegliche Sorge bequem zu vermeiden, die den Platz echter Frauen
im Leben der christlichen Gemeinschaften wahrzunehmen sucht.

Gefidhrliche Priesterbilder

SchlieBlich gibt es Priesterbilder, die sich aus Nebenprodukten der alten Ecole
frangaise de spiritualité® speisen, stets beeinflusst von einem romantischen und
hochst individualisierten Verstidndnis von Berufung, vom Wiederaufleben sehr
anmutender und politisch gefdrbter, paternalistischer Schemata, von einer anti-
quierten Theologie des Priestertums. Diese Theologie bleibt unvereinbar mit den
Texten des Neuen Testaments, ihr liegt ein vollig anderes Amtsverstindnis zu-
grunde. Es handelt sich um eine gefdhrliche Vereinnahmung dessen, was der He-
braerbrief sehr zurtickhaltend tiber die Weihedmter sagt, allerdings allein auf
Christus bezogen. Eine gefdahrliche Faszination fiir den Priester, der getrennt,
iibergeordnet, umgeben und voll von einer Sakralitit ist, die ihn feuerfest macht.
Ist es wirklich der Pfarrer von Ars, den wir angesichts der Laxheit unserer Epoche
nachmachen miissen? Was auch immer der Pfarrer von Ars sein mag — es geht
nicht darum, seine bescheidene Grofie oder aulerordentliche Ausstrahlung in
Frage zu stellen —, das, was uns die Psychoanalyse offenbart hat, lasst uns zu
Recht wachsam werden gegentiber den ungeheuren Heldentaten der Abtdtung.
Eine mafllose Askese, die nicht von einer echten geistlichen Begleitung kontrol-
liert wird, ist nichts anderes als eine perverse Form der Selbsterotik, eine pani-
sche Antwort auf grofle, schwelende Ausschweifungen. In Wahrheit erledigt sich
die Sexualitdt weder durch Traum, noch durch Verachtung oder Gewalt.

Hiiten wir uns also heutzutage vor selbstgefilliger Bewunderung, vorschnel-
len Heiligsprechungen und Beispielen, die eher entmutigen als aufbauen. Selbst
die Figuren der Heiligkeit, die von der Tradition bestdtigt sind, hatten — Gott sei
Dank - ihre hartnackigen und unbezwingbaren Schwéachen. An den Hauptmann
Kornelius, der sich vor ihm zu Boden wirft, richtet Petrus diese Worte: , Steh auf!
Auch ich bin nur ein Mensch” (Apg 10,26). Augustinus zogert nicht, als Bischof
einzugestehen, dass er noch empfinglich sei fiir die Versuchungen der Bilder

w

Zitat aus Der Tartuffe (Heuchler), einer Komodie des franzosischen Dichters Moliere (1622-1673).
Die Epoche der absolutistischen Herrschaft Ludwigs XIII. und Ludwigs XIV.

5 Eine einflussreiche franzosische Spiritualitdtsschule, die von Kardinal Pierre de Bérulle 1611 nach
dem Vorbild der Oratorianer gegriindet wurde. Sie zahlt zur katholischen Reform in Frankreich.

'S

156



Sexualitat

sei

ner fritheren Vergntiigen (Confessiones X,30,41f.). Kurz: Es gibt keine Befreiung

von der Conditio humana. Zu unserem Trost und Antrieb gibt es nur zerbrechli-
che Minner und Frauen, die versuchen, zu leben und die sich abmiihen (selbst
die GrofRartigsten) am schwierigen Handwerk der Liebe.

Praktische Hinweise

Es

geht darum, vom Tabu zum Geheimnis, vom Geheimnis zur Vertraulichkeit,

von der Vertraulichkeit zum Austausch, vom Austausch zu einer , Charta des Lei-
bes” zu gelangen. Es geht darum, die Dinge behutsam ans Licht und sie behut-
sam ins Wort zu bringen, in den Bereich des Sagbaren, wie vage es auch immer

sei

157

. Das ist unser Projekt, unser Projekt fiir den Leib :

Schweigend in unser ,Ganz-Unten” hinabsteigen, uns von unserem Fundament
aus betrachten, das ,Ganz-Unten” als Ursprung identifizieren, von dem alles
ausgeht und beginnt, alles in uns geschieht. Die grundlegende Seite in uns be-
sichtigen und bewohnen.

Das Feuer identifizieren, den Vulkanismus des Lebens, der in uns aufsteigt, den
Krater, der in uns ist und in ihm ein Zelt aufschlagen.

Nicht die Sublimierungen (die gibt’s nicht), aber die Ubersetzungen, die ,Lei-
tungen” identifizieren, also die Mittel und Bereiche, um unsere Sexualitdt aus-
zudriicken: Die intellektuellen, affektiven, kiinstlerischen, sportlichen etc. Un-
sere , Orte der Erleichterung” ausfindig machen und kultivieren. Die Aktivita-
ten, bei denen unser Korper auf dem ,Spiel” steht, wo unser Korper, im ,Zu-
stand der Gnade”, sich mobilisiert, sich entspannt, sich entfaltet und ein In-
strument der wahren Doxologie wird: ,Verherrlicht also Gott in eurem Leib!“
(1 Kor 6, 20) Vielleicht durch Gesang oder ein Musikinstrument, handwerkli-
che Tatigkeit, Kiichenarbeit, liebevolle und sorgféltige Krankenpflege etc.
,Bodenkontakt haben” - bei physischer Arbeit und Sport.

Die Liebe zum Leben in die konstante Verehelichung mit dem Wirklichen brin-
gen. Den unendlichen Partner erkennen, der, durch unsere Sehnsucht nach
diesem oder jenem, nach unserer Umarmung ruft.

Versuchen, sich selbst seine Geschichte der Leiblichkeit zu erzdhlen, die Kno-
ten des Baumes ausfindig zu machen, ein paar Worte dazu zu sagen.
Versuchen, diese Geschichte einem anderen zu erzdhlen. Und zuerst jemanden
zu finden, dem diese Geschichte erzihlt werden kann. Vorsicht: Es wird nicht
notwendigerweise ein Kleriker oder ein Ordensangehdoriger sein! Wir kénnen
diese Geschichte viel miiheloser einem Laien, und vor allem einem Freund,
einem Vertrauten, erzihlen, weit tiber die offiziellen Grenzen einer confessio
hinaus. Nur diejenigen, denen wir all das erzdhlen kdnnen, mit denen wir zu-
sammen hinabsteigen konnen in das , Ganz-Unten”, sind unsere authentischen
Freunde. Nichts schweifst die Freundschaft besser zusammen, als die gegensei-



Kirche

tige Offenbarung der identischen Schwichen. Nichts ist erbaulicher, fiir Kleri-
ker und fiir Ordensleute, als der hdufige Kontakt mit verheirateten Laien, mit
ihrem chaotischen Lebensweg mehr noch als ihrer heiteren Treue.

— Wagen, zumindest etwas von dieser Geschichte in der Kommunitét zu erzih-
len. Etwas, das nie passiert, denn die Gewichte einer beinahe ewigen Tradi-
tion, verbunden mit einer Art gemeinschaftlichem Schweigevertrag, hindern
uns daran, miteinander iiber das ,Ganz-Unten” zu sprechen. Es ist, als konn-
ten unsere Institute, die kleinen wie die grofien, nur unter der Bedingung be-
stehen, niemals diese Tiefen auf unsere Gesprachsebene zu bringen, obwohl
sie es gerade sind, die uns — mehr als die Banalitdten unserer kollegialen Ge-
spriche — erlauben, uns gegenseitig wirklich kennenzulernen. Gehen wir
nicht genug in das , Ganz-Unten”, das wir teilen, riskieren unsere Kommuni-
tatsleben nur ein Missverstandnis zu sein.

— Diese Arbeit der Aufklarung gehort in das Programm der Priesterausbildung
und der Ordensnoviziate. Die berithmte , Spiritualitit”, die man im propddeu-
tischen Zyklus ordnet, darf nicht zu einer Flucht aus dem Leib, zu einer Ver-
stairkung der Emotionen und der frommen Andacht veranlassen, sondern zu
einer Verstirkung und zu einer Uberpriifung der Grundlagen, einem Haupt-
kriterium fiir die Unterscheidung einer authentischen Berufung. Denn es geht
nicht darum, Sakramentspender, Manager oder Wachter eines mehr und mehr
problematischen kirchlichen Territorialprinzips, sondern Menschheitsgefdahr-
ten und Sinnwecker zu formieren.

— Sich diese ganze Arbeit der Benennung und der Kldrung in der Kirche antun
und dartiber Rechenschaft gegentiber der ganzen Welt ablegen; sie wie eine
Wiedergutmachung fiir so viele Jahrhunderte der Unehrlichkeit der Welt vor-
legen; sie der Welt vorschlagen als eine mogliche Ubung — ein 6ffentlicher
Dienst des Lichtes und des Wortes, fiir den Fortschritt in unserer gemeinsa-
men Humanisierung.

158



