
*	 Im Frühjahr 2020 war bekannt geworden, dass mehreren charismatischen Persönlichkeiten der 
katholischen Kirche in Frankreich sexueller Missbrauch vorgeworfen wird. Ausgehend von diesem 
Skandal, stellte F. Cassingena-Trévedy Reflexionen über Sexualität, Frömmigkeit und Tabus an und 
veröffentlichte diese am 16.05.2020 als „Notiz“ auf Facebook. Bei der vorliegenden Übersetzung 
handelt es sich um eine gekürzte Version; Fußnoten und Zwischenüberschriften stammen vom 
Übersetzer Dag Heinrichowski SJ.

1	 Drei charismatische Gründerfiguren (Communauté Saint Jean, l’Arche und Foyer de Charité), deren se-
xuelle Übergriffigkeit und Missbräuche – oft im Rahmen der geistlichen Begleitung – in 2019/2020 
öffentlich wurden. 

„Und sie erkannten, dass sie nackt waren“ 
(Gen 3,7)*

Über die Sexualität in ihrem kirchlichen Kontext

Von der Kirche werden mutige Schritte erwartet. In der Kirche und im Blick auf 
die Welt, müssen diese Schritte gemeinsam getan werden. Einen dieser Schritte, 
den ich im Folgenden ausführen möchte, überschreibe ich mit: „Von Einfältig
keit zur Ehrlichkeit“. Es geht um Sexualität in ihrem kirchlichen Kontext. Ich 
stelle als Mann diese Reflexionen an und hoffe, auch als ein Bruder vieler Frauen-
stimmen zu sprechen, die sich zum diesem Thema bereits geäußert haben und 
weiter äußern werden. In diesen – notwendigerweise fragmentarischen – Anre-
gungen geht es nicht um eine soziologische Studie, nicht um eine polemische 
Anklage oder eine sensationserheischende Dokumentation, sondern um eine 
Einladung, an Tiefe – vielleicht ganz ungeahnter – zu gewinnen.

Dissonanzen und Inkohärenzen

Marie-Dominique Philippe, Jean Vanier, Georges Finet1 und andere charismati
sche, anerkannte und autorisierte Gestalten der letzen Jahrzehnte fallen einer 
nach dem anderen aus unserer grenzenlosen Bewunderung heraus. Wahrschein-

Kirche

François Cassingena-Trévedy OSB | Ligugé

geb. 1959, Benediktiner der Abtei Saint-Martin 
de Ligugé, Professor für Liturgie am Institut 
Catholique, Paris

150



2	 Gnostisch geprägte Weltanschauung, welche die Erlösung durch strenge, leibfeindliche Askese zu 
erreichen suchte.

lich wird andere in Zukunft ein ähnliches Schicksal ereilen. Es ist ein unerbitt-
licher Gang, der die gesamte idyllische Landschaft des katholischen Glaubens 
und seiner Institution entzaubert. Die völlige Dissonanz zwischen solchen Ver-
haltensweisen, die in letzter Zeit ans Licht gebracht wurden, und dem bioethi-
schen Diskurs seit Humanae vitae (1968), da mit einer gewissen Überheblichkeit 
in Fragen der Sexualmoral allen ein Gesetz vorgeschrieben wird, trägt zur Un-
verträglichkeit bei und ruft ein akutes Gefühl der Inkohärenz hervor. Nach all 
dem ist offen, wie viele offizielle, unzweifelhafte Persönlichkeiten, die uns zur 
Bewunderung, ja zur Verehrung vorgeschlagen sind, dem Verdacht ausgesetzt 
sind. Waren die anerkanntesten Heiligen selbst makellos und ohne Schattensei-
ten? Im Blick auf die eigene Geschichte: Wie steht es um die Klarheit der vielen 
Priester und Ordensleute, die einen in der Ausbildung begleitet haben? Und of-
fenbart die Erfahrung als Beichtvater nicht einen riesigen Kontinent der Schwä-
chen? Es ist an der Zeit, das Schweigen zu brechen, mit dem wir uns arrangiert 
haben und aus der professionellen Verschanzung des Nicht-Sprechens auszubre-
chen! Wer von uns Priestern oder Ordensleuten kann bescheinigen, dass er sein 
ganzes Leben lang in Übereinstimmung mit der Norm, so wie sie in den Hand-
büchern, Abhandlungen und Katechismen vorgestellt wird, und mithilfe derer 
wir in der Beichte Ratschläge und die Absolution erteilen, gelebt hat?

Sich selbst eine Soutane, eine Albe oder ein Skapulier überzuwerfen, lässt un-
seren Leib nicht verschwinden. Sie erkannten, dass sie nackt waren (Gen 3,7) … 
Priester und Ordensleute sind nackt – wie andere auch. Ohne die Anerkennung 
dieser Realität gibt es weder einen pastoralen und spirituellen Diskurs noch eine 
konstruktive Arbeit an der Substanz einer gewöhnlichen Sexualität, die nicht 
nur mit allen Menschen, sondern auch mit allen Lebewesen gemeinsam ist: Amor 
omnibus idem – „die Liebe ist für alle gleich“ (Vergil). 

Den Quellort entdecken

Unter diesen Bedingungen laden uns die Aufdeckungen so vieler Entgleisungen, 
Abweichungen und Perversionen, über den verständlichen Moment der Empö
rung, der Emotionen und der notwendigen Verurteilung der Missbräuche hi
naus, zu einer Vertiefung ein, indem wir nach dem „Gemeinplatz“ unserer 
menschlichen Sexualität fragen. Denn es gibt in diesem Tribunal nicht auf der 
einen Seite die Bösen und auf der anderen die Unbeteiligten, die Immunen, die 
Mustergültigen; auf der einen Seite die Unwürdigen und auf der anderen die 
Empörten. Lehrt uns das Evangelium nicht, einen solchen Manichäismus2 in 
Frage zu stellen (Joh 8,1–11)?

151

Sexualität



Missbräuche bleiben untragbar und unentschuldbar. Aber es geht darum, in die 
Tiefe zu gehen und im „Ganz-Unten“, noch unter dem „bösen Ort“, wo stets die 
Gefahr der Verirrung, der Perversion und Entstellung lauert, den grundlegenden 
Ort, den Quellort zu identifizieren, aus dem (auch bei denen, die sich verirren) 
der Teil, der sich der Verurteilung und dem Verfall entzieht – der Edelstein –, 
entspringt. Jean Vanier z.B. war trotz allem in seiner Zärtlichkeit für „Jesus“ und 
für die Schwächsten ein großer Liebender (ein Grund, warum die Arche ihren 
Gründer überleben kann und wird). Nicht alles im Menschen ist Abfall, weder 
für ihn selbst, noch für andere, oder für den Gott, der sich in Jesus Christus ge-
zeigt hat. Kein Mensch ist gänzlich oder von Grund auf Abfall (vgl. Joh 6,37). 
Dem Grund des Menschen, unserem gemeinsamen Grund darf man nicht kur
zen Prozess machen und ihn wegwerfen. Kurz: Die Verurteilung der Missbräu-
che und die Implementierung von Präventionsmaßnahmen sind unzureichend. 
Sie machen nur einen Moment eines viel umfassenderen Prozesses aus, der an-
zugehen ist. Dabei ist es sowohl unehrlich als auch gefährlich, wie es in kirch-
lichen Kreisen schon so oft und so lange praktiziert wird, unsere Sexualität un-
ter Schutzkleidung zu verbergen oder sie wie einen Kernreaktor unter einer Be-
tondecke zu begraben.

Sexualität als Ressource

Was ist die Sexualität? Kein Unfall, kein Bereich, keine fakultative Möglichkeit 
des Menschen, sondern eine transzendentale Dimension, die sein ganzes Sein 
und Handeln ausrichtet, qualifiziert, „modifiziert“, eine Gegebenheit, die – oh
ne sein eigenes Wissen – ausgeht, ausstrahlt, einfließt in sein ganzes Leben mit 
seinem Alltag, seiner Affektivität, seinem Intellekt, seiner Kreativität, seinen Be-
ziehungen, seinem sozialen Leben und seiner Spiritualität; ein Zeichen, unter 
das alles, absolut alles, gestellt ist, auch bei denen, die ihre Sexualität nicht kör-
perlich ausleben. Die Sexualität verlangt nach einem „Geständnis“, und zwar in 
einem breiteren und positiveren Sinn, als es im streng vertraulichen Rahmen ei-
ner Beichte der Fall ist. Sie möchte bestätigt werden. Als „Kondition“ (von lat. 
condere = gründen) ist sie von grundlegender und prinzipieller Ordnung. Sie ist 
eine Ressource, ein Potenzial, eine Primärenergie, die erste Ära unserer mensch-
lichen „Geologie“, da sie in uns die Dynamik des Lebens inkarniert. Es liegt an 
uns, mit dieser Ressource zu arbeiten und uns, als einen ersten Schritt, ihrer Ab-
gründe bewusst zu werden. Hüten wir uns in diesem Fall vor dem ausweichen
den Vokabular der Sublimation: Man sublimiert die Sexualität nicht. Die Sexua-
lität drückt sich selbst stets in den Sprachen aus, die unerwartet sind. Sie ist in 
sich selbst Wort, ein mächtiges „Wort“ unserer Leiblichkeit. In Wahrheit ist alles 
in uns Wort und Werk des Leibes. Der Logos des Leibes kann genauso wenig 
weggeräumt werden wie jener des Kreuzes (vgl. 1 Kor 1,17f.).

152

Kirche



Der Leib lässt sich nicht auslagern wie etwas Unsauberes. Er möchte besichtigt, er
forscht und erleuchtet werden bis ins „Ganz-Unten“, mit jener inneren Leuchte, 
von der das Evangelium spricht (Mt 5,15f.) – eine Lampe, die nichts anderes ist 
als die Klarheit und die Ehrlichkeit unseres einfachen Auges (Mt 6,22; Lk 11,34ff.). 
In einer lichten Stille lasst uFns also die Entdeckung, die Inventur der Energie 
des Lebens, die in uns ist, angehen. Hören wir, was aufsteigt, nicht aus unserer 
Kloake, sondern unserem Abgrund. Halten wir einen Augenblick inne bei der 
großen Sehnsucht, die in uns wohnt und all die brennenden Dornbüsche un-
seres Leibes in einer einzigen Flamme zusammenfasst.

Zerbrechlichkeit und Fruchtbarkeit

Die menschliche Sexualität ist nicht begrenzt auf den Zweck der Fortpflanzung 
im biologischen und nützlichen Sinne des Begriffs. Ein gewisser kirchlicher Dis-
kurs wollte sie lange auf diese einzige Funktion reduzieren. Tatsächlich schreibt 
sie in unseren Leib ein Gesetz der Anziehungskraft ein, das erfinderisch, unge-
horsam und grundlegend ist. Jede menschliche Beziehung, jede Beziehung zur 
Welt, jede Beziehung mit Gott ruft dieses „Immanente“ unseres Leibes, diese 
„Klanghölzer“ unseres Urschreis hervor, denn mein Leib – stets unvollkommen – 
ist im Grunde ein Schrei (Ps 84,3).

Die Sexualität ist der Ort unserer höchsten Energie (weil sie das Leben spen-
det), aber sie ist auch der Ort unserer höchsten Zerbrechlichkeit. Sie ist unser Ri-
siko, weil sie auch unser Abgrund ist (welcher Abgrund wäre nicht riskant?). Die 
Sexualität hört nicht auf, zu suchen und nach sich selbst zu suchen: Wo es uns 
nicht bewusst ist, findet sie Ausdruck, wo wir nicht drauf kommen, wo wir be-
harrlich nicht erkennen wollen, dass es – ganz unten – die Sexualität ist, die 
spricht. Sie ist es, von Natur aus umwerbend, beim Mann symbolisch erregt und 
penetrierend, die der ausgebreiteten Energie der großen intellektuellen und phi-
losophischen Synthesen, des künstlerischen Schaffens, des politischen oder hu-
manitären Engagements zugrundeliegt. Keine Hirnaktivität, die nicht die Sexua-
lität hervorruft. Kein Gipfel, der sich nicht um das Fundament bemüht und mit 
ihr eine hohe Würde teilt. Kein Oben, das ohne Unten funktioniert. Kein Him-
mel, der nicht die Erde bräuchte, um ihr zu helfen. Es ist dieses Fundament des 
Leibes, das mitten in der Bibel, durch die wohlgeformte Sprache des Hohen-
lieds, verankert ist, und auf dem ersten Zeichen Jesu basiert (Joh 2,11). Sie ist es, 
die Bernhard von Clairvaux’ Kommentar zum Hohelied der Liebe, Aelred von 
Rievaux’ Abhandlung über die geistliche Freundschaft, die Liebe eines Franz 
von Assisi zur Schwester Armut und die lebendige Flamme der Liebe eines Jo-
hannes vom Kreuz trägt – während viele erbauliche Hagiographien mögliche 
Zerbrechlichkeiten, die unsere historischen Studien inzwischen erahnen, ganz 
beiseite lassen und verbergen.

153

Sexualität



Es gibt kein Leben, das den intellektuellen, karitativen und mystischen Umar-
mungen geweiht ist, welches nicht auf asymptotische Weise auf den konkretes-
ten Akt der Leiblichkeit hinsteuert, als wäre dieser nicht der jugendlichste Akt 
des Lebens, sondern dessen endgültiger und reifster Akt. Von dort muss man 
absteigen, dem Zentrum der Schwerkraft, das unser Leib ist, entgegen, um unser 
„Ganz-Unten“ aufzuhellen (wobei dieses Unten weder zu verurteilen noch zu 
verdammen ist). Das ist ein Werk der Ehrlichkeit und der Genauigkeit: Denn 
die wahre „Sünde“ des Fleisches ist weniger einsam als sozial, insofern sie eine 
Sünde der Unehrlichkeit und Lüge ist. Das Unerträgliche beim Missbrauch ist die 
mehr oder weniger bewusste Lüge, welche die Täter und ihre Komplizen umgibt; 
es ist die Lüge, welche die ganze Institution umgibt.

Wenn es ein Vokabular oder ein Konzept gibt, das es zu fördern gilt, dann 
ist es das der Fruchtbarkeit: Sie gehört inventarisiert, erfunden, verzehnfacht, 
denn der Mensch jeglichen Standes ist dazu veranlagt, Vater oder Mutter zu sein, 
das heißt, Leben zu geben, sein Leben zu geben, in Fülle (Joh 10,10f.). Diese Er-
weiterung unserer Fruchtbarkeit – das „vermehrt euch“ der Anfänge (Gen 1,28) 
betrifft alle – ist ein Meisterwerk des Lebens, das vorgezogene Kapital unserer 
zukünftigen Auferstehung.

Drei Fallstricke im katholischen Erbe

Die Ausübung des Dienstamtes, die Feier der Liturgie und der Sakramente, geist-
liche Begleitung, das geistliche Leben nähern nicht nur „Seelen“ einander an, 
sondern auch die Körper. Was in der Logik der Inkarnation liegt, ist auch eine 
Risikoquelle. Der Leib, der ganze Leib ist ein großartiger und gefährlicher Konti-
nent. Die Inkarnation ist das Risiko schlechthin: Gott selbst kennt etwas davon, 
da er sich dabei um Kopf und Kragen gebracht hat. Ich möchte drei peinliche 
Fallstricke unseres katholischen Erbes hervorheben, die uns in der kirchlichen 
Welt daran hindern, in Wahrheit und Klarheit dem Körper zu begegnen.

Das Dogma der Erbsünde
Das „Dogma“ der Erbsünde, ein gewichtiges Stück augustinischer Theologie, ist 
durch die Erkenntnisse der Paläontologie und der Humanwissenschaften als sol-
ches völlig inakzeptabel geworden. Für viele gibt es sich noch immer – innerhalb 
wie außerhalb der Kirche – als erster Artikel, als verpflichtendes Fundament des 
gesamten Gebäudes christlichen Glaubens aus, schwirrt in unserem liturgischen 
Vokabular umher, und verschmutzt in gewisser Weise unmittelbar unser Ver-
ständnis der Sexualität. Wo diese Sünde im Übermaß vorhanden ist, muss nicht 
unbedingt die Gnade im Übermaß vorhanden sein (Röm 5,20), sondern eher die 
Scham, die Verzweiflung und, konsequenterweise, die Revolte, der Aufstand des 
Leibes mit jämmerlichen Folgen. Diese „Archäologie“ lastet schwer auf unserer 

154

Kirche



Geschichte: Wir starten auf Anhieb mit einem gebrochenen Körper. Physisch 
und spekulativ begegnet uns die Sexualität nur durch dieses zerbrochene Glas. 
Die Nacktheit (Gen 3,7), die aus dieser Gründungskatastrophe hervorgeht, steht 
nicht mehr unter dem Zeichen der Klarheit, sondern unter jenem des Abbruchs. 

Indiskrete Jungfräulichkeit
Nicht ohne organischen Zusammenhang mit dieser katastrophalen „Archäologie“ 
gibt es die Hypertrophien der Mariologie und des unbeholfenen Kultes, der sie 
begleitet. Denn es gibt eine indiskrete Art, von der Jungfräulichkeit Mariens zu 
sprechen, die – so wage ich zu behaupten – eine Art Vergewaltigung ist, ebenso 
wie es einen obsessiven und einseitigen Diskurs über die Jungfräulichkeit gibt, 
der – paradoxerweise – seinerseits in unserer katholischen Geschichte eine Art 
der Erbsünde darstellt. Bekanntlich legten die Kirchenväter ab dem vierten Jahr-
hundert den Akzent auf die physische Jungfräulichkeit Mariens und sprachen 
der Jungfräulichkeit auf Kosten der christlichen Ehe einen hervorragenden Status 
zu. Das alles hat sich in den letzten Jahrhunderten noch verschärft, als man die 
„verhütenden“ Dogmen bezüglich Mariens verkündet hat, insbesondere jenes 
der Unbefleckten Empfängnis (welches im positiven Sinn als Fülle der Gnade zu 
verstehen ist und zu welchem sich die Ostkirchen nie äußerten). So hat man all-
mählich eine Anatomie der Jungfräulichkeit durchgesetzt und eine Mythologie, 
eine Ideologie, einen Materialismus der Jungfräulichkeit gefährlich bestärkt. Das 
Evangelium der Verkündigung (Lk 1,26–38) legt etwas Anderes als wesentlich 
nahe: Die volle Verfügbarkeit Mariens für das Projekt Gottes, bis in ihren Leib 
hinein. Das „Jungfräuliche“ an Maria ist zuerst und vor allem ihre Annahme des 
Wortes, die der ganzen Kirche als Modell dient und an der alle Gläubigen teil-
haben können; der Rest ist ein Geheimnis, unzugänglich für unsere Neugierde. 
In jedem Ursprung verbleibt ein unantastbarer Teil des Geheimnisses, dessen 
Trägerin ganz besonders die Frau ist, im Ursprung Jesu, wie in unserem eigenen 
Ursprung. Persönlich sähe ich kein Problem damit, dass der Heilige Geist die Ge-
samtheit einer menschlichen sexuellen Beziehung überschattet hätte. Die wahre 
Marienandacht, sehr still und nüchtern nach dem Bild Mariens selbst, ist die 
Andacht zu dem, was Maria selbst andächtig werden ließ: Das gehörte, meditierte 
und erfüllte Wort Gottes. Kurz: Wir können in einer gewissen Schwärmerei der 
„Unbefleckten“ den Beigeschmack dieser archaischen Religion erkennen, dass der 
Fleck – sei er aus Blut oder Sperma – nie Ruhe gibt und wechselseitig in einem 
endlosen und verzweifelten Überbieten als „unbefleckt“ oder „befleckt“ bezeich-
net wird. Es ist nicht unbedeutend, dass die Umgebungen, in denen sexueller 
Missbrauch stattfindet, gewöhnlich die Umgebungen sind, wo eine maßlose und 
weitschweifige marianische Andacht zur Schau gestellt wird. Wie könnte ich die 
„bewundernswerten“ marianischen Vorträge von P. Marie-Dominique Philippe, 
die ich als junger Student in Paris besuchte, vergessen?

155

Sexualität



3	 Zitat aus Der Tartuffe (Heuchler), einer Komödie des französischen Dichters Molière (1622–1673). 
4	 Die Epoche der absolutistischen Herrschaft Ludwigs XIII. und Ludwigs XIV.
5	 Eine einflussreiche französische Spiritualitätsschule, die von Kardinal Pierre de Bérulle 1611 nach 

dem Vorbild der Oratorianer gegründet wurde. Sie zählt zur katholischen Reform in Frankreich.

„Bin ich auch fromm, so bleib ich doch ein Mann!“3 – Der Tartuffe ist nicht nur 
eine amüsante Kuriosität des Grand siècle4: Er überlebt in gewissen zeitgenössi
schen Schizophrenien. Es gibt Andachtsformen, die nicht akzeptierte Schwach-
stellen problematischer Psychen mit Müh und Not abdichten, sozusagen Schmerz
mittel, um den Abgrund zu beruhigen, den jeder von uns in sich trägt. Eine über-
schwängliche und militante marianische Frömmigkeit kann sehr wohl mit dem 
perfektesten klerikalen Chauvinismus einhergehen. Der Fokus auf die harmlose 
Frau erlaubt, jegliche Sorge bequem zu vermeiden, die den Platz echter Frauen 
im Leben der christlichen Gemeinschaften wahrzunehmen sucht.

Gefährliche Priesterbilder
Schließlich gibt es Priesterbilder, die sich aus Nebenprodukten der alten École 
française de spiritualité5 speisen, stets beeinflusst von einem romantischen und 
höchst individualisierten Verständnis von Berufung, vom Wiederaufleben sehr 
anmutender und politisch gefärbter, paternalistischer Schemata, von einer anti-
quierten Theologie des Priestertums. Diese Theologie bleibt unvereinbar mit den 
Texten des Neuen Testaments, ihr liegt ein völlig anderes Amtsverständnis zu-
grunde. Es handelt sich um eine gefährliche Vereinnahmung dessen, was der He-
bräerbrief sehr zurückhaltend über die Weiheämter sagt, allerdings allein auf 
Christus bezogen. Eine gefährliche Faszination für den Priester, der getrennt, 
übergeordnet, umgeben und voll von einer Sakralität ist, die ihn feuerfest macht. 
Ist es wirklich der Pfarrer von Ars, den wir angesichts der Laxheit unserer Epoche 
nachmachen müssen? Was auch immer der Pfarrer von Ars sein mag – es geht 
nicht darum, seine bescheidene Größe oder außerordentliche Ausstrahlung in 
Frage zu stellen –, das, was uns die Psychoanalyse offenbart hat, lässt uns zu 
Recht wachsam werden gegenüber den ungeheuren Heldentaten der Abtötung. 
Eine maßlose Askese, die nicht von einer echten geistlichen Begleitung kontrol-
liert wird, ist nichts anderes als eine perverse Form der Selbsterotik, eine pani
sche Antwort auf große, schwelende Ausschweifungen. In Wahrheit erledigt sich 
die Sexualität weder durch Traum, noch durch Verachtung oder Gewalt.

Hüten wir uns also heutzutage vor selbstgefälliger Bewunderung, vorschnel-
len Heiligsprechungen und Beispielen, die eher entmutigen als aufbauen. Selbst 
die Figuren der Heiligkeit, die von der Tradition bestätigt sind, hatten – Gott sei 
Dank – ihre hartnäckigen und unbezwingbaren Schwächen. An den Hauptmann 
Kornelius, der sich vor ihm zu Boden wirft, richtet Petrus diese Worte: „Steh auf! 
Auch ich bin nur ein Mensch“ (Apg 10,26). Augustinus zögert nicht, als Bischof 
einzugestehen, dass er noch empfänglich sei für die Versuchungen der Bilder 

156

Kirche



seiner früheren Vergnügen (Confessiones X,30,41f.). Kurz: Es gibt keine Befreiung 
von der Conditio humana. Zu unserem Trost und Antrieb gibt es nur zerbrechli
che Männer und Frauen, die versuchen, zu leben und die sich abmühen (selbst 
die Großartigsten) am schwierigen Handwerk der Liebe.

Praktische Hinweise

Es geht darum, vom Tabu zum Geheimnis, vom Geheimnis zur Vertraulichkeit, 
von der Vertraulichkeit zum Austausch, vom Austausch zu einer „Charta des Lei
bes“ zu gelangen. Es geht darum, die Dinge behutsam ans Licht und sie behut-
sam ins Wort zu bringen, in den Bereich des Sagbaren, wie vage es auch immer 
sei. Das ist unser Projekt, unser Projekt für den Leib :
–	 Schweigend in unser „Ganz-Unten“ hinabsteigen, uns von unserem Fundament 

aus betrachten, das „Ganz-Unten“ als Ursprung identifizieren, von dem alles 
ausgeht und beginnt, alles in uns geschieht. Die grundlegende Seite in uns be-
sichtigen und bewohnen.

–	 Das Feuer identifizieren, den Vulkanismus des Lebens, der in uns aufsteigt, den 
Krater, der in uns ist und in ihm ein Zelt aufschlagen.

–	 Nicht die Sublimierungen (die gibt’s nicht), aber die Übersetzungen, die „Lei-
tungen“ identifizieren, also die Mittel und Bereiche, um unsere Sexualität aus
zudrücken: Die intellektuellen, affektiven, künstlerischen, sportlichen etc. Un
sere „Orte der Erleichterung“ ausfindig machen und kultivieren. Die Aktivitä
ten, bei denen unser Körper auf dem „Spiel“ steht, wo unser Körper, im „Zu-
stand der Gnade“, sich mobilisiert, sich entspannt, sich entfaltet und ein In-

	 strument der wahren Doxologie wird: „Verherrlicht also Gott in eurem Leib!“ 
(1 Kor 6, 20) Vielleicht durch Gesang oder ein Musikinstrument, handwerkli
che Tätigkeit, Küchenarbeit, liebevolle und sorgfältige Krankenpflege etc. 

–	 „Bodenkontakt haben“ – bei physischer Arbeit und Sport.
–	 Die Liebe zum Leben in die konstante Verehelichung mit dem Wirklichen brin

gen. Den unendlichen Partner erkennen, der, durch unsere Sehnsucht nach 
diesem oder jenem, nach unserer Umarmung ruft. 

–	 Versuchen, sich selbst seine Geschichte der Leiblichkeit zu erzählen, die Kno-
ten des Baumes ausfindig zu machen, ein paar Worte dazu zu sagen.

–	 Versuchen, diese Geschichte einem anderen zu erzählen. Und zuerst jemanden 
zu finden, dem diese Geschichte erzählt werden kann. Vorsicht: Es wird nicht 
notwendigerweise ein Kleriker oder ein Ordensangehöriger sein! Wir können 
diese Geschichte viel müheloser einem Laien, und vor allem einem Freund, 
einem Vertrauten, erzählen, weit über die offiziellen Grenzen einer confessio 
hinaus. Nur diejenigen, denen wir all das erzählen können, mit denen wir zu-
sammen hinabsteigen können in das „Ganz-Unten“, sind unsere authentischen 
Freunde. Nichts schweißt die Freundschaft besser zusammen, als die gegensei-

157

Sexualität



tige Offenbarung der identischen Schwächen. Nichts ist erbaulicher, für Kleri-
ker und für Ordensleute, als der häufige Kontakt mit verheirateten Laien, mit 
ihrem chaotischen Lebensweg mehr noch als ihrer heiteren Treue.

–	 Wagen, zumindest etwas von dieser Geschichte in der Kommunität zu erzäh-
len. Etwas, das nie passiert, denn die Gewichte einer beinahe ewigen Tradi-

	 tion, verbunden mit einer Art gemeinschaftlichem Schweigevertrag, hindern 
uns daran, miteinander über das „Ganz-Unten“ zu sprechen. Es ist, als könn
ten unsere Institute, die kleinen wie die großen, nur unter der Bedingung be-
stehen, niemals diese Tiefen auf unsere Gesprächsebene zu bringen, obwohl 
sie es gerade sind, die uns – mehr als die Banalitäten unserer kollegialen Ge-
spräche – erlauben, uns gegenseitig wirklich kennenzulernen. Gehen wir 
nicht genug in das „Ganz-Unten“, das wir teilen, riskieren unsere Kommuni-
tätsleben nur ein Missverständnis zu sein.

–	 Diese Arbeit der Aufklärung gehört in das Programm der Priesterausbildung 
und der Ordensnoviziate. Die berühmte „Spiritualität“, die man im propädeu
tischen Zyklus ordnet, darf nicht zu einer Flucht aus dem Leib, zu einer Ver-
stärkung der Emotionen und der frommen Andacht veranlassen, sondern zu 
einer Verstärkung und zu einer Überprüfung der Grundlagen, einem Haupt-
kriterium für die Unterscheidung einer authentischen Berufung. Denn es geht 
nicht darum, Sakramentspender, Manager oder Wächter eines mehr und mehr 
problematischen kirchlichen Territorialprinzips, sondern Menschheitsgefähr-
ten und Sinnwecker zu formieren.

–	 Sich diese ganze Arbeit der Benennung und der Klärung in der Kirche antun 
und darüber Rechenschaft gegenüber der ganzen Welt ablegen; sie wie eine 
Wiedergutmachung für so viele Jahrhunderte der Unehrlichkeit der Welt vor
legen; sie der Welt vorschlagen als eine mögliche Übung – ein öffentlicher 
Dienst des Lichtes und des Wortes, für den Fortschritt in unserer gemeinsa
men Humanisierung.

158

Kirche


