Geistliche Kommunion 2.0

Stefan Kopp | Paderborn

geb. 1985, Priester, Professor fiir Liturgiewissenschaft
an der Theologischen Fakultdt Paderborn

s.kopp@thf-paderborn.de

Geistliche Kommunion 2.0

Zur Renaissance eines theologischen Begriffs

Vor genau 70 Jahren beklagte der damalige Bonner und spétere Regensburger
Dogmatiker Johann Auer (1910-1989) in der Zeitschrift , Geist und Leben” ein
»~Abwerten oder Totschweigen der geistigen Kommunion neben der sakramen-
talen“! und schloss seine Uberlegungen mit einem Zitat von Papst Pius XII.
(1939-1958) ab, der in seiner Enzyklika Mediator Dei von 1947 empfohlen hat:
»Es ist der dringende Wunsch der Kirche, daf} die Glaubigen, besonders wenn
sie das Eucharistische Mahl nicht leicht in Wirklichkeit (reapse) genieflen kon-
nen, es wenigstens durch das Verlangen (votis saltem) empfangen und zwar so,
daf} sie durch Erweckung lebendigen Glaubens, durch eine demiitig und ehr-
firchtig hingegebene, dem Willen des Erldsers sich ganz iiberlassende Seelen-
haltung und moglichst brennenden Eifer der Liebe sich mit ihm verbinden“2.
Eine so verstandene ,Begierdekommunion” - in Analogie zur ,Begierde-
taufe” und zur , Begierdebufle”® — habe nach Auer u.a. folgende Vorteile: Sie
ermogliche auch denen eine wirkliche und wirksame Teilhabe an der Messfeier,
denen aus Griinden politischer Verfolgung oder im Stand schwerer Siinde die
sakramentale Kommunion nicht méglich sei. Uberdies diene sie allen ,Suchen-
den” und , Kdmpfenden” als vorbereitende Hin- oder Rickfiihrung zur sakra-
mentalen Kommunion. Ahnliches gelte unter anderen Voraussetzungen fiir die
Sterbenden, von denen die geistige Kommunion im Notfall nicht nur als Trost,

1 J. Auer, Geistige Kommunion. Sinn und Praxis der communio spiritualis und ihre Bedeutung fiir unsere
Zeit, in: GuL 24 (1951), 113-132, hier: 114.

2 Ebd., 132 (Ubers. v. Auer).

3 Unter ,Begierdebufie” versteht Auer in Abwandlung der Bezeichnung ,Begierdetaufe” das innige
Verlangen nach vollkommener Reue, wenn der Empfang des Sakraments im Notfall nicht méglich
ist, aber der feste Vorsatz besteht, dies bei nachster Gelegenheit nachzuholen. — Vgl. J. Auer, Geistige
Kommunion, 128f. [s. Anm. 1].

159



Kirche

sondern unter besonderen dufleren Umstdnden auch als ,ein vollgiltiger Ersatz
fiir das heilige Viaticum“* angesehen werden kénne. Uberhaupt sei diese Art
des Kommunizierens fiir alle Gldubigen zur Starkung der Frommigkeit sowie der
Ehrfurcht vor der Eucharistie und damit zur Vermeidung eines zu alltdglich-me-
chanistischen Empfangs des Sakraments wichtig. In Analogie zu den Sakramen-
ten sieht Auer gar eine Wirkung der geistigen Kommunion ex opere operato. Ex
denkt dabei an die Anbetung vor dem ausgesetzten Allerheiligsten sowie auch
vor dem verschlossenen Tabernakel und geht sogar von ihrer Wirkung ,bei kor-
perlicher Abwesenheit von der Kirche, wenn sie unfreiwillig ist“s, aus.

Auer beteiligt sich mit seinem noch ganz an (neu-)scholastischen Denksche-
mata orientierten spekulativen Ansatz am Diskurs tiber die geistliche bzw. die
bei ihm so genannte geistige Kommunion der 1950er-Jahre.¢ Er tut dies aus Sor-
ge um den Verlust eines dlteren, aus seiner Sicht wesentlichen Glaubensguts zu
einer Zeit, in der die sog. Kommuniondekrete von Papst Pius X. (1903-1914)
und die Aufbriiche der Liturgischen Bewegung schon langst zur Praxis einer hiu-
figeren Kommunion gefiihrt haben und in der am Vorabend des Zweiten Vatika-
nischen Konzils (1962-1965) immer mehr nach sach- und zeitgemédfien Formen
der Beteiligung der Glaubigen am Gottesdienst der Kirche gefragt wird.” In dem
Maf, in dem die Bedeutung der sakramentalen Kommunion der Gldubigen als
integraler Bestandteil der Messfeier in der Folge zunimmt, nimmt die Bedeutung
der geistlichen Kommunion ab und wird im theologischen Diskurs — abgesehen
von Uberlegungen zu besonderen pastoralen Situationen und im ¢kumenischen
Kontext — spater kaum mehr aufgegriffen.®

Unter vollig anderen Vorzeichen und Rahmenbedingungen erfahrt die geist-
liche Kommunion derzeit eine unerwartete Renaissance. Seit Beginn der Coro-
na-Krise im Jahr 2020 wird sie von manchen nicht nur sachlich, sondern auch
begrifflich — z.T. ganz unterschiedlich verstanden — als eine Art geistliche Kom-
munion 2.0 wiederentdeckt: einerseits als eine (der Not der Situation geschulde-
te) Ersatzform fiir die Teilnahme an der Liturgie der Kirche, die mit digitalen

4 Ebd., 132.

5 Ebd., 131.

6 Weitere Diskurspartner dieser Zeit sind innerhalb des deutschen Sprachgebietes v.a. Karl Rahner
(1904-1984) und Heinz Robert Schlette (*1931). — Vgl. dazu K. Rahner, Uber die Besuchung des Al-
lerheiligsten, in: GuL 32 (1959), 260-270; H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion bei
Bonaventura, Albert dem Grofsen und Thomas von Aquin (MThS.S 17). Miinchen 1959; ders., Kommuni-
kation und Sakrament. Theologische Deutung der geistlichen Kommunion (QD 8). Freiburg i. Br. 1959.

7 Vgl. dazu die instruktive Ubersicht in: W. Haunerland, Liturgische Bewegung in der katholischen Kirche
im 20. Jahrhundert, in: J. Barsch / B. Kranemann (Hrsg. in Verbindung mit W. Haunerland / M. K16-
ckener), Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Konzepte
und kulturelle Kontexte. Bd. 2: Moderne und Gegenwart. Minster 2018, 165-205.

8 Vgl. dazu etwa noch B. Weif3, Geistliche Kommunion — eine Hilfe fiir wiederverheiratete Geschiedene?, in:
T. Schneider (Hrsg.), Geschieden, wiederverheiratet, abgewiesen? Antworten der Theologie (QD 157). Frei-
burg i. Br. 1995, 226-235; P.-W. Scheele, Die geistliche Kommunion, eine Hilfe fiir viele, in: R. Althaus/
K. Ludicke / M. Pulte (Hrsg.), Kirchenrecht und Theologie im Leben der Kirche (FS H. J. F. Reinhardt)
(MKCIC.B 50). Essen 2007, 571-578.

160



Geistliche Kommunion 2.0

Hilfsmitteln realisiert wird; und andererseits vereinzelt auch als eine sachlich
hochst problematische Ersatzlosung fiir Glaubige, die auf eine bestimmte Spen-
deform bestehen — frei nach dem Motto ,Wenn keine Mundkommunion, dann
bitte geistliche Kommunion”. Eine verantwortliche Verwendung des Begriffs
heute setzt — gerade vor dem Hintergrund solcher Phinomene und Erscheinungs-
formen - sowohl eine fundierende historische Einordnung als auch eine weiter-
fihrende theologische Reflexion des Begriffs voraus. Deshalb stellt dieser Beitrag
aktuelle Beobachtungen in den Kontext theologiegeschichtlicher Urspriinge
und lehramtlicher Weichenstellungen, ohne dabei historisch-kritische Anmer-
kungen zu problematischen frommigkeitsgeschichtlichen Facetten auszusparen,
und fragt nach heutigen Perspektiven.

Theologiegeschichtliche Urspriinge

In der Sache sind die theologiegeschichtlichen Urspriinge der spdteren Rede
von einer geistlichen Kommunion vor allem in den Schriften des Augustinus
(354-430) zu finden. Grundlegend ist bei ihm in diesem Zusammenhang die
Frage, ob jemandem die Wirkungen eines Sakramentes zuteilwerden koénnen,
ohne das Sakrament personlich zu empfangen.’ Im Anschluss an die sog. Brotre-
de im Johannesevangelium (vgl. Joh 6,22-71) bezeichnet Augustinus bereits den
»Vollzug des personalen Glaubens an Christus“'® als ein , Essen” (manducare).
Der lateinische Kirchenvater pragt dafiir den knappen Satz: Crede, et manducasti'!
(,Glaube, und du hast gegessen”). Augustinus geht es beim personlichen Glau-
bensvollzug als ,,Essen” primar um ein Erkennen und Vollziehen dessen, was
die Eucharistie bezeichnet. Durch ,das recht vollzogene sakramentale Essen“!?
werde das vorausgegangene ,geistliche Essen” des Glaubens und der Zugehorig-
keit zum Leib Christi (manducatio spiritualis) intensiviert und gefestigt.® Dieser
Ansatz ist auch der theologische Hintergrund fiir die berithmte Aussage, dass
Christen sein sollen, was sie sehen, und empfangen sollen, was sie sind: Leib
Christi.!

9 Vgl. P. Fonk, Art. Geistliche Kommunion, in: LThK® Bd. 4 (1995), 390; P.-W. Scheele, Die geistliche
Kommunion, 571f. [s. Anm. 8].

10 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 9 [s. Anm. 6].

11 Augustinus, lo. eu. tr. 25, 12 (CCL 36, 254).

12 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 11 [s. Anm. 6].

13 Vgl. Augustinus, Jo. eu. tr. 26, 19 (CCL 36, 269). Das sichtbare Sakrament (Essen und Trinken) be-
zeichnet eine unsichtbare Wirklichkeit (die unitas der Kirche / mit Christus) — und diese muss fiir ei-
nen fruchtbaren Empfang gegeben sein. - Vgl. dazu M. Klockener, Sacramentum corporis et sanguinis
Christi, in: AugL 4,7/8 (2018), 1289-1312, hier: 1292f.

14 Estote quod videtis, et accipite quod estis (Augustinus, s. 272 [PL 38, 1246-1248, hier: 1247f.]). — Zur
Liturgietheologie bei Augustinus wird am Lehrstuhl fiir Liturgiewissenschaft der Ludwig-Maximili-
ans-Universitat Miinchen eine Habilitationsschrift vorbereitet.

161



Kirche

Bei der Weiterentwicklung und Vertiefung der Eucharistie- bzw. Sakramenten-
lehre im Mittelalter wurden die augustinischen Gedanken wieder aufgegriffen.
Hugo von St. Viktor (um 1097-1141) unterscheidet in diesem Zusammenhang
zwischen einem personalen und einem sakramentalen Aspekt der Sakramente:
Gemeinsam bilden diese beiden Aspekte im sakramentalen Geschehen eine Ein-
heit, wobei fiir ihn der personale Glaube im Vergleich zum sakramentalen Voll-
zug hoher einzustufen ist. Dies hat zur Folge, dass er beispielsweise trotz Joh 3,5
die Moglichkeit sieht, nur durch den Glauben, ohne den Empfang der Taufe, ge-
rettet zu werden." Voraussetzung dafiir sei, dass der Nicht-Empfang des Sakra-
mentes nicht einer Ablehnung oder Geringschitzung der Religion entspringe.
Ohne etwa den Begriff manducatio spiritualis aufzugreifen, gilt fiir ihn Ahnliches
mit Blick auf die Eucharistie. Das Verlangen nach dem Sakrament — sowohl nach
der Taufe als auch nach der Eucharistie —sei Ausdruck und Zeichen des Glaubens.
Uber diese Zeichenfunktion hinaus habe das Sakrament aber natiirlich eine ei-
gene Wirksamkeit, vor allem die ,Festigung der personal-geistlichen Einheit mit
Christus“!e.

Darauf aufbauend differenziert Thomas von Aquin (1225-1274) drei Weisen
der manducatio. In seinem Sentenzenkommentar unterscheidet er das — unab-
héingig vom bzw. vor dem Empfang der Eucharistie stehende — manducare spiri-
tualiter Christum, also das ,geistliche Essen” im Vollzug des personalen Glaubens
an Christus, vom manducare spiritualiter hoc sacramentum, also von der geistli-
chen Speise des Sakraments, die entweder im Modus des manducare sacramenta-
liter et spiritualiter oder des manducare tantum spiritualiter empfangen werden
konne. Das heifst: Nur die letzten beiden Typen der von Thomas so genannten
geistlichen Speise beziehen sich tiberhaupt auf das Sakrament. Der eine meint
den sakramentalen Empfang der geistlichen Speise, der andere das Verlangen
bzw. den Vorsatz (votum), das Sakrament zu empfangen.'® Rein begrifflich han-
delt es sich damit bei allen drei unterschiedenen Typen der manducatio um
»geistliche Kommunion“. Nicht spiritualiter, sondern nur corporaliter — so sein
gegensatzlicher Begriff — wird die Eucharistie nach Thomas von Aquin dagegen
ausschliefflich beim manducare mere sacramentalis, also beim unwiirdigen Kom-
munionempfang, genossen. Diese begriffliche und inhaltliche Komplexitét in
den Unterscheidungen gibt er in seiner Summa theologiae auf, strafft seine Uber-
legungen und streicht in seinem Konzept praktisch die Kategorie einer aufier-
oder vorsakramentalen geistlichen Speise im Vollzug des personalen Glaubens

15 Vgl. Hugo von St. Viktor, De sacramentis christianae fidei 11, 6,7 (PL 176, 452A-454C); deutsche Uber-
setzung: Hugo von St. Viktor, Uber die Heiltiimer des christlichen Glaubens. Ubers. v. P. Knauer (Cor-
pus Victorinum, Schriften 1). Miinster 2010, 427-430.

16 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 17 [s. Anm. 6].

17 Vgl. Thomas von Aquin, Sentenzenkommentar IV. Hrsg. v. R. Busa (S. Thomae Aquinatis Opera Om-
nia 1). Stuttgart 1980, d. 9, q. 1, a. 2, qc. 4.

18 Vgl. dazu auch H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 20f. [s. Anm. 6].

162



Geistliche Kommunion 2.0

an Christus. Ubrig bleibt von seinen theologischen Differenzierungen letztlich
ein duplex modus manducandi, also zwei Weisen des Sakramentsempfangs: sakra-
mental und geistlich.” Die geistliche Kommunion definiert der Kirchenlehrer-in
Analogie zu seinen Uberlegungen zu einer ,Begierdetaufe” — als ,Begierdekom-
munion” (manducatio in voto).?°

Lehramtliche Weichenstellungen

Ankniipfend an den Reflexionsstand der mittelalterlichen Theologie rezipiert das
kirchliche Lehramt die fest im hochscholastischen Denken verankerte Vorstel-
lung von einer geistlichen Kommunion auf dem Konzil von Trient (1545-1563)
und legt — mit weiteren inhaltlichen Akzentverschiebungen im Vergleich zum
Konzept der mittelalterlichen Theologen — drei Arten zu kommunizieren fest: sa-
cramentaliter, (tantum) spiritualiter sowie sacramentaliter simul et spiritualiter. Dazu
wird mit Verweis auf die Lehre der , Vater” erldutert, dass manche das Sakrament
Llediglich sakramental [sacramentaliter] geniefen als Siinder; andere nur geistlich
[spiritualiter], ndmlich jene, die, jenes vor Augen gestellte himmlische Brot dem
Verlangen nach essend, mit lebendigem Glauben, ,der durch die Liebe wirkt’
(Gal 5,6), seine Frucht und seinen Nutzen verspiiren; die dritten aber zugleich
sakramental und geistlich [sacramentaliter simul et spiritualiter] (Kan. 8); es sind aber
diejenigen, die sich zuvor so priifen und herrichten, daf sie, mit dem Hochzeits-
gewande angetan, zu diesem gottlichen Tische hinzutreten (vgl. Mt 22,11f.)“?.
Bemerkenswert an dieser Definition ist einerseits die abwertende Kategorisie-
rung der ,nur” sakramentalen Kommunion und andererseits die amtliche Auf-
wertung der geistlichen Kommunion, die damit mehr als eine theologisch denk-
bare Option fiir besondere Situationen wird. Abgesehen von den begrifflichen
Anleihen, die das Konzil bei Thomas von Aquin nimmt, kann die theologische
Wuzrzel dieses dogmatischen Wandels vor allem in der spatantiken (und teilweise
mittelalterlich rezipierten) Sakramententheologie des Augustinus erkannt wer-
den. Vorausgesetzt wird dabei namlich die auf diesen zuriickgehende Vorstel-
lung, dass erst der personale Vollzug des Glaubens in Liebe einen wiirdigen Kom-
munionempfang ermogliche bzw. — auch mit Hugo von St. Viktor — der persona-
le Glaube im Vergleich zum sakramentalen Vollzug hoher einzustufen sei, was
zumindest fiir die Kategorisierung des spateren Thomas von Aquin so nicht gilt.
In der begrifflichen und inhaltlichen Differenzierung des Konzils erscheint die

19 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae 111. Hrsg. v. R. Busa (S. Thomae Aquinatis Opera Om-
nia 2). Stuttgart 1980, 80,1 resp. u. ad 3.

20 Vgl. dazu auch die einleitenden begrifflichen Differenzierungen bei Johann Auer [s. Anm. 1ff.] und
die instruktive Ubersicht in: H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 22ff. [s. Anm. 6].

21 DH 1648 (Herv. im Original).

163



Kirche

geistliche Kommunion als eigenstdndige Form des Kommunizierens, die nach
seiner Lehre u.U. objektiv hoher als die sakramentale Kommunion einzustu-
fen sei. Diese stehe nur unter der Bedingung der Moglichkeit hoher, dass sie
wiirdig (im Stand der Gnade) empfangen wird, womit nun auch lehramtlich
eine bestimmte Disziplinierungs- und Frommigkeitspraxis definitiv festgelegt
wird. Fine solche Praxis hat ihre Urspriinge in der mittelalterlichen Eucharis-
tiefrommigkeit und entspricht — auch und vor allem in gegenreformatorischer
Abgrenzung — dem nachtridentinischen Ideal einer gesteigerten Ehrfurcht vor
dem Sakrament.

Diese lehramtliche Weichenstellung wurde auch im Catechismus Romanus*
von 1566 aufgegriffen, der im Auftrag des Konzils entstanden ist und als ,ein
wichtiges nachtridentinisches Instrument im Bereich katechetisch-dogmatischer
Belehrung“?* gesehen werden kann. Auch der Katechismus unterscheidet drei
Arten, die Eucharistie zu empfangen: sacramentum tantum (,nur sakramental”,
mit negativer Konnotation: also im Stand der Siinde), spiritu tantummodo (,,nur
im Geist“, als ,,Begierdekommunion“) sowie sacramento et spiritu (,sakramental
und geistlich”, also in der Idealform).?* Vorsichtiger und zuriickhaltender als in
der ,reinen” Lehre des Konzils von Trient wird hier allerdings die Stellung der
geistlichen Kommunion eingestuft und auch Gefahren bei dieser Form werden
benannt. Man beraube sich wesentlicher himmlischer Giiter, wenn man sich
ohne triftige Griinde mit der geistlichen Kommunion als Ersatz fiir die sakra-
mentale begniige. Das klingt aus heutiger Sicht fast so, als reagiere der Katechis-
mus damit bereits einige Jahre nach dem Konzil bewusst auf eine bestimmte
Frommigkeitspraxis oder sehe ihre problematischen Seiten, die sich bereits im
Mittelalter ausgepragt haben, zumindest deutlicher.?

Historisch-kritische Anmerkungen

Vermutlich war es bereits eine Reaktion auf die auch von Auer angezeigte Krise,
dass in den 1950er-Jahren die theologische und lehramtliche Entwicklung der
geistlichen Kommunion zum ersten (und einzigen) Mal eingehender historisch-
kritisch untersucht wurde.?® Vor allem der Philosoph und Theologe Heinz R.
Schlette (*1931) stellte in seinen grundlegenden Studien dabei mit Blick auf
nachtridentinische Katechismen und Gebetbticher zu Recht ,eine Weiterent-
wicklung der thomasischen bzw. tridentinischen Lehre von der manducatio spi-

22 Catechismus Romanus seu Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad Parochos Pii Quinti Pont. Max.
iussu editus. Rom 1566. Ed. critica hrsg. v. P. Rodriguez. Vatikanstadt 1989.

23 S. Kopp, Volkssprachliche Verkiindigung. Die Modellanreden in den Dibzesanritualien des deutschen
Sprachgebietes (StPaLi 42). Regensburg 2016, 300.

24 Vgl. Catechismus Romanus. Pars 11, cap. 4, n. 55 [s. Anm. 22].

25 Vgl. dazu auch H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 24-27 [s. Anm. 6].

26 Vgl. dazu auch die einleitenden Uberlegungen dieses Beitrags und die Literaturangaben in Anm. 6.

164



Geistliche Kommunion 2.0

ritualis in voto“? fest, die von einer theologischen Denknotwendigkeit im Grun-
de zu einer bestimmten Devotionsiibung, zu einer spirituellen technique détermi-
née?® geworden sei, wie es Erzbischof Louis de Bazelaire (1947-1966) von Cham-
béry ausdriickt. Mit Verweis auf einen wichtigen Beitrag des franzosischen Erzbi-
schofs von 1953%° mit zahlreichen Quellenbeziigen auf moraltheologische Hand-
biicher des 17. bis 19. Jahrhunderts, die fiir diese Entwicklung symptomatisch
sind, zeigte Schlette eindrucksvoll die schrittweise , Angleichung” der geistlichen
Kommunion an die sakramentale — eben mit Ausnahme des realen Eucharistie-
empfangs. Zu den unterschiedslos auf beide Weisen des Kommunizierens zutref-
fenden Anforderungen gehoren nach Schlette: ,ein Akt der Reue, des Glaubens
an die reale Gegenwart Christi im Sakrament, ein Akt der Liebe angesichts der
Gtte Christi und unseres Elendes, Akte der Demut und des Verlangens nach dem
Sakrament, sodann der Akt der Vereinigung des Geistes mit dem im Sakrament
anwesenden Christus, endlich der Akt des Dankes und des Lobes wegen der emp-
fangenen Gnade.“3°

Im Gegensatz zu dem eingangs vorgestellten Ansatz von Johann Auer bedurf-
te es fiir Schlette keiner Erklirung, ,dafl die Gnade in dieser Ubung nur ,ex opere
operantis’, nach dem Wert der personlichen Disposition und Andacht, nicht ,ex
opere operato’, durch die Kraft des Sakramentes selbst, erlangt wird“®!. In deutli-
cher Abgrenzung zu eucharistietheologisch problematischen Devotionalisierungs-
tendenzen der geistlichen Kommunion findet er bei Louis de Bazelaire drei histo-
rische Beispiele, ,wie ein zu einseitiges und vom Sakramentalen losgelostes geist-
liches Kommunizieren“3? zu merkwiirdigen Formen fiihren kénne: ,,Nachdem
man ihr die tigliche Kommunion untersagt hatte, soll die hl. Angela de Merici
(1474-1540) diese durch hdufige geistliche Kommunion bei der Messe ersetzt,
,suppliert’ haben. Dabei fiihlte sie sich oft von Gnaden eingehiillt, die die glei-
chen waren wie jene, die sie beim Empfang der sakramentalen Gestalten erfahren
hatte (...). Von der seligen Agatha vom Kreuz (1546 bis 1621) wird berichtet, sie
habe eine solche Liebe zum Sakrament besessen, dafi sie gestorben wire, hitte ihr
Beichtvater sie nicht die Ubung der geistlichen Kommunion gelehrt; nachdem sie
sich diese angeeignet hatte, habe sie gewohnlich am Tage bis zu zweihundertmal
geistlich kommuniziert (...). Jesus selbst soll der demiitigen Schwester Paula Ma-
resca (?) ein goldenes und ein silbernes Gefaf3 gezeigt und dazu die Worte gespro-
chen haben: ,Dans le vase d’or, je conserve vos communions sacramentelles et
dans le vase d’argent, vos communions spirituelles’ (...).“33

27 H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 27 [s. Anm. 6].

28 L. de Bazelaire, Communion spirituelle, in: DSp 2 (1953), 1294-1300, hier: 1295.
29 Vgl. ebd.

30 H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 27 [s. Anm. 6].

31 Ebd., 28.

32 Ebd.

33 Ebd., 28f.

165



Kirche

Heutige Perspektiven

Der kursorische theologie-, dogmen-und frommigkeitsgeschichtliche Durchgang
zeigt, dass der Begriff der geistlichen Kommunion und seine Verwendung nie
ganz eindeutig und klar waren, sondern immer (er)kldrungs- und vertiefungsbe-
diirftig blieben. Mit der Weiterentwicklung theologischer Konzepte, lehramtli-
cher Aussagen und individueller Bedeutungszuschreibungen waren im Laufe der
Geschichte jeweils auch Verschiebungen seiner Pragung verbunden. Solche Ver-
schiebungen hatten letztlich vor allem zur Folge, dass sich der Begriff im Laufe
der Jahrhunderte nach dem Konzil von Trient von einem eucharistietheologi-
schen immer mehr zu einem devotionspraktischen Terminus entwickelte, womit
tendenziell eine erhdhte Gefahr von theologischen und/oder spirituellen Einsei-
tigkeiten bzw. Schieflagen verbunden war.

Was ist vor diesem Hintergrund ein sachgerechtes Verstindnis der geistlichen
Kommunion heute? Ist das votum sacramenti, also das Verlangen bzw. der Vorsatz,
das Sakrament zu empfangen, ein Surrogat fiir die unmogliche oder gar verwei-
gerte Kommunion, wie Auer dies explizit formuliert hat, wie dies aber auch spa-
tere Uberlegungen zu besonderen pastoralen Situationen und im 6kumenischen
Kontext implizit voraussetzen? Ist die geistliche Kommunion denen iiberhaupt
erlaubt und moglich, die nicht im Stand der Gnade sind? Kann sie fiir diese
fruchtbar sein? Solche Fragen sind zumindest systemimmanent wichtig, soll die
geistliche Kommunion nicht wie eine Umgehung repressiver Bestimmungen
des Kirchenrechts erscheinen bzw. dafiir instrumentalisiert werden. Ihren guten
Sinn, Trost zu spenden sowie eine ekklesiale, sakramentale und spirituelle Anbin-
dung zu erhalten, erfiillt die geistliche Kommunion (auch) heute dort, wo die sa-
kramentale Kommunion im Rahmen der Liturgie nicht moglich ist.

Seit Beginn der Corona-Krise im Jahr 2020 mit einer in der Uberschrift so ge-
nannten Renaissance des theologischen Begriffs , geistliche Kommunion” sind
dazu noch weitere Aspekte gekommen, die neu wahrzunehmen und kritisch zu
reflektieren sind: von der schlicht medial vermittelten Teilnahme an der Liturgie
bis hin zu ganz neuen Formen einer ,Schaufrommigkeit”. In einem - beschleu-
nigt und verstarkt — digitalen Zeitalter kann eine mediale Form der Beteiligung
an der Liturgie fiir viele Menschen, die alltdglich oder allsonntéglich aus der Eu-
charistie leben und denen die physische Versammlung vor Ort aufgrund gelten-
der gesetzlicher Vorgaben zum Infektionsschutz nicht moglich ist, eine wichtige
geistliche Hilfe und Stiitze in schwierigen Zeiten sein.* In diesem Zusammen-

34 Vgl. insgesamt zu diesem Themenfeld jiingst: S. Kopp / B. Krysmann (Hrsg.), Online zu Gott?! Li-
turgische Ausdrucksformen und Erfahrungen im Medienzeitalter (Kirche in Zeiten der Verdnderung 5).
Freiburg i. Br. 2020, 9-21.

166



Geistliche Kommunion 2.0

hang wurde immer wieder von der ,intentionale[n] Teilnahme“3% gesprochen —
auch ein Versuch, den Gewinn eines geistlichen Anschlusses an eine reale Got-
tesdienstfeier begrifflich zu fassen, wovon die geistliche Kommunion unterschie-
den werden kann. Denn es gibt Menschen, die intentional an einem medial via
Rundfunk oder Internet tibertragenen Gottesdienst teilnehmen, aber fiir sich klar
haben, dass sie auf die Kommunion verzichten und bewusst auch kein votum sa-
cramenti setzen — vergleichbar mit der Teilnahme an der Messfeier, ohne die Kom-
munion zu empfangen. Andere setzen dabei das votum sacramenti und haben al-
so beides: intentionale Teilnahme und geistliche Kommunion.

Im Hinblick auf problematische Verstandnisse und Verwendungen des Be-
griffs in der Gegenwart kann abschliefend festgehalten werden: Geschieht die
Revitalisierung der geistlichen Kommunion in Verbindung mit fragwiirdigen
theologischen Grundlagen, ideologischen Deformationen und/oder einer irritie-
renden Frommigkeitspraxis, kann dadurch auch ein (geistlicher) Schaden bzw.
zumindest Verwirrung entstehen. Ein Beispiel aus der Praxis: Wenn bei der Kom-
munionausteilung als Ersatz fiir die im Moment nicht modgliche Mundkommu-
nion auf die geistliche Kommunion verwiesen wird, ist diesbeziiglich sicherlich
eine Grenze tiberschritten. Das eingangs zugespitzt formulierte Motto ,Wenn
keine Mundkommunion, dann bitte geistliche Kommunion“ kann sicherlich als
eine Verdunkelung dieser Weise des Kommunizierens identifiziert werden. Auf-
gabe der Theologie war und ist, solche Entwicklungen zu beobachten, Chancen
und Grenzen von theologischen Begriffen und ihrer sachgemifien Verwendung
zu benennen, kritische Nachfragen zu stellen und an Kriterien fiir eine reflektier-
te Praxis mitzuwirken.*®

35 B. Gilles, Durch das Auge der Kamera. Eine liturgisch-theologische Untersuchung zur Ubertragung von Got-
tesdiensten im Fernsehen (Asthetik — Theologie — Liturgik 16). Miinster - Hamburg — London 2000,
14. — Vgl. dazu Gottesdienst-Ubertragungen in Horfunk und Fernsehen. Leitlinien und Empfehlungen.
Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz in Zusammenarbeit mit den Liturgischen In-
stituten Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz (ADBK 169). Bonn 22007, 16f. (Kapitel ,Mittel-
bare Teilnahme und intentionale Mitfeier”).

36 Zu dieser Aufgabe bzw. zu einigen Fragen und Kriterien vgl. auch B. Irlenborn / S. Kopp, Der Media
Turn als Herausforderung fiir die Liturgie, in: ThG1 108 (2018), 356-373, hier bes.: 370-373.

167



