
1	 J. Auer, Geistige Kommunion. Sinn und Praxis der communio spiritualis und ihre Bedeutung für unsere 
Zeit, in: GuL 24 (1951), 113–132, hier: 114.

2	 Ebd., 132 (Übers. v. Auer).
3	 Unter „Begierdebuße“ versteht Auer in Abwandlung der Bezeichnung „Begierdetaufe“ das innige 

Verlangen nach vollkommener Reue, wenn der Empfang des Sakraments im Notfall nicht möglich 
ist, aber der feste Vorsatz besteht, dies bei nächster Gelegenheit nachzuholen. – Vgl. J. Auer, Geistige 
Kommunion, 128f. [s. Anm. 1].

Geistliche Kommunion 2.0
Zur Renaissance eines theologischen Begriffs

Vor genau 70 Jahren beklagte der damalige Bonner und spätere Regensburger 
Dogmatiker Johann Auer (1910–1989) in der Zeitschrift „Geist und Leben“ ein 
„Abwerten oder Totschweigen der geistigen Kommunion neben der sakramen-
talen“1 und schloss seine Überlegungen mit einem Zitat von Papst Pius XII. 
(1939–1958) ab, der in seiner Enzyklika Mediator Dei von 1947 empfohlen hat: 
„Es ist der dringende Wunsch der Kirche, daß die Gläubigen, besonders wenn 
sie das Eucharistische Mahl nicht leicht in Wirklichkeit (reapse) genießen kön-
nen, es wenigstens durch das Verlangen (votis saltem) empfangen und zwar so, 
daß sie durch Erweckung lebendigen Glaubens, durch eine demütig und ehr-
fürchtig hingegebene, dem Willen des Erlösers sich ganz überlassende Seelen-
haltung und möglichst brennenden Eifer der Liebe sich mit ihm verbinden“2.

Eine so verstandene „Begierdekommunion“ – in Analogie zur „Begierde-
taufe“ und zur „Begierdebuße“3 – habe nach Auer u.a. folgende Vorteile: Sie 
ermögliche auch denen eine wirkliche und wirksame Teilhabe an der Messfeier, 
denen aus Gründen politischer Verfolgung oder im Stand schwerer Sünde die 
sakramentale Kommunion nicht möglich sei. Überdies diene sie allen „Suchen-
den“ und „Kämpfenden“ als vorbereitende Hin- oder Rückführung zur sakra-
mentalen Kommunion. Ähnliches gelte unter anderen Voraussetzungen für die 
Sterbenden, von denen die geistige Kommunion im Notfall nicht nur als Trost, 

Stefan Kopp | Paderborn

geb. 1985, Priester, Professor für Liturgiewissenschaft 
an der Theologischen Fakultät Paderborn

s.kopp@thf-paderborn.de

159

Geistliche Kommunion 2.0



4	 Ebd., 132.
5	 Ebd., 131.
6	 Weitere Diskurspartner dieser Zeit sind innerhalb des deutschen Sprachgebietes v.a. Karl Rahner 

(1904–1984) und Heinz Robert Schlette (*1931). – Vgl. dazu K. Rahner, Über die Besuchung des Al­
lerheiligsten, in: GuL 32 (1959), 260–270; H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion bei 
Bonaventura, Albert dem Großen und Thomas von Aquin (MThS.S 17). München 1959; ders., Kommuni­
kation und Sakrament. Theologische Deutung der geistlichen Kommunion (QD 8). Freiburg i. Br. 1959.

7	 Vgl. dazu die instruktive Übersicht in: W. Haunerland, Liturgische Bewegung in der katholischen Kirche 
im 20. Jahrhundert, in: J. Bärsch / B. Kranemann (Hrsg. in Verbindung mit W. Haunerland / M. Klö-
ckener), Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Konzepte 
und kulturelle Kontexte. Bd. 2: Moderne und Gegenwart. Münster 2018, 165–205.

8	 Vgl. dazu etwa noch B. Weiß, Geistliche Kommunion – eine Hilfe für wiederverheiratete Geschiedene?, in: 
T. Schneider (Hrsg.), Geschieden, wiederverheiratet, abgewiesen? Antworten der Theologie (QD 157). Frei-
burg i. Br. 1995, 226–235; P.-W. Scheele, Die geistliche Kommunion, eine Hilfe für viele, in: R. Althaus / 
K. Lüdicke / M. Pulte (Hrsg.), Kirchenrecht und Theologie im Leben der Kirche (FS H. J. F. Reinhardt) 
(MKCIC.B 50). Essen 2007, 571–578.

sondern unter besonderen äußeren Umständen auch als „ein vollgültiger Ersatz 
für das heilige Viaticum“4 angesehen werden könne. Überhaupt sei diese Art 
des Kommunizierens für alle Gläubigen zur Stärkung der Frömmigkeit sowie der 
Ehrfurcht vor der Eucharistie und damit zur Vermeidung eines zu alltäglich-me-
chanistischen Empfangs des Sakraments wichtig. In Analogie zu den Sakramen-
ten sieht Auer gar eine Wirkung der geistigen Kommunion ex opere operato. Er 
denkt dabei an die Anbetung vor dem ausgesetzten Allerheiligsten sowie auch 
vor dem verschlossenen Tabernakel und geht sogar von ihrer Wirkung „bei kör-
perlicher Abwesenheit von der Kirche, wenn sie unfreiwillig ist“5, aus.

Auer beteiligt sich mit seinem noch ganz an (neu-)scholastischen Denksche-
mata orientierten spekulativen Ansatz am Diskurs über die geistliche bzw. die 
bei ihm so genannte geistige Kommunion der 1950er-Jahre.6 Er tut dies aus Sor-
ge um den Verlust eines älteren, aus seiner Sicht wesentlichen Glaubensguts zu 
einer Zeit, in der die sog. Kommuniondekrete von Papst Pius X. (1903–1914) 
und die Aufbrüche der Liturgischen Bewegung schon längst zur Praxis einer häu
figeren Kommunion geführt haben und in der am Vorabend des Zweiten Vatika-
nischen Konzils (1962–1965) immer mehr nach sach- und zeitgemäßen Formen 
der Beteiligung der Gläubigen am Gottesdienst der Kirche gefragt wird.7 In dem 
Maß, in dem die Bedeutung der sakramentalen Kommunion der Gläubigen als 
integraler Bestandteil der Messfeier in der Folge zunimmt, nimmt die Bedeutung 
der geistlichen Kommunion ab und wird im theologischen Diskurs – abgesehen 
von Überlegungen zu besonderen pastoralen Situationen und im ökumenischen 
Kontext – später kaum mehr aufgegriffen.8

Unter völlig anderen Vorzeichen und Rahmenbedingungen erfährt die geist-
liche Kommunion derzeit eine unerwartete Renaissance. Seit Beginn der Coro-
na-Krise im Jahr 2020 wird sie von manchen nicht nur sachlich, sondern auch 
begrifflich – z.T. ganz unterschiedlich verstanden – als eine Art geistliche Kom-
munion 2.0 wiederentdeckt: einerseits als eine (der Not der Situation geschulde
te) Ersatzform für die Teilnahme an der Liturgie der Kirche, die mit digitalen 

160

Kirche



9	 Vgl. P. Fonk, Art. Geistliche Kommunion, in: LThK3 Bd. 4 (1995), 390; P.-W. Scheele, Die geistliche 
Kommunion, 571f. [s. Anm. 8].

10	 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 9 [s. Anm. 6].
11	 Augustinus, Io. eu. tr. 25, 12 (CCL 36, 254).
12	 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 11 [s. Anm. 6].
13	 Vgl. Augustinus, Io. eu. tr. 26, 19 (CCL 36, 269). Das sichtbare Sakrament (Essen und Trinken) be-

zeichnet eine unsichtbare Wirklichkeit (die unitas der Kirche / mit Christus) – und diese muss für ei-
nen fruchtbaren Empfang gegeben sein. – Vgl. dazu M. Klöckener, Sacramentum corporis et sanguinis 
Christi, in: AugL 4,7/8 (2018), 1289–1312, hier: 1292f.

14	 Estote quod videtis, et accipite quod estis (Augustinus, s. 272 [PL 38, 1246–1248, hier: 1247f.]). – Zur 
Liturgietheologie bei Augustinus wird am Lehrstuhl für Liturgiewissenschaft der Ludwig-Maximili-
ans-Universität München eine Habilitationsschrift vorbereitet.

Hilfsmitteln realisiert wird; und andererseits vereinzelt auch als eine sachlich 
höchst problematische Ersatzlösung für Gläubige, die auf eine bestimmte Spen-
deform bestehen – frei nach dem Motto „Wenn keine Mundkommunion, dann 
bitte geistliche Kommunion“. Eine verantwortliche Verwendung des Begriffs 
heute setzt – gerade vor dem Hintergrund solcher Phänomene und Erscheinungs-
formen – sowohl eine fundierende historische Einordnung als auch eine weiter-
führende theologische Reflexion des Begriffs voraus. Deshalb stellt dieser Beitrag 
aktuelle Beobachtungen in den Kontext theologiegeschichtlicher Ursprünge 
und lehramtlicher Weichenstellungen, ohne dabei historisch-kritische Anmer-
kungen zu problematischen frömmigkeitsgeschichtlichen Facetten auszusparen, 
und fragt nach heutigen Perspektiven.

Theologiegeschichtliche Ursprünge

In der Sache sind die theologiegeschichtlichen Ursprünge der späteren Rede 
von einer geistlichen Kommunion vor allem in den Schriften des Augustinus 
(354–430) zu finden. Grundlegend ist bei ihm in diesem Zusammenhang die 
Frage, ob jemandem die Wirkungen eines Sakramentes zuteilwerden können, 
ohne das Sakrament persönlich zu empfangen.9 Im Anschluss an die sog. Brotre-
de im Johannesevangelium (vgl. Joh 6,22–71) bezeichnet Augustinus bereits den 
„Vollzug des personalen Glaubens an Christus“10 als ein „Essen“ (manducare). 
Der lateinische Kirchenvater prägt dafür den knappen Satz: Crede, et manducasti11 
(„Glaube, und du hast gegessen“). Augustinus geht es beim persönlichen Glau-
bensvollzug als „Essen“ primär um ein Erkennen und Vollziehen dessen, was 
die Eucharistie bezeichnet. Durch „das recht vollzogene sakramentale Essen“12 
werde das vorausgegangene „geistliche Essen“ des Glaubens und der Zugehörig-
keit zum Leib Christi (manducatio spiritualis) intensiviert und gefestigt.13 Dieser 
Ansatz ist auch der theologische Hintergrund für die berühmte Aussage, dass 
Christen sein sollen, was sie sehen, und empfangen sollen, was sie sind: Leib 
Christi.14

161

Geistliche Kommunion 2.0



15	 Vgl. Hugo von St. Viktor, De sacramentis christianae fidei II, 6,7 (PL 176, 452A–454C); deutsche Über-
setzung: Hugo von St. Viktor, Über die Heiltümer des christlichen Glaubens. Übers. v. P. Knauer (Cor-
pus Victorinum, Schriften 1). Münster 2010, 427–430.

16	 H. R. Schlette, Die Lehre von der geistlichen Kommunion, 17 [s. Anm. 6].
17	 Vgl. Thomas von Aquin, Sentenzenkommentar IV. Hrsg. v. R. Busa (S. Thomae Aquinatis Opera Om-

nia 1). Stuttgart 1980, d. 9, q. 1, a. 2, qc. 4.
18	 Vgl. dazu auch H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 20f. [s. Anm. 6].

Bei der Weiterentwicklung und Vertiefung der Eucharistie- bzw. Sakramenten-
lehre im Mittelalter wurden die augustinischen Gedanken wieder aufgegriffen. 
Hugo von St. Viktor (um 1097–1141) unterscheidet in diesem Zusammenhang 
zwischen einem personalen und einem sakramentalen Aspekt der Sakramente: 
Gemeinsam bilden diese beiden Aspekte im sakramentalen Geschehen eine Ein-
heit, wobei für ihn der personale Glaube im Vergleich zum sakramentalen Voll-
zug höher einzustufen ist. Dies hat zur Folge, dass er beispielsweise trotz Joh 3,5 
die Möglichkeit sieht, nur durch den Glauben, ohne den Empfang der Taufe, ge-
rettet zu werden.15 Voraussetzung dafür sei, dass der Nicht-Empfang des Sakra-
mentes nicht einer Ablehnung oder Geringschätzung der Religion entspringe. 
Ohne etwa den Begriff manducatio spiritualis aufzugreifen, gilt für ihn Ähnliches 
mit Blick auf die Eucharistie. Das Verlangen nach dem Sakrament – sowohl nach 
der Taufe als auch nach der Eucharistie – sei Ausdruck und Zeichen des Glaubens. 
Über diese Zeichenfunktion hinaus habe das Sakrament aber natürlich eine ei-
gene Wirksamkeit, vor allem die „Festigung der personal-geistlichen Einheit mit 
Christus“16.

Darauf aufbauend differenziert Thomas von Aquin (1225–1274) drei Weisen 
der manducatio. In seinem Sentenzenkommentar unterscheidet er das – unab-
hängig vom bzw. vor dem Empfang der Eucharistie stehende – manducare spiri­
tualiter Christum, also das „geistliche Essen“ im Vollzug des personalen Glaubens 
an Christus, vom manducare spiritualiter hoc sacramentum, also von der geistli
chen Speise des Sakraments, die entweder im Modus des manducare sacramenta­
liter et spiritualiter oder des manducare tantum spiritualiter empfangen werden 
könne.17 Das heißt: Nur die letzten beiden Typen der von Thomas so genannten 
geistlichen Speise beziehen sich überhaupt auf das Sakrament. Der eine meint 
den sakramentalen Empfang der geistlichen Speise, der andere das Verlangen 
bzw. den Vorsatz (votum), das Sakrament zu empfangen.18 Rein begrifflich han-
delt es sich damit bei allen drei unterschiedenen Typen der manducatio um 
„geistliche Kommunion“. Nicht spiritualiter, sondern nur corporaliter – so sein 
gegensätzlicher Begriff – wird die Eucharistie nach Thomas von Aquin dagegen 
ausschließlich beim manducare mere sacramentalis, also beim unwürdigen Kom-
munionempfang, genossen. Diese begriffliche und inhaltliche Komplexität in 
den Unterscheidungen gibt er in seiner Summa theologiae auf, strafft seine Über-
legungen und streicht in seinem Konzept praktisch die Kategorie einer außer- 
oder vorsakramentalen geistlichen Speise im Vollzug des personalen Glaubens 

162

Kirche



19	 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae III. Hrsg. v. R. Busa (S. Thomae Aquinatis Opera Om-
	 nia 2). Stuttgart 1980, 80,1 resp. u. ad 3.
20	 Vgl. dazu auch die einleitenden begrifflichen Differenzierungen bei Johann Auer [s. Anm. 1ff.] und 

die instruktive Übersicht in: H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 22ff. [s. Anm. 6].
21	 DH 1648 (Herv. im Original).

an Christus. Übrig bleibt von seinen theologischen Differenzierungen letztlich 
ein duplex modus manducandi, also zwei Weisen des Sakramentsempfangs: sakra-
mental und geistlich.19Die geistliche Kommunion definiert der Kirchenlehrer – in 
Analogie zu seinen Überlegungen zu einer „Begierdetaufe“ – als „Begierdekom-
munion“ (manducatio in voto).20

Lehramtliche Weichenstellungen

Anknüpfend an den Reflexionsstand der mittelalterlichen Theologie rezipiert das 
kirchliche Lehramt die fest im hochscholastischen Denken verankerte Vorstel-
lung von einer geistlichen Kommunion auf dem Konzil von Trient (1545–1563) 
und legt – mit weiteren inhaltlichen Akzentverschiebungen im Vergleich zum 
Konzept der mittelalterlichen Theologen – drei Arten zu kommunizieren fest: sa­
cramentaliter, (tantum) spiritualiter sowie sacramentaliter simul et spiritualiter. Dazu 
wird mit Verweis auf die Lehre der „Väter“ erläutert, dass manche das Sakrament 
„lediglich sakramental [sacramentaliter] genießen als Sünder; andere nur geistlich 
[spiritualiter], nämlich jene, die, jenes vor Augen gestellte himmlische Brot dem 
Verlangen nach essend, mit lebendigem Glauben, ‚der durch die Liebe wirkt‘ 
(Gal 5,6), seine Frucht und seinen Nutzen verspüren; die dritten aber zugleich 
sakramental und geistlich [sacramentaliter simul et spiritualiter] (Kan. 8); es sind aber 
diejenigen, die sich zuvor so prüfen und herrichten, daß sie, mit dem Hochzeits-
gewande angetan, zu diesem göttlichen Tische hinzutreten (vgl. Mt 22,11f.)“21.

Bemerkenswert an dieser Definition ist einerseits die abwertende Kategorisie-
rung der „nur“ sakramentalen Kommunion und andererseits die amtliche Auf-
wertung der geistlichen Kommunion, die damit mehr als eine theologisch denk-
bare Option für besondere Situationen wird. Abgesehen von den begrifflichen 
Anleihen, die das Konzil bei Thomas von Aquin nimmt, kann die theologische 
Wurzel dieses dogmatischen Wandels vor allem in der spätantiken (und teilweise 
mittelalterlich rezipierten) Sakramententheologie des Augustinus erkannt wer-
den. Vorausgesetzt wird dabei nämlich die auf diesen zurückgehende Vorstel-
lung, dass erst der personale Vollzug des Glaubens in Liebe einen würdigen Kom-
munionempfang ermögliche bzw. – auch mit Hugo von St. Viktor – der persona-
le Glaube im Vergleich zum sakramentalen Vollzug höher einzustufen sei, was 
zumindest für die Kategorisierung des späteren Thomas von Aquin so nicht gilt. 
In der begrifflichen und inhaltlichen Differenzierung des Konzils erscheint die 

163

Geistliche Kommunion 2.0



geistliche Kommunion als eigenständige Form des Kommunizierens, die nach 
seiner Lehre u.U. objektiv höher als die sakramentale Kommunion einzustu-
fen sei. Diese stehe nur unter der Bedingung der Möglichkeit höher, dass sie 
würdig (im Stand der Gnade) empfangen wird, womit nun auch lehramtlich 
eine bestimmte Disziplinierungs- und Frömmigkeitspraxis definitiv festgelegt 
wird. Eine solche Praxis hat ihre Ursprünge in der mittelalterlichen Eucharis
tiefrömmigkeit und entspricht – auch und vor allem in gegenreformatorischer 
Abgrenzung – dem nachtridentinischen Ideal einer gesteigerten Ehrfurcht vor 
dem Sakrament.

Diese lehramtliche Weichenstellung wurde auch im Catechismus Romanus22 
von 1566 aufgegriffen, der im Auftrag des Konzils entstanden ist und als „ein 
wichtiges nachtridentinisches Instrument im Bereich katechetisch-dogmatischer 
Belehrung“23 gesehen werden kann. Auch der Katechismus unterscheidet drei 
Arten, die Eucharistie zu empfangen: sacramentum tantum („nur sakramental“, 
mit negativer Konnotation: also im Stand der Sünde), spiritu tantummodo („nur 
im Geist“, als „Begierdekommunion“) sowie sacramento et spiritu („sakramental 
und geistlich“, also in der Idealform).24 Vorsichtiger und zurückhaltender als in 
der „reinen“ Lehre des Konzils von Trient wird hier allerdings die Stellung der 
geistlichen Kommunion eingestuft und auch Gefahren bei dieser Form werden 
benannt. Man beraube sich wesentlicher himmlischer Güter, wenn man sich 
ohne triftige Gründe mit der geistlichen Kommunion als Ersatz für die sakra-
mentale begnüge. Das klingt aus heutiger Sicht fast so, als reagiere der Katechis-
mus damit bereits einige Jahre nach dem Konzil bewusst auf eine bestimmte 
Frömmigkeitspraxis oder sehe ihre problematischen Seiten, die sich bereits im 
Mittelalter ausgeprägt haben, zumindest deutlicher.25

Historisch-kritische Anmerkungen

Vermutlich war es bereits eine Reaktion auf die auch von Auer angezeigte Krise, 
dass in den 1950er-Jahren die theologische und lehramtliche Entwicklung der 
geistlichen Kommunion zum ersten (und einzigen) Mal eingehender historisch-
kritisch untersucht wurde.26 Vor allem der Philosoph und Theologe Heinz R. 
Schlette (*1931) stellte in seinen grundlegenden Studien dabei mit Blick auf 
nachtridentinische Katechismen und Gebetbücher zu Recht „eine Weiterent-
wicklung der thomasischen bzw. tridentinischen Lehre von der manducatio spi-

22	 Catechismus Romanus seu Catechismus ex Decreto Concilii Tridentini ad Parochos Pii Quinti Pont. Max. 
iussu editus. Rom 1566. Ed. critica hrsg. v. P. Rodriguez. Vatikanstadt 1989.

23	 S. Kopp, Volkssprachliche Verkündigung. Die Modellanreden in den Diözesanritualien des deutschen 
Sprachgebietes (StPaLi 42). Regensburg 2016, 300.

24	 Vgl. Catechismus Romanus. Pars II, cap. 4, n. 55 [s. Anm. 22].
25	 Vgl. dazu auch H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 24–27 [s. Anm. 6].
26	 Vgl. dazu auch die einleitenden Überlegungen dieses Beitrags und die Literaturangaben in Anm. 6.

164

Kirche



ritualis in voto“27 fest, die von einer theologischen Denknotwendigkeit im Grun-
de zu einer bestimmten Devotionsübung, zu einer spirituellen technique détermi­
née28 geworden sei, wie es Erzbischof Louis de Bazelaire (1947–1966) von Cham-
béry ausdrückt. Mit Verweis auf einen wichtigen Beitrag des französischen Erzbi-
schofs von 195329 mit zahlreichen Quellenbezügen auf moraltheologische Hand-
bücher des 17. bis 19. Jahrhunderts, die für diese Entwicklung symptomatisch 
sind, zeigte Schlette eindrucksvoll die schrittweise „Angleichung“ der geistlichen 
Kommunion an die sakramentale – eben mit Ausnahme des realen Eucharistie-
empfangs. Zu den unterschiedslos auf beide Weisen des Kommunizierens zutref-
fenden Anforderungen gehören nach Schlette: „ein Akt der Reue, des Glaubens 
an die reale Gegenwart Christi im Sakrament, ein Akt der Liebe angesichts der 
Güte Christi und unseres Elendes, Akte der Demut und des Verlangens nach dem 
Sakrament, sodann der Akt der Vereinigung des Geistes mit dem im Sakrament 
anwesenden Christus, endlich der Akt des Dankes und des Lobes wegen der emp
fangenen Gnade.“30

Im Gegensatz zu dem eingangs vorgestellten Ansatz von Johann Auer bedurf-
te es für Schlette keiner Erklärung, „daß die Gnade in dieser Übung nur ‚ex opere 
operantis‘, nach dem Wert der persönlichen Disposition und Andacht, nicht ‚ex 
opere operato‘, durch die Kraft des Sakramentes selbst, erlangt wird“31. In deutli
cher Abgrenzung zu eucharistietheologisch problematischen Devotionalisierungs
tendenzen der geistlichen Kommunion findet er bei Louis de Bazelaire drei histo-
rische Beispiele, „wie ein zu einseitiges und vom Sakramentalen losgelöstes geist-
liches Kommunizieren“32 zu merkwürdigen Formen führen könne: „Nachdem 
man ihr die tägliche Kommunion untersagt hatte, soll die hl. Angela de Merici 
(1474–1540) diese durch häufige geistliche Kommunion bei der Messe ersetzt, 
‚suppliert‘ haben. Dabei fühlte sie sich oft von Gnaden eingehüllt, die die glei-
chen waren wie jene, die sie beim Empfang der sakramentalen Gestalten erfahren 
hatte (…). Von der seligen Agatha vom Kreuz (1546 bis 1621) wird berichtet, sie 
habe eine solche Liebe zum Sakrament besessen, daß sie gestorben wäre, hätte ihr 
Beichtvater sie nicht die Übung der geistlichen Kommunion gelehrt; nachdem sie 
sich diese angeeignet hatte, habe sie gewöhnlich am Tage bis zu zweihundertmal 
geistlich kommuniziert (…). Jesus selbst soll der demütigen Schwester Paula Ma-
resca (?) ein goldenes und ein silbernes Gefäß gezeigt und dazu die Worte gespro-
chen haben: ‚Dans le vase d’or, je conserve vos communions sacramentelles et 
dans le vase d’argent, vos communions spirituelles‘ (…).“33

27	 H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 27 [s. Anm. 6].
28	 L. de Bazelaire, Communion spirituelle, in: DSp 2 (1953), 1294–1300, hier: 1295.
29	 Vgl. ebd.
30	 H. R. Schlette, Kommunikation und Sakrament, 27 [s. Anm. 6].
31	 Ebd., 28.
32	 Ebd.
33	 Ebd., 28f.

165

Geistliche Kommunion 2.0



34	 Vgl. insgesamt zu diesem Themenfeld jüngst: S. Kopp / B. Krysmann (Hrsg.), Online zu Gott?! Li­
turgische Ausdrucksformen und Erfahrungen im Medienzeitalter (Kirche in Zeiten der Veränderung 5). 
Freiburg i. Br. 2020, 9–21.

Heutige Perspektiven

Der kursorische theologie-, dogmen- und frömmigkeitsgeschichtliche Durchgang 
zeigt, dass der Begriff der geistlichen Kommunion und seine Verwendung nie 
ganz eindeutig und klar waren, sondern immer (er)klärungs- und vertiefungsbe-
dürftig blieben. Mit der Weiterentwicklung theologischer Konzepte, lehramtli
cher Aussagen und individueller Bedeutungszuschreibungen waren im Laufe der 
Geschichte jeweils auch Verschiebungen seiner Prägung verbunden. Solche Ver-
schiebungen hatten letztlich vor allem zur Folge, dass sich der Begriff im Laufe 
der Jahrhunderte nach dem Konzil von Trient von einem eucharistietheologi
schen immer mehr zu einem devotionspraktischen Terminus entwickelte, womit 
tendenziell eine erhöhte Gefahr von theologischen und/oder spirituellen Einsei-
tigkeiten bzw. Schieflagen verbunden war.

Was ist vor diesem Hintergrund ein sachgerechtes Verständnis der geistlichen 
Kommunion heute? Ist das votum sacramenti, also das Verlangen bzw. der Vorsatz, 
das Sakrament zu empfangen, ein Surrogat für die unmögliche oder gar verwei-
gerte Kommunion, wie Auer dies explizit formuliert hat, wie dies aber auch spä-
tere Überlegungen zu besonderen pastoralen Situationen und im ökumenischen 
Kontext implizit voraussetzen? Ist die geistliche Kommunion denen überhaupt 
erlaubt und möglich, die nicht im Stand der Gnade sind? Kann sie für diese 
fruchtbar sein? Solche Fragen sind zumindest systemimmanent wichtig, soll die 
geistliche Kommunion nicht wie eine Umgehung repressiver Bestimmungen 
des Kirchenrechts erscheinen bzw. dafür instrumentalisiert werden. Ihren guten 
Sinn, Trost zu spenden sowie eine ekklesiale, sakramentale und spirituelle Anbin
dung zu erhalten, erfüllt die geistliche Kommunion (auch) heute dort, wo die sa
kramentale Kommunion im Rahmen der Liturgie nicht möglich ist.

Seit Beginn der Corona-Krise im Jahr 2020 mit einer in der Überschrift so ge-
nannten Renaissance des theologischen Begriffs „geistliche Kommunion“ sind 
dazu noch weitere Aspekte gekommen, die neu wahrzunehmen und kritisch zu 
reflektieren sind: von der schlicht medial vermittelten Teilnahme an der Liturgie 
bis hin zu ganz neuen Formen einer „Schaufrömmigkeit“. In einem – beschleu-
nigt und verstärkt – digitalen Zeitalter kann eine mediale Form der Beteiligung 
an der Liturgie für viele Menschen, die alltäglich oder allsonntäglich aus der Eu-
charistie leben und denen die physische Versammlung vor Ort aufgrund gelten
der gesetzlicher Vorgaben zum Infektionsschutz nicht möglich ist, eine wichtige 
geistliche Hilfe und Stütze in schwierigen Zeiten sein.34 In diesem Zusammen-

166

Kirche



hang wurde immer wieder von der „intentionale[n] Teilnahme“35 gesprochen – 
auch ein Versuch, den Gewinn eines geistlichen Anschlusses an eine reale Got-
tesdienstfeier begrifflich zu fassen, wovon die geistliche Kommunion unterschie-
den werden kann. Denn es gibt Menschen, die intentional an einem medial via 
Rundfunk oder Internet übertragenen Gottesdienst teilnehmen, aber für sich klar 
haben, dass sie auf die Kommunion verzichten und bewusst auch kein votum sa-
cramenti setzen – vergleichbar mit der Teilnahme an der Messfeier, ohne die Kom
munion zu empfangen. Andere setzen dabei das votum sacramenti und haben al
so beides: intentionale Teilnahme und geistliche Kommunion.

Im Hinblick auf problematische Verständnisse und Verwendungen des Be-
griffs in der Gegenwart kann abschließend festgehalten werden: Geschieht die 
Revitalisierung der geistlichen Kommunion in Verbindung mit fragwürdigen 
theologischen Grundlagen, ideologischen Deformationen und/oder einer irritie-
renden Frömmigkeitspraxis, kann dadurch auch ein (geistlicher) Schaden bzw. 
zumindest Verwirrung entstehen. Ein Beispiel aus der Praxis: Wenn bei der Kom-
munionausteilung als Ersatz für die im Moment nicht mögliche Mundkommu-
nion auf die geistliche Kommunion verwiesen wird, ist diesbezüglich sicherlich 
eine Grenze überschritten. Das eingangs zugespitzt formulierte Motto „Wenn 
keine Mundkommunion, dann bitte geistliche Kommunion“ kann sicherlich als 
eine Verdunkelung dieser Weise des Kommunizierens identifiziert werden. Auf-
gabe der Theologie war und ist, solche Entwicklungen zu beobachten, Chancen 
und Grenzen von theologischen Begriffen und ihrer sachgemäßen Verwendung 
zu benennen, kritische Nachfragen zu stellen und an Kriterien für eine reflektier
te Praxis mitzuwirken.36

35	 B. Gilles, Durch das Auge der Kamera. Eine liturgisch-theologische Untersuchung zur Übertragung von Got­
tesdiensten im Fernsehen (Ästhetik – Theologie – Liturgik 16). Münster – Hamburg – London 2000, 
14. – Vgl. dazu Gottesdienst-Übertragungen in Hörfunk und Fernsehen. Leitlinien und Empfehlungen. 
Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz in Zusammenarbeit mit den Liturgischen In-
stituten Deutschlands, Österreichs und der Schweiz (ADBK 169). Bonn 22007, 16f. (Kapitel „Mittel-
bare Teilnahme und intentionale Mitfeier“).

36	 Zu dieser Aufgabe bzw. zu einigen Fragen und Kriterien vgl. auch B. Irlenborn / S. Kopp, Der Media 
Turn als Herausforderung für die Liturgie, in: ThGl 108 (2018), 356–373, hier bes.: 370–373.

167

Geistliche Kommunion 2.0


