Kirche

Roman Winter | Frankfurt a. M.

geb. 1986, Dr. phil., wiss. Mitarbeiter am Lehrstuhl
fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie
der Goethe-Universitat Frankfurt a. M.

R.Winter@em.uni-frankfurt.de

Das Martyrium in Gnade und Freiheit

Uberlegungen zum 6kumenischen Gedenken

Der Begriff des christlichen Martyriums und dessen Theologie haben in den letz-
ten Jahrzehnten viel Aufmerksamkeit erfahren. Zum Teil lag der Grund dafiir im
wirksamen Gebrauch dieses Begriffs durch Medien fiir Anschldge durch Extre-
misten und Selbstmordattentdter. Das Wort ,Martyrium“ musste dafiir herhal-
ten, Massenmorde an Zivilisten und Verbrechen im Krieg zu rechtfertigen. Ge-
gentiiber solchen Vereinnahmungsversuchen haben viele christliche Theolog(in-
n)en Einspruch erhoben und die Andersartigkeit und Besonderheit des christli-
chen Martyriumsverstandnisses herausgestellt.! Threm Verstindnis nach ist das
christliche Martyrium mit Gewalt unvereinbar und darf nicht fiir deren Legiti-
mation missbraucht werden. Dieser Einwand wurzelt in einer langen kirchlichen
Tradition sowie den Erfahrungen aller Konfessionen mit erlittener Gewalt.

Im 20. Jahrhundert haben die Verfolgungen weltweit Anlass dafiir gegeben,
das christliche Martyriumskonzept differenzierter werden zu lassen.” Das lag
unter anderem am historisch einmaligen Ausmafd dieser Verfolgungen. Deshalb
restimierte Papst Johannes Paul II. kurz vor dem Millennium tiber das Geschick
vieler getoteter Christ(inn)en und der katholischen Kirche insgesamt, dass jene

1 E. Schockenhoff, Entschiedenheit und Widerstand. Das Lebenszeugnis der Mdirtyrer. Freiburg i. Br. 2015;
R. Siebenrock, Christliches Martyrium. Worum es geht. Kevelaer 2009; R. Winter, Das christliche Marty-
rium im 20. Jahrhundert. Systematisch-theologische Studie zur Konzeption und Transformation des Begriffs
aufgrund der Erfahrungen mit totalitiren Regimen in Russland und Deutschland. Paderborn 2020.

2 Seitens evangelischer und katholischer Kirche sind in Deutschland grofie Martyrologien, d.h. Ver-
zeichnisse mit Martyrer(inne)n, zum 20. Jahrhundert entstanden. Vgl. H. Moll (Hrsg.), Zeugen fiir
Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahrhunderts. Band 1 u. 2. Paderborn 72019. Sowie:

H. Schultze / A. Kurschat (Hrsg.), ,Ihr Ende schaut an ...”. Evangelische Mdirtyrer des 20. Jahrhunderts.
Leipzig 22008.

168



Martyrium

zu Mirtyrer(inne)n und diese wieder zur ,Martyrerkirche” geworden ist.® Viel-
fach litten Glaubende wegen ihres Einsatzes fiir ein menschengerechtes Leben,
den Frieden, die Gerechtigkeit und Freiheit sowie Unabhdngigkeit ihrer Kirche.
Kirchen und Theologie haben auf diesem Fundament neu gelernt, den Ehrenti-
tel ,Martyrer” zu verstehen und ihn zu gebrauchen. Die gemeinsame Erfahrung
von erlittener Gewalt hat dazu beigetragen, den Okumenismus der Heiligen un-
ter den christlichen Konfessionen zu begriinden und zu stdrken.* Das kann in
Deutschland am Beispiel der , Liibecker Martyrer” besonders greitbar werden:
Drei katholische Priester und ein evangelischer Pfarrer wurden vom Nationalso-
zialismus (NS) aufgrund ihres Engagements inhaftiert, gefoltert und schlie8lich
ermordet. Obwohl die vier Personen ganz unterschiedliche Biographien und
Charaktere hatten, hinderten die Differenzen sie nicht daran, Unrecht offenzu-
legen und fiir die Wahrheit mit todlichem Ausgang einzustehen. Ein 6kumeni-
sches Zeichen war es, als im Juni 2011 die vier , Liibecker Mdrtyrer” in einem
katholischen Gottesdienst mit Gasten der evangelischen Kirche seliggesprochen
wurden und ihrer ehrend gedacht wurde.’

Obgleich dieser praktische Weg der Erinnerung schon lange begangen wird
und auch unumstritten scheint, kommt man nicht umhin, innerhalb des christ-
lichen Martyriumsverstindnisses dogmatisch-konfessionelle sowie sozial-tradi-
tionelle Schwerpunkte und Unterschiede weiterhin zu erkennen. Protestantische
Glaubende z.B. verhalten sich zuerst einmal skeptisch gegentiber ,Heiligen” oder
»Mairtyrern”. Gleichwohl kennt selbstverstdandlich auch die evangelische Kirche
Begriffe wie ,Martyrer(innen)” und Martyrium sowie die systematisch-theologi-
schen Konzepte dahinter. Denn die Idee des Martyriums begleitet das Christen-
tum seit den Anfdngen, gewann aber in den einzelnen Konfessionen eine unter-
schiedliche Ausformung, wie man an den Tdufern mit ihrer hohen Wertschat-
zung der Mdrtyrer(innen) besonders ersehen kann. Diese wurden wéahrend der
Reformationszeit sowohl von protestantischen Bewegungen als auch von der r6-
mischen Kirche verfolgt und entwickelten darum eine intensive Martyriumsi-
dentitdt und -frommigkeit. Martyrium ist also im konfessionellen Christentum
nicht gleich Martyrium, sonst brauchte es keine 6kumenischen Zeichen der An-
ndherung im Gedenken. Doch was sind eigentlich die Differenzen?

Im Folgenden will ich versuchen, die konfessionellen Differenzen anhand
eines pragnanten Beispiels zu verdeutlichen. Es geht mir dabei primér darum,
angesichts der theologischen Unterschiede den Weg der 6kumenischen Annahe-

3 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Apostolisches Schreiben Tertio millennio
adveniente von Papst Johannes Paul II. an die Bischife, Priester und Gliubigen zur Vorbereitung auf das
Jubeljahr 2000 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 199). Bonn 1994, 33.

4 Den Begriff ,Okumenismus der Heiligen” prigte Papst Joannes Paul II. in: ebd., 33.

5 Vgl. zu ihrem gemeinsamen Geschick und den Einzelbiographien: M. Thoemmes u.a. (Red.), Oku-
mene im Widerstand. Der Liibecker Christenprozef8 1943. Liibeck 2001.

169



Kirche

rung weiter zu vertiefen. Der Ausblick auf die Relevanz des heutigen Martyrer(in-
nen)gedenkens am Ende des Artikels bestirkt meine Uberlegungen.

Konfessionelle Differenzen und Annaherungen

Um die Theologie des Martyriums in ihren konfessionellen Facetten — katholisch
und evangelisch — zu erhellen, will ich mit einem Zitat aus Lumen gentium begin-
nen: ,Das Martyrium, das den Jiinger dem Meister in der freien Annahme des To-
des fiir das Heil der Welt dhnlich macht und im Vergief3en des Blutes gleichgestal-
tet, wertet die Kirche als hervorragendes Geschenk und als héchsten Erweis der
Liebe.”® (LG 42) Martyrium wird hier als Ausdruck der Liebe verstanden, aber
doch auch als eine Analogie zum Opfer Christi, das dhnlich heilswirksam ist. In
der katholischen Theologie und Kirche wird dem Geschick der Mértyrer(innen)
eine Heilsbedeutung zugemessen, ihr Werk als heilsam verstanden und die Vereh-
rung fiir andere Glaubende mit einer hohen Lebensrelevanz versehen. Demgegen-
uber verstehen die evangelische Kirche und Theologie unter Méartyrer(inne)n pri-
madr Stinder(innen) und Gerechte zugleich, weshalb sie bei deren Geschick, das
Heil betreffend, sehr vorsichtig sind. Gleichwohl wiirde die evangelische Theolo-
gie das Martyrium weder verwerfen noch das Martyrer(innen)gedenken kleinre-
den, da auch hier die Lebensrelevanz der Vorbilder anerkannt wird — das ergibt
sich ndmlich aus dem klassischen Bekenntnis der evangelischen Kirche, der Con-
fessio Augustana, Artikel 21.

Die theologische Spannung der Heilsbedeutung des Martyriums wurzelt m.E.
in der unterschiedlichen Auffassung von der Heilsaneignung durch Gnade allein
oder auch durch die Mitwirkung der Glaubenden. Man kann diese Spannung mit-
hin auf die Pole Freiheit oder Gnade verteilen. Die Seite der freien Aneignung be-
tont die Aktivitdt der Glaubenden und ihre Rolle im Heilsprozess. Die Seite des
Geschicks akzentuiert hingegen die Aktivitdt und das Handeln Gottes am Men-
schen und somit den Grund fiir den Heilsprozess. Weil jedoch Gottes Ratschluss
iiber die einzelnen Mairtyrer(innen) den Menschen verborgen ist, enthdlt sich die
evangelische Theologie eines Urteils tiber die Heilsbedeutung des Martyriums.

Um hier eine Anndherung zu gestalten und die 6kumenische Martyriumstheo-
logie zu vertiefen, sollten beide Seiten (Freiheit und Gnade) in ein positives Ver-
héltnis zueinander gebracht werden. Paradigmatisch steht fiir diesen Weg der An-
ndherung die 6kumenische Diskussion um die Rechtfertigungslehre zwischen ka-
tholischer und evangelischer Kirche. Was hier tiber Jahrzehnte besprochen wur-
de, kann als Spiegel fiir die Martyriumsdebatte fungieren.

6 Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 1: Die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzils lateinisch-deutsch. Hrsg. v. P. Hinermann u. B. J. Hilberath. Freiburg i. Br. 2004,
151.

170



Martyrium

Freiheit und/oder Gnade?

Die Situation des christlichen Martyriums ist gerade dadurch gekennzeichnet,
dass man sich angesichts der Lebensbedrohung fiir oder wider den Glauben po-
sitionieren muss. Die Frage, inwiefern die Glaubenden sich frei zu Gottes Schi-
ckung verhalten, ist hier virulent. Die katholische und die evangelische Theolo-
gie verstehen beide Glaube als ein Geschenk’, jedoch eines, das die Freiheit des
Menschen braucht. Eberhard Schockenhoff zeigt das an der Freiheitsschrift Lu-
thers auf. Hier ist der Grund der christlichen Freiheit nicht im Vermogen auto-
nomer Selbstbestimmung angelegt, sondern im rechtfertigenden Wort Gottes.
In Worms vermittelte Luther das Selbstbild eines Gefangenen in Gottes Wort.®
Gerade die Ermdoglichung seiner (politischen) Freiheit gegeniiber den Fesselun-
gen dieser Welt sah Luther in Gott und seinem fesselnden Wort begriindet: , Al-
lein die Bindung an Gott und das Vertrauen auf sein Wort, also die Gefangen-
schaft in der Vertikalen, befreit im zwischenmenschlichen und politischen Be-
reich, also in horizontaler Linie, zur Freiheit gegentiber jedermann.“? Sofern
also Freiheit als reine Autonomie oder als willkiirliche Willensfreiheit begriffen
wird, scheitert sie immer an der Macht der Siinde, die gerade die Selbstverkriim-
mung des Menschen vorantreibt. So bleibt Siinde, aber auch die Befreiung da-
raus, stets dem Zugriff des Menschen entzogen und muss als Widerfahrnis be-
griffen werden.

Christliches Leben und christliche Freiheit griinden in der geschenkten Hin-
gabe an Christus und an den Nachsten. Fufst dieses Freiheitsverstandnis auf dem
Fundament eines unmittelbaren Verhiltnisses des bzw. der Einzelnen zu Gott,
so sehen evangelische Theolog(inn)en im christlichen Martyrium als Ausdruck
christlichen Lebens kein Problem. Doch in dem Augenblick, wo Martyrium als
Tatigkeit, Werk oder Sakrament erscheint und damit zum Symbol einer Vermitt-
lung des Heils wird, brechen die Differenzen wieder auf. Ist das christliche Mar-
tyrium ein Geschenk an Gott, das um des Heils willen vollzogen wird, wider-
spricht das offenbar den Grundsdtzen evangelischer Theologie. Doch so ist das
Martyrium von katholischer Seite nicht gemeint. Auch die Mértyrer(innen) selbst
haben gerade mit ihrem Leben und Tod davon Zeugnis abgelegt, dass ihre Ent-
scheidung keinesfalls irrelevant war, sondern ihr Glaube als solcher sich darin
bewdhrte.

7 Vgl. Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen
Kirche, in: H. Meyer u.a. (Hrsg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Simtliche Berichte und Kon-
senstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Bd. 3: 1990-2001. Paderborn 2003, 419-441,
hier 423f.: ,Der Glaube selbst ist wiederum Geschenk Gottes.”

8 Vgl. E. Schockenhoff, Das theologische Verstindnis der menschlichen Freiheit als 6kumenisches Problem,
in: T. S6ding / B. Oberdorfer (Hrsg.), Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Okumene. Freiburg i. Br.
2017, 33-54, hier: 37.

9 Ebd.

171



Kirche

Um die Spannung von Gnade und Freiheit zu 16sen, schldgt Schockenhoff vor,
beide aufeinander so zu beziehen, dass sie sich ergdnzen. Nach Schockenhoff hat
Soren Kierkegaard fiir ein evangelisches Denken diesen Versuch unternommen,
indem er Gottes Allmacht und menschliche Freiheit zusammenzudenken ver-
suchte: ,,Das Hochste, das iiberhaupt fiir ein Wesen getan werden kann (...), be-
steht darin, es frei zu machen. Eben dazu gehort Allmacht, um das tun zu kon-
nen. Dies scheint sonderbar, da gerade Allmacht abhidngig machen miisste. Aber
wenn man Allmacht denken will, wird man sehen, dass gerade in ihr zugleich
die Bestimmung liegen muss, sich selbst in der Auflerung der Allmacht wieder so
zuriicknehmen zu kénnen, dass gerade deshalb das durch die Allmacht Entstan-
dene unabhingig sein kann.“1°

Die Spannung von gottlicher Gnade und menschlicher Freiheit wird in ei-
nem Ineinander von beiden versdohnt, sodass Gottes schopferisches Werk gerade
die geschopfliche Freiheit hervorbringt. In der Allmacht Gottes ist das Moment
seiner Selbstriicknahme mitenthalten. Die in Christus offenbarte Gnade Gottes
ist so verfasst, dass sie sich von der Gestalt Christi umschlief3en ldsst und die
menschliche Natur damit in der Erh6hung befreit. Konsequent sei sodann nach
Schockenhoff in einer solchen Perspektive, dass das Vermodgen menschlicher
Freiheit gerade mit der Vereinigung mit Christus steige: Das Gefiihl schlechthin-
niger Abhédngigkeit ist Ausdruck schlechthinniger Freiheitsentfaltung. Erst im
Glauben und damit in der Ndhe zu Gott gelangt der Mensch an sein eigentliches
Sein. Das wollen katholische Theolog(inn)en damit zu Ausdruck bringen, wenn
sie vom Martyrium als einem Symbol wahren Menschseins sprechen (in Anleh-
nung an Ignatius von Antiochien). Das will besagen, dass im christlichen Marty-
rium eine besondere Ndhe zu Gott zur Sprache gebracht wird. Nicht der Tod der
Glaubenden steht hier im Vordergrund des Symbols vom wahren Menschsein,
sondern die Ndhe zu Gott im Zeugnis fiir ihn.

Martyrium: Vollendete Freiheit

Eine 6kumenische Annédherung in der Frage nach der gottlichen Gnade und der
menschlichen Freiheit scheint also dort moglich, wo deren wechselseitige Bezo-
genheit stark gemacht wird. Sofern der Mensch dort und nur dort wirklich frei
ist, wo er mit Gott in Beziehung steht, sind Gnade und Freiheit miteinander ver-
sohnt. Es geht bei der christlichen Freiheit immer um eine Befreiung. Die am
Kreuz erworbene Freiheit ist im christlichen Leben die vollzogene und im christ-
lichen Martyrium die vollendete. Solches Martyrium ist dann eine genuine Kon-
sequenz der vollzogenen christlichen Freiheit im Leben eines ,Christenmen-

10 N. J. Cappelorn / H. Deuser u.a. (Hrsg.), Deutsche Siren Kierkegaard Edition. Bd. 4: Journale und Auf-
zeichnungen. NB-NBS5. Berlin 2013, 62f.

172



Martyrium

schen”. Nur ein derart freies Leben kann ein freies Martyrium zeitigen und be-
darf also durchaus des Entschlusses dazu. Dieser Entschluss ist aber nicht kon-
tradiktorisch gegen die Gnade Gottes verstanden; denn dieser Entschluss ist
selbst das Resultat des zur Freiheit berufenen Lebens, das durch Christus erwor-
ben wurde. Die Freiheit zum Martyrium findet im befreiten Leben statt, und
diese Befreiung ist ganz sola gratia im Vollzug des sola fide. Die Entscheidung
zum Martyrium, wie sie etwa von Maximilian Kolbe oder Dietrich Bonhoeffer
getroffen wurde, ist keine Entscheidung zum oder wider das Heil, keine Ent-
scheidung zum oder wider den Glauben. Diese Entscheidung ist bereits vollzo-
gen im Modus des Glaubens, sie ist eine gldubige Entscheidung und damit in
Ubereinstimmung zur Gnade Gottes. Wo frei in dieser Ubereinstimmung gehan-
delt wird, dort gibt es keinen Widerspruch mehr zwischen gottlicher Gnade und
des Menschen Freiheit.

Auch die gottliche Freiheit, die in seiner Gnade verwirklicht ist, ist keine
Willkiir-Freiheit, keine absolute, indifferente Freiheit, sondern eine, die sich
selbst begrenzt hat in Jesus Christus. Gott hat sich selbst bestimmt in Christus
und darum ist auch seine Freiheit und Gnade in dieser — und nur in dieser —
Form fiir den Menschen offenbar und giiltig. Die Aporie zwischen dem omnipo-
tenten Gott und dem Menschen kann in der Selbstbestimmung Gottes in Chri-
stus und der freien Annahme des Menschen im Leben der Nachfolge tiberwun-
den werden. In Christus also sind die beiden Freiheiten versohnt; und in Chris-
tus ist darum freies Martyrium moglich. Das unterstreichen auch evangelische
Theolog(inn)en: ,Gott hat sie (Martyrer[innen]; Erg. RW) durch seine Gnade
gestdarkt und ihnen durch den Glauben geholfen; insofern sind sie Modelle der
Gerechtfertigten generell.“!! So beschreibt Wolf-Dieter Hauschild das evangeli-
sche Martyrerverstandnis.

Auf diesem Fundament der Gnade Gottes baut die menschliche Freiheit auf
und ist damit in der Ubereinstimmung mit dem gottlichen Willen, wie Scho-
ckenhoff formuliert: ,Gott handelt nach diesem Freiheitsdenken (...) in einer
vermittelten Unmittelbarkeit: Indem er seine Geschopfe fiir sein eigenes Han-
deln in Dienst nimmt und sie zum Mitwirken an seinem gottlichen Tun befi-
higt. (...) Gott handelt nicht anders in der Welt als durch die Menschen, die er
als ein freies Gegeniiber erschafft und in seiner Gnade zum Tun der Liebe befi-
higt.“12 Christliche Martyrer(innen) zeugen von dieser Ubereinstimmung mit
dem Willen Gottes. Nicht ihr Tod sollte zum Merkmal ihrer christlichen Identi-
tat werden, sondern die Ndhe zu Christus und die gnadenvolle Stirke im Glau-
ben, die ihnen widerfahren ist. Dass ihnen wunderbar geholfen wurde (vgl. Mt
9,22), ist ihr Kennzeichen. Auch das scheint 6kumenisch fruchtbar zu sein.

11 W.-D. Hauschild, Mirtyrer und Mirtyrerinnen, 49-72, hier: 64 [s. Anm. 2].
12 E. Schockenhoff, Freiheit, 54 [s. Anm. 8].

173



Kirche

Gnade, Rechtfertigung und Gedenken

Eine sehr dhnliche Diskussion liegt auch der Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfer-
tigungslehre zu Grunde.'® Hier werden die katholische und die evangelische Posi-
tion nebeneinander in einer versbhnten Verschiedenheit dargestellt. Beide Kir-
chen betonen zwar ihre genuine Sicht auf die Rechtfertigung und Gnade, gehen
aber auch wesentliche Schritte aufeinander zu: Katholik(inn)en akzentuieren ei-
ne ,Mitwirkung” bei der Zustimmung zu Gottes Handeln, indem sie diese selbst
schon als Wirkung der Gnade begreifen und nicht als Tun des Menschen. Luthe-
raner(innen) hingegen unterstreichen das passive Empfangen der Rechtfertigung,
leugnen aber keineswegs die Beteiligung des Menschen, die sie wiederum im
Wort Gottes situieren. Grundsatzlich wollen Protestant(inn)en also das persona-
le Moment der Freiheit beibehalten und die Rechtfertigung nicht zu einem auto-
matischen Prozess verkommen lassen. Einen Vorschlag, wie das gelingen kann,
hat Ulrike Link-Wieczorek aufgezeigt. Sofern Rechtfertigung als ein Kommuni-
kationsgeschehen interpretiert wird, ist eine Reaktion des Glaubenden notwen-
dig, um das Handeln Gottes am Menschen nicht in ein blof8es Echo zu verwan-
deln. ,Der Akt des Gebens [muss] ein personales Gegentiber voraussetz[en] (Erg.
RW), das einen Akt der Antwort, des Responses vollzieht, wenn es die Gabe
empfingt.“! Das entspricht dem Moment der Ubereinstimmung vom Willen
der Glaubenden mit dem Willen Gottes. Dem Anruf in der Rechtfertigung be-
gegnet der Mensch in seiner dankbaren Antwort, in der Zustimmung und Ein-
Willigung in den weiteren Weg des Heiligungsprozesses.

Welche Relevanz hat diese Reflexion iiber die Rechtfertigungslehre fiir das
christliche Martyrium? Sie liegt offensichtlich dort vor, wo Martyrer(innen), wie
bei Hauschild, als ,Modelle der Gerechtfertigten generell” bezeichnet werden.
Was Rechtfertigung ist und wie diese einen lebendigen Ausdruck in der Welt er-
fahrt, kann man an christlichen Mirtyrer(inne)n lernen, so die Uberzeugung al-
ler Konfessionen. Denn das Martyrium steht grundsétzlich in einem dhnlichen
Spannungsverhiltnis zum Heil wie es in der Debatte um die Rechtfertigungsleh-
re aufscheint. Beim Martyrium sehen wir eine Aktivitdt des Glaubenden gegen-
iiber einem Geschick, das genuin auf Gott bezogen ist und Zeugnis genannt
wird. In diesem Zeugnis manifestiert sich eine Bezogenheit auf Gott, dem es kei-
neswegs gleichgiiltig ist, wie sich sein Geschopf in der Zeugnissituation verhalt.
Die Betroffenheit Gottes im Zeugnis stellt zugleich die Heilsrelevanz des Marty-
riums dar; denn jede Entscheidung wird zu einer Antwort, die Gott betrifft.

13 Vgl. Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre, 419-441 [s. Anm. 7].

14 U. Link-Wieczorek, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Uberlegungen zur kritischen lutherischen Rezeption
der ,Gemeinsamen Erkldrung zur Rechtfertigungslehre” in Deutschland, in: U. Swarat u.a. (Hrsg.), Von
Gott angenommen — in Christus verwandelt. Die Rechtfertigungslehre im multilateralen okumenischen Dia-
log. Frankfurt/M. 2006, 66-94, hier: 80f.

174



Martyrium

Eine mit dem Tod bedrohte Entscheidung stellt vor die Alternative: Widerstand
oder Ergebung. Diese beiden Mdoglichkeiten sind beim Martyrium stets gegeben.
Durch Gottes Hilfe wird daraus aber ein heilsames , und”: sich der Gnade erge-
ben und dem Bosen widerstehen. Auch in der Erklarung zur Rechtfertigungslehre
scheint die Antwort auf die Spannung von Gnade und Freiheit dieses ,und” zu
sein: sowohl Gnade als auch Freiheit.

.Gedenkt eurer Lehrer"

Aus diesem Grund bietet das Beispiel des Martyriums fiir die Nachkommenden
und Hinterbliebenen die Moglichkeit, zu sehen, ,wie ihnen Gnade widerfahren
ist” (Confessio Augustana, Art. 21). Damit scheint es moglich, Mértyrer(innen) in
Ubereinstimmung mit der katholischen Kirche als Zeichen der Nidhe Gottes und
seines Heils zu verstehen und ihrer zu gedenken. Das Gedenken hat jedoch eine
spezifische Aufgabe und birgt eine Verantwortung in sich. Mit Johann Baptist
Metz kann man davon ausgehen, dass das Martyrer(innen)gedenken die Theodi-
zee-Empfindung im Christentum zu schirfen habe und auf unschuldiges Leid
aufmerksam machen muss. Das Gedenken — nicht unbedingt Verehrung — bietet
jene Rickkehr zur anamnetischen Kultur des Christentums, die Metz eingefor-
dert hatte. Nicht blof Erinnerung an Vergangenes ist der Ausdruck einer solchen
Kultur, sondern dasjenige Gedenken der Gotteserfahrung, das in der Gegenwart
aktuell wird, weil es die Gegenwart selbst aktualisiert und umformt. Gedenken
kann ein kreativer Umgang mit Gegenwart sein und Zukunft gestalten; die me-
moria passionis et salvationis ist ein provozierendes Gedédchtnis, das ,weiterhin
notigen und ermdoglichen [wird], von Humanitidt und Solidaritédt, von Unterdri-
ckung und Befreiung zu reden, gegen himmelschreiende Ungerechtigkeit zu pro-
testieren und gegen Verelendung und zerstdrerische Armut zu kimpfen“'s. Die
Risiken des Vergessens auf der anderen Seite scheinen fatal: ,Woraus néahrte sich
dann noch der Aufstand gegen die Sinnlosigkeit des unschuldigen und unge-
rechten Leidens in der Welt, was inspirierte dann noch zur Aufmerksamkeit fiir
das fremde Leid und zur Vision einer neuen grofleren Gerechtigkeit?“1¢
»Gedenkt eurer Lehrer” (Heb 13,7) heif3t gerade diejenigen zu memorieren,
die Lehrer(innen) waren und sein sollen; diejenigen, die das Wort Gottes verkiin-
det und wahrhaft verkiindet haben, die das ,Es ist vollbracht” mit dem ,Warum
hast du mich verlassen?” zusammen verkiindet haben. Martyrer(innen) sind
nicht Sieger der Geschichte und der Kranz des Martyriums kann nur dann glor-

15 ]J. B. Metz, Memoria Passionis. Ein provozierendes Geddchtnis in pluralistischer Gesellschaft. Freiburg
i. Br. 20006, 85.
16 Ebd., 76.

175



Kirche

reich sein, wenn er die Ohnmacht kront: , Erst wo Geschichte so wahrgenommen
und angenommen wird, dass sich in ihr nicht nur das Gelungene, sondern auch
das Zerstorte, nicht nur das Verwirklichte, sondern auch das Verlorene zeigt, erst
dort, wo der ,Sinn‘ der Geschichte nicht einfach als Ausdruck der Sieghaftigkeit
des (evolutiondr) Gewordenen begriffen wird, ist diese Gefahr gebannt.“!”

Von Mirtyrer(inne)n gébe es viel zu lernen. Dass ndmlich viele von ihnen in
den letzten Stunden und Tagen ihres Lebens eine Gottesbegegnung hatten und es
so bezeugten, ist in ihren Worten greifbar. So geben Mirtyrer(innen) den Nach-
kommenden stets eine Aufgabe und eine Herausforderung, die Metz mit dem Be-
griff der memoria passionis beschrieben hat: Die Opfer nicht zu vergessen und des-
sen zu gedenken, was fiir sie getan werden muss.

17 Ebd., 48.

176



