
Das Martyrium in Gnade und Freiheit
Überlegungen zum ökumenischen Gedenken

Der Begriff des christlichen Martyriums und dessen Theologie haben in den letz-
ten Jahrzehnten viel Aufmerksamkeit erfahren. Zum Teil lag der Grund dafür im 
wirksamen Gebrauch dieses Begriffs durch Medien für Anschläge durch Extre-
misten und Selbstmordattentäter. Das Wort „Martyrium“ musste dafür herhal-
ten, Massenmorde an Zivilisten und Verbrechen im Krieg zu rechtfertigen. Ge-
genüber solchen Vereinnahmungsversuchen haben viele christliche Theolog(in-
n)en Einspruch erhoben und die Andersartigkeit und Besonderheit des christli
chen Martyriumsverständnisses herausgestellt.1 Ihrem Verständnis nach ist das 
christliche Martyrium mit Gewalt unvereinbar und darf nicht für deren Legiti-
mation missbraucht werden. Dieser Einwand wurzelt in einer langen kirchlichen 
Tradition sowie den Erfahrungen aller Konfessionen mit erlittener Gewalt. 

Im 20. Jahrhundert haben die Verfolgungen weltweit Anlass dafür gegeben, 
das christliche Martyriumskonzept differenzierter werden zu lassen.2 Das lag 
unter anderem am historisch einmaligen Ausmaß dieser Verfolgungen. Deshalb 
resümierte Papst Johannes Paul II. kurz vor dem Millennium über das Geschick 
vieler getöteter Christ(inn)en und der katholischen Kirche insgesamt, dass jene 

Roman Winter | Frankfurt a. M.

geb. 1986, Dr. phil., wiss. Mitarbeiter am Lehrstuhl 
für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 
der Goethe-Universität Frankfurt a. M.

R.Winter@em.uni-frankfurt.de

1	 E. Schockenhoff, Entschiedenheit und Widerstand. Das Lebenszeugnis der Märtyrer. Freiburg i. Br. 2015; 
R. Siebenrock, Christliches Martyrium. Worum es geht. Kevelaer 2009; R. Winter, Das christliche Marty-
rium im 20. Jahrhundert. Systematisch-theologische Studie zur Konzeption und Transformation des Begriffs 
aufgrund der Erfahrungen mit totalitären Regimen in Russland und Deutschland. Paderborn 2020.

2	 Seitens evangelischer und katholischer Kirche sind in Deutschland große Martyrologien, d.h. Ver-
zeichnisse mit Märtyrer(inne)n, zum 20. Jahrhundert entstanden. Vgl. H. Moll (Hrsg.), Zeugen für 
Christus. Das deutsche Martyrologium des 20. Jahrhunderts. Band 1 u. 2. Paderborn 72019. Sowie: 

	 H. Schultze / A. Kurschat (Hrsg.), „Ihr Ende schaut an ...“. Evangelische Märtyrer des 20. Jahrhunderts. 
Leipzig 22008.

168

Kirche



zu Märtyrer(inne)n und diese wieder zur „Märtyrerkirche“ geworden ist.3 Viel-
fach litten Glaubende wegen ihres Einsatzes für ein menschengerechtes Leben, 
den Frieden, die Gerechtigkeit und Freiheit sowie Unabhängigkeit ihrer Kirche. 
Kirchen und Theologie haben auf diesem Fundament neu gelernt, den Ehrenti-
tel „Märtyrer“ zu verstehen und ihn zu gebrauchen. Die gemeinsame Erfahrung 
von erlittener Gewalt hat dazu beigetragen, den Ökumenismus der Heiligen un
ter den christlichen Konfessionen zu begründen und zu stärken.4 Das kann in 
Deutschland am Beispiel der „Lübecker Märtyrer“ besonders greifbar werden: 
Drei katholische Priester und ein evangelischer Pfarrer wurden vom Nationalso-
zialismus (NS) aufgrund ihres Engagements inhaftiert, gefoltert und schließlich 
ermordet. Obwohl die vier Personen ganz unterschiedliche Biographien und 
Charaktere hatten, hinderten die Differenzen sie nicht daran, Unrecht offenzu
legen und für die Wahrheit mit tödlichem Ausgang einzustehen. Ein ökumeni
sches Zeichen war es, als im Juni 2011 die vier „Lübecker Märtyrer“ in einem 
katholischen Gottesdienst mit Gästen der evangelischen Kirche seliggesprochen 
wurden und ihrer ehrend gedacht wurde.5

Obgleich dieser praktische Weg der Erinnerung schon lange begangen wird 
und auch unumstritten scheint, kommt man nicht umhin, innerhalb des christ-
lichen Martyriumsverständnisses dogmatisch-konfessionelle sowie sozial-tradi-
tionelle Schwerpunkte und Unterschiede weiterhin zu erkennen. Protestantische 
Glaubende z.B. verhalten sich zuerst einmal skeptisch gegenüber „Heiligen“ oder 
„Märtyrern“. Gleichwohl kennt selbstverständlich auch die evangelische Kirche 
Begriffe wie „Märtyrer(innen)“ und Martyrium sowie die systematisch-theologi
schen Konzepte dahinter. Denn die Idee des Martyriums begleitet das Christen-
tum seit den Anfängen, gewann aber in den einzelnen Konfessionen eine unter-
schiedliche Ausformung, wie man an den Täufern mit ihrer hohen Wertschät-
zung der Märtyrer(innen) besonders ersehen kann. Diese wurden während der 
Reformationszeit sowohl von protestantischen Bewegungen als auch von der rö-
mischen Kirche verfolgt und entwickelten darum eine intensive Martyriumsi-
dentität und -frömmigkeit. Martyrium ist also im konfessionellen Christentum 
nicht gleich Martyrium, sonst bräuchte es keine ökumenischen Zeichen der An-
näherung im Gedenken. Doch was sind eigentlich die Differenzen? 

Im Folgenden will ich versuchen, die konfessionellen Differenzen anhand 
eines prägnanten Beispiels zu verdeutlichen. Es geht mir dabei primär darum, 
angesichts der theologischen Unterschiede den Weg der ökumenischen Annähe-

3	 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Apostolisches Schreiben Tertio millennio 
adveniente von Papst Johannes Paul II. an die Bischöfe, Priester und Gläubigen zur Vorbereitung auf das 
Jubeljahr 2000 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 199). Bonn 1994, 33.

4	 Den Begriff „Ökumenismus der Heiligen“ prägte Papst Joannes Paul II. in: ebd., 33.
5	 Vgl. zu ihrem gemeinsamen Geschick und den Einzelbiographien: M. Thoemmes u.a. (Red.), Öku-

mene im Widerstand. Der Lübecker Christenprozeß 1943. Lübeck 2001.

169

Martyrium



6	 Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 1: Die Dokumente des Zweiten 
Vatikanischen Konzils lateinisch-deutsch. Hrsg. v. P. Hünermann u. B. J. Hilberath. Freiburg i. Br. 2004, 
151.

rung weiter zu vertiefen. Der Ausblick auf die Relevanz des heutigen Märtyrer(in-
nen)gedenkens am Ende des Artikels bestärkt meine Überlegungen.

Konfessionelle Differenzen und Annäherungen

Um die Theologie des Martyriums in ihren konfessionellen Facetten – katholisch 
und evangelisch – zu erhellen, will ich mit einem Zitat aus Lumen gentium begin-
nen: „Das Martyrium, das den Jünger dem Meister in der freien Annahme des To
des für das Heil der Welt ähnlich macht und im Vergießen des Blutes gleichgestal
tet, wertet die Kirche als hervorragendes Geschenk und als höchsten Erweis der 
Liebe.“6 (LG 42) Martyrium wird hier als Ausdruck der Liebe verstanden, aber 
doch auch als eine Analogie zum Opfer Christi, das ähnlich heilswirksam ist. In 
der katholischen Theologie und Kirche wird dem Geschick der Märtyrer(innen) 
eine Heilsbedeutung zugemessen, ihr Werk als heilsam verstanden und die Vereh-
rung für andere Glaubende mit einer hohen Lebensrelevanz versehen. Demgegen
über verstehen die evangelische Kirche und Theologie unter Märtyrer(inne)n pri-
mär Sünder(innen) und Gerechte zugleich, weshalb sie bei deren Geschick, das 
Heil betreffend, sehr vorsichtig sind. Gleichwohl würde die evangelische Theolo-
gie das Martyrium weder verwerfen noch das Märtyrer(innen)gedenken kleinre-
den, da auch hier die Lebensrelevanz der Vorbilder anerkannt wird – das ergibt 
sich nämlich aus dem klassischen Bekenntnis der evangelischen Kirche, der Con-
fessio Augustana, Artikel 21. 

Die theologische Spannung der Heilsbedeutung des Martyriums wurzelt m.E. 
in der unterschiedlichen Auffassung von der Heilsaneignung durch Gnade allein 
oder auch durch die Mitwirkung der Glaubenden. Man kann diese Spannung mit
hin auf die Pole Freiheit oder Gnade verteilen. Die Seite der freien Aneignung be-
tont die Aktivität der Glaubenden und ihre Rolle im Heilsprozess. Die Seite des 
Geschicks akzentuiert hingegen die Aktivität und das Handeln Gottes am Men-
schen und somit den Grund für den Heilsprozess. Weil jedoch Gottes Ratschluss 
über die einzelnen Märtyrer(innen) den Menschen verborgen ist, enthält sich die 
evangelische Theologie eines Urteils über die Heilsbedeutung des Martyriums. 

Um hier eine Annäherung zu gestalten und die ökumenische Martyriumstheo-
logie zu vertiefen, sollten beide Seiten (Freiheit und Gnade) in ein positives Ver-
hältnis zueinander gebracht werden. Paradigmatisch steht für diesen Weg der An-
näherung die ökumenische Diskussion um die Rechtfertigungslehre zwischen ka-
tholischer und evangelischer Kirche. Was hier über Jahrzehnte besprochen wur-
de, kann als Spiegel für die Martyriumsdebatte fungieren.

170

Kirche



Freiheit und / oder Gnade?

Die Situation des christlichen Martyriums ist gerade dadurch gekennzeichnet, 
dass man sich angesichts der Lebensbedrohung für oder wider den Glauben po-
sitionieren muss. Die Frage, inwiefern die Glaubenden sich frei zu Gottes Schi-
ckung verhalten, ist hier virulent. Die katholische und die evangelische Theolo-
gie verstehen beide Glaube als ein Geschenk7, jedoch eines, das die Freiheit des 
Menschen braucht. Eberhard Schockenhoff zeigt das an der Freiheitsschrift Lu-
thers auf. Hier ist der Grund der christlichen Freiheit nicht im Vermögen auto-
nomer Selbstbestimmung angelegt, sondern im rechtfertigenden Wort Gottes. 
In Worms vermittelte Luther das Selbstbild eines Gefangenen in Gottes Wort.8 
Gerade die Ermöglichung seiner (politischen) Freiheit gegenüber den Fesselun
gen dieser Welt sah Luther in Gott und seinem fesselnden Wort begründet: „Al-
lein die Bindung an Gott und das Vertrauen auf sein Wort, also die Gefangen-
schaft in der Vertikalen, befreit im zwischenmenschlichen und politischen Be-
reich, also in horizontaler Linie, zur Freiheit gegenüber jedermann.“9 Sofern 
also Freiheit als reine Autonomie oder als willkürliche Willensfreiheit begriffen 
wird, scheitert sie immer an der Macht der Sünde, die gerade die Selbstverkrüm-
mung des Menschen vorantreibt. So bleibt Sünde, aber auch die Befreiung da-
raus, stets dem Zugriff des Menschen entzogen und muss als Widerfahrnis be-
griffen werden. 

Christliches Leben und christliche Freiheit gründen in der geschenkten Hin-
gabe an Christus und an den Nächsten. Fußt dieses Freiheitsverständnis auf dem 
Fundament eines unmittelbaren Verhältnisses des bzw. der Einzelnen zu Gott, 
so sehen evangelische Theolog(inn)en im christlichen Martyrium als Ausdruck 
christlichen Lebens kein Problem. Doch in dem Augenblick, wo Martyrium als 
Tätigkeit, Werk oder Sakrament erscheint und damit zum Symbol einer Vermitt-
lung des Heils wird, brechen die Differenzen wieder auf. Ist das christliche Mar-
tyrium ein Geschenk an Gott, das um des Heils willen vollzogen wird, wider-
spricht das offenbar den Grundsätzen evangelischer Theologie. Doch so ist das 
Martyrium von katholischer Seite nicht gemeint. Auch die Märtyrer(innen) selbst 
haben gerade mit ihrem Leben und Tod davon Zeugnis abgelegt, dass ihre Ent-
scheidung keinesfalls irrelevant war, sondern ihr Glaube als solcher sich darin 
bewährte. 

7	 Vgl. Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Katholischen 
Kirche, in: H. Meyer u.a. (Hrsg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Kon-
senstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Bd. 3: 1990–2001. Paderborn 2003, 419–441, 
hier 423f.: „Der Glaube selbst ist wiederum Geschenk Gottes.“ 

8	 Vgl. E. Schockenhoff, Das theologische Verständnis der menschlichen Freiheit als ökumenisches Problem, 
in: T. Söding / B. Oberdorfer (Hrsg.), Kontroverse Freiheit. Die Impulse der Ökumene. Freiburg i. Br. 
2017, 33–54, hier: 37.

9	 Ebd.

171

Martyrium



Um die Spannung von Gnade und Freiheit zu lösen, schlägt Schockenhoff vor, 
beide aufeinander so zu beziehen, dass sie sich ergänzen. Nach Schockenhoff hat 
Sören Kierkegaard für ein evangelisches Denken diesen Versuch unternommen, 
indem er Gottes Allmacht und menschliche Freiheit zusammenzudenken ver-
suchte: „Das Höchste, das überhaupt für ein Wesen getan werden kann (…), be-
steht darin, es frei zu machen. Eben dazu gehört Allmacht, um das tun zu kön-
nen. Dies scheint sonderbar, da gerade Allmacht abhängig machen müsste. Aber 
wenn man Allmacht denken will, wird man sehen, dass gerade in ihr zugleich 
die Bestimmung liegen muss, sich selbst in der Äußerung der Allmacht wieder so 
zurücknehmen zu können, dass gerade deshalb das durch die Allmacht Entstan-
dene unabhängig sein kann.“10

Die Spannung von göttlicher Gnade und menschlicher Freiheit wird in ei-
nem Ineinander von beiden versöhnt, sodass Gottes schöpferisches Werk gerade 
die geschöpfliche Freiheit hervorbringt. In der Allmacht Gottes ist das Moment 
seiner Selbstrücknahme mitenthalten. Die in Christus offenbarte Gnade Gottes 
ist so verfasst, dass sie sich von der Gestalt Christi umschließen lässt und die 
menschliche Natur damit in der Erhöhung befreit. Konsequent sei sodann nach 
Schockenhoff in einer solchen Perspektive, dass das Vermögen menschlicher 
Freiheit gerade mit der Vereinigung mit Christus steige: Das Gefühl schlechthin-
niger Abhängigkeit ist Ausdruck schlechthinniger Freiheitsentfaltung. Erst im 
Glauben und damit in der Nähe zu Gott gelangt der Mensch an sein eigentliches 
Sein. Das wollen katholische Theolog(inn)en damit zu Ausdruck bringen, wenn 
sie vom Martyrium als einem Symbol wahren Menschseins sprechen (in Anleh-
nung an Ignatius von Antiochien). Das will besagen, dass im christlichen Marty-
rium eine besondere Nähe zu Gott zur Sprache gebracht wird. Nicht der Tod der 
Glaubenden steht hier im Vordergrund des Symbols vom wahren Menschsein, 
sondern die Nähe zu Gott im Zeugnis für ihn. 

Martyrium: Vollendete Freiheit

Eine ökumenische Annäherung in der Frage nach der göttlichen Gnade und der 
menschlichen Freiheit scheint also dort möglich, wo deren wechselseitige Bezo-
genheit stark gemacht wird. Sofern der Mensch dort und nur dort wirklich frei 
ist, wo er mit Gott in Beziehung steht, sind Gnade und Freiheit miteinander ver-
söhnt. Es geht bei der christlichen Freiheit immer um eine Befreiung. Die am 
Kreuz erworbene Freiheit ist im christlichen Leben die vollzogene und im christ-
lichen Martyrium die vollendete. Solches Martyrium ist dann eine genuine Kon-
sequenz der vollzogenen christlichen Freiheit im Leben eines „Christenmen-

10	 N. J. Cappelørn / H. Deuser u.a. (Hrsg.), Deutsche Sören Kierkegaard Edition. Bd. 4: Journale und Auf-
zeichnungen. NB–NB5. Berlin 2013, 62f.

172

Kirche



11	 W.-D. Hauschild, Märtyrer und Märtyrerinnen, 49–72, hier: 64 [s. Anm. 2]. 
12	 E. Schockenhoff, Freiheit, 54 [s. Anm. 8].

schen“. Nur ein derart freies Leben kann ein freies Martyrium zeitigen und be-
darf also durchaus des Entschlusses dazu. Dieser Entschluss ist aber nicht kon-
tradiktorisch gegen die Gnade Gottes verstanden; denn dieser Entschluss ist 
selbst das Resultat des zur Freiheit berufenen Lebens, das durch Christus erwor-
ben wurde. Die Freiheit zum Martyrium findet im befreiten Leben statt, und 
diese Befreiung ist ganz sola gratia im Vollzug des sola fide. Die Entscheidung 
zum Martyrium, wie sie etwa von Maximilian Kolbe oder Dietrich Bonhoeffer 
getroffen wurde, ist keine Entscheidung zum oder wider das Heil, keine Ent-
scheidung zum oder wider den Glauben. Diese Entscheidung ist bereits vollzo-
gen im Modus des Glaubens, sie ist eine gläubige Entscheidung und damit in 
Übereinstimmung zur Gnade Gottes. Wo frei in dieser Übereinstimmung gehan-
delt wird, dort gibt es keinen Widerspruch mehr zwischen göttlicher Gnade und 
des Menschen Freiheit. 

Auch die göttliche Freiheit, die in seiner Gnade verwirklicht ist, ist keine 
Willkür-Freiheit, keine absolute, indifferente Freiheit, sondern eine, die sich 
selbst begrenzt hat in Jesus Christus. Gott hat sich selbst bestimmt in Christus 
und darum ist auch seine Freiheit und Gnade in dieser – und nur in dieser – 
Form für den Menschen offenbar und gültig. Die Aporie zwischen dem omnipo-
tenten Gott und dem Menschen kann in der Selbstbestimmung Gottes in Chri-
stus und der freien Annahme des Menschen im Leben der Nachfolge überwun-
den werden. In Christus also sind die beiden Freiheiten versöhnt; und in Chris
tus ist darum freies Martyrium möglich. Das unterstreichen auch evangelische 
Theolog(inn)en: „Gott hat sie (Märtyrer[innen]; Erg. RW) durch seine Gnade 
gestärkt und ihnen durch den Glauben geholfen; insofern sind sie Modelle der 
Gerechtfertigten generell.“11 So beschreibt Wolf-Dieter Hauschild das evangeli
sche Märtyrerverständnis. 

Auf diesem Fundament der Gnade Gottes baut die menschliche Freiheit auf 
und ist damit in der Übereinstimmung mit dem göttlichen Willen, wie Scho-
ckenhoff formuliert: „Gott handelt nach diesem Freiheitsdenken (...) in einer 
vermittelten Unmittelbarkeit: Indem er seine Geschöpfe für sein eigenes Han-
deln in Dienst nimmt und sie zum Mitwirken an seinem göttlichen Tun befä-
higt. (…) Gott handelt nicht anders in der Welt als durch die Menschen, die er 
als ein freies Gegenüber erschafft und in seiner Gnade zum Tun der Liebe befä-
higt.“12 Christliche Märtyrer(innen) zeugen von dieser Übereinstimmung mit 
dem Willen Gottes. Nicht ihr Tod sollte zum Merkmal ihrer christlichen Identi-
tät werden, sondern die Nähe zu Christus und die gnadenvolle Stärke im Glau-
ben, die ihnen widerfahren ist. Dass ihnen wunderbar geholfen wurde (vgl. Mt 
9,22), ist ihr Kennzeichen. Auch das scheint ökumenisch fruchtbar zu sein.

173

Martyrium



13	 Vgl. Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, 419–441 [s. Anm. 7].
14	 U. Link-Wieczorek, Auf keinen Fall ein Heilsprozess? Überlegungen zur kritischen lutherischen Rezeption 

der „Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ in Deutschland, in: U. Swarat u.a. (Hrsg.), Von 
Gott angenommen – in Christus verwandelt. Die Rechtfertigungslehre im multilateralen ökumenischen Dia-
log. Frankfurt/M. 2006, 66–94, hier: 80f.

Gnade, Rechtfertigung und Gedenken

Eine sehr ähnliche Diskussion liegt auch der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfer-
tigungslehre zu Grunde.13 Hier werden die katholische und die evangelische Posi-
tion nebeneinander in einer versöhnten Verschiedenheit dargestellt. Beide Kir-
chen betonen zwar ihre genuine Sicht auf die Rechtfertigung und Gnade, gehen 
aber auch wesentliche Schritte aufeinander zu: Katholik(inn)en akzentuieren ei
ne „Mitwirkung“ bei der Zustimmung zu Gottes Handeln, indem sie diese selbst 
schon als Wirkung der Gnade begreifen und nicht als Tun des Menschen. Luthe
raner(innen) hingegen unterstreichen das passive Empfangen der Rechtfertigung, 
leugnen aber keineswegs die Beteiligung des Menschen, die sie wiederum im 
Wort Gottes situieren. Grundsätzlich wollen Protestant(inn)en also das persona-
le Moment der Freiheit beibehalten und die Rechtfertigung nicht zu einem auto
matischen Prozess verkommen lassen. Einen Vorschlag, wie das gelingen kann, 
hat Ulrike Link-Wieczorek aufgezeigt. Sofern Rechtfertigung als ein Kommuni-
kationsgeschehen interpretiert wird, ist eine Reaktion des Glaubenden notwen-
dig, um das Handeln Gottes am Menschen nicht in ein bloßes Echo zu verwan-
deln. „Der Akt des Gebens [muss] ein personales Gegenüber voraussetz[en] (Erg. 
RW), das einen Akt der Antwort, des Responses vollzieht, wenn es die Gabe 
empfängt.“14 Das entspricht dem Moment der Übereinstimmung vom Willen 
der Glaubenden mit dem Willen Gottes. Dem Anruf in der Rechtfertigung be-
gegnet der Mensch in seiner dankbaren Antwort, in der Zustimmung und Ein-
Willigung in den weiteren Weg des Heiligungsprozesses. 

Welche Relevanz hat diese Reflexion über die Rechtfertigungslehre für das 
christliche Martyrium? Sie liegt offensichtlich dort vor, wo Märtyrer(innen), wie 
bei Hauschild, als „Modelle der Gerechtfertigten generell“ bezeichnet werden. 
Was Rechtfertigung ist und wie diese einen lebendigen Ausdruck in der Welt er-
fährt, kann man an christlichen Märtyrer(inne)n lernen, so die Überzeugung al-
ler Konfessionen. Denn das Martyrium steht grundsätzlich in einem ähnlichen 
Spannungsverhältnis zum Heil wie es in der Debatte um die Rechtfertigungsleh
re aufscheint. Beim Martyrium sehen wir eine Aktivität des Glaubenden gegen-
über einem Geschick, das genuin auf Gott bezogen ist und Zeugnis genannt 
wird. In diesem Zeugnis manifestiert sich eine Bezogenheit auf Gott, dem es kei-
neswegs gleichgültig ist, wie sich sein Geschöpf in der Zeugnissituation verhält. 
Die Betroffenheit Gottes im Zeugnis stellt zugleich die Heilsrelevanz des Marty
riums dar; denn jede Entscheidung wird zu einer Antwort, die Gott betrifft. 

174

Kirche



Eine mit dem Tod bedrohte Entscheidung stellt vor die Alternative: Widerstand 
oder Ergebung. Diese beiden Möglichkeiten sind beim Martyrium stets gegeben. 
Durch Gottes Hilfe wird daraus aber ein heilsames „und“: sich der Gnade erge-
ben und dem Bösen widerstehen. Auch in der Erklärung zur Rechtfertigungslehre 
scheint die Antwort auf die Spannung von Gnade und Freiheit dieses „und“ zu 
sein: sowohl Gnade als auch Freiheit.

„Gedenkt eurer Lehrer“

Aus diesem Grund bietet das Beispiel des Martyriums für die Nachkommenden 
und Hinterbliebenen die Möglichkeit, zu sehen, „wie ihnen Gnade widerfahren 
ist“ (Confessio Augustana, Art. 21). Damit scheint es möglich, Märtyrer(innen) in 
Übereinstimmung mit der katholischen Kirche als Zeichen der Nähe Gottes und 
seines Heils zu verstehen und ihrer zu gedenken. Das Gedenken hat jedoch eine 
spezifische Aufgabe und birgt eine Verantwortung in sich. Mit Johann Baptist 
Metz kann man davon ausgehen, dass das Märtyrer(innen)gedenken die Theodi-
zee-Empfindung im Christentum zu schärfen habe und auf unschuldiges Leid 
aufmerksam machen muss. Das Gedenken – nicht unbedingt Verehrung – bietet 
jene Rückkehr zur anamnetischen Kultur des Christentums, die Metz eingefor-
dert hatte. Nicht bloß Erinnerung an Vergangenes ist der Ausdruck einer solchen 
Kultur, sondern dasjenige Gedenken der Gotteserfahrung, das in der Gegenwart 
aktuell wird, weil es die Gegenwart selbst aktualisiert und umformt. Gedenken 
kann ein kreativer Umgang mit Gegenwart sein und Zukunft gestalten; die me-
moria passionis et salvationis ist ein provozierendes Gedächtnis, das „weiterhin 
nötigen und ermöglichen [wird], von Humanität und Solidarität, von Unterdrü-
ckung und Befreiung zu reden, gegen himmelschreiende Ungerechtigkeit zu pro-
testieren und gegen Verelendung und zerstörerische Armut zu kämpfen“15. Die 
Risiken des Vergessens auf der anderen Seite scheinen fatal: „Woraus nährte sich 
dann noch der Aufstand gegen die Sinnlosigkeit des unschuldigen und unge-
rechten Leidens in der Welt, was inspirierte dann noch zur Aufmerksamkeit für 
das fremde Leid und zur Vision einer neuen größeren Gerechtigkeit?“16  

„Gedenkt eurer Lehrer“ (Heb 13,7) heißt gerade diejenigen zu memorieren, 
die Lehrer(innen) waren und sein sollen; diejenigen, die das Wort Gottes verkün-
det und wahrhaft verkündet haben, die das „Es ist vollbracht“ mit dem „Warum 
hast du mich verlassen?“ zusammen verkündet haben. Märtyrer(innen) sind 
nicht Sieger der Geschichte und der Kranz des Martyriums kann nur dann glor-

15	 J. B. Metz, Memoria Passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer Gesellschaft. Freiburg 
	 i. Br. 2006, 85.
16	 Ebd., 76.

175

Martyrium



reich sein, wenn er die Ohnmacht krönt: „Erst wo Geschichte so wahrgenommen 
und angenommen wird, dass sich in ihr nicht nur das Gelungene, sondern auch 
das Zerstörte, nicht nur das Verwirklichte, sondern auch das Verlorene zeigt, erst 
dort, wo der ‚Sinn‘ der Geschichte nicht einfach als Ausdruck der Sieghaftigkeit 
des (evolutionär) Gewordenen begriffen wird, ist diese Gefahr gebannt.“17 

Von Märtyrer(inne)n gäbe es viel zu lernen. Dass nämlich viele von ihnen in 
den letzten Stunden und Tagen ihres Lebens eine Gottesbegegnung hatten und es 
so bezeugten, ist in ihren Worten greifbar. So geben Märtyrer(innen) den Nach-
kommenden stets eine Aufgabe und eine Herausforderung, die Metz mit dem Be
griff der memoria passionis beschrieben hat: Die Opfer nicht zu vergessen und des
sen zu gedenken, was für sie getan werden muss.

17	 Ebd., 48.

176

Kirche


