
1	 Unter anderem unter URL: https://3b-produktion.de/projekt/raffael-ein-sterblicher-gott/ (Stand: 
01.03.2021).

2	 A. Henning, Raffaels Sixtinische Madonna, in: A. Henning / A. Nesselrath (Hrsg.), Himmlischer Glanz. 
Raffael, Dürer und Grünewald malen die Madonna. München – London – New York 2010, 52–59, 54. 
Das Wort fand bald Verwendung in vulgarisierenden Besprechungen: „Die berühmtesten Lüm-
mel der Kunstgeschichte“, titelte Sebastian Turner unter URL: https://www.welt.de/kultur/arti-
cle1484114/Die-beruehmtesten-Luemmel-der-Kunstgeschichte.html (Stand: 01.03.2021).

3	 C. G. Jung, Zur Psychologie des Kindarchetypus, in: ders., Gesammelte Werke. 9. Band. 1. Halbband. 
Sonderausgabe (= Edition C. G. Jung). Ostfildern 2011, 163–196. Das „Kindmotiv“ ist nicht ein 
„Überbleibsel“ aus den frühen Lebensjahren, denn „[d]as differenzierte Bewusstsein ist immer von 
Entwurzelung bedroht, weshalb es der Kompensation durch den noch vorhandenen Kindheitszu-
stand bedarf“ (ebd., 175).

„Lümmelnde Engelchen“ vor der Madonna?
Zur Deutung von Raffaels populärstem Bild

In der großen Fernseh-Dokumentation zum 500. Todestag Raffaels, Raffael – ein 
sterblicher Gott1, wurde der berühmten „Sixtinischen Madonna“ gebührender 
Raum gewidmet. Und dabei war auch ausführlich die Rede von den Engelchen 
auf dem unteren Bildrand, weil sie doch weit über den Kreis der Kunstfreunde 
hinaus bekannt sind und als Dekorationsmotiv – auf Servietten, Tassen und T-
Shirts – ihre entzückten Bewunderer haben. Der Direktor der Galerie „Alte Meis
ter“ in Dresden, Andreas Henning, ausgewiesener Fachmann und Hüter dieses 
einzigartigen Schatzes, gab ihnen allerdings eine für die Bildidee als ganze be-
fremdliche, aber begierig aufgegriffene Charakterisierung, als er von ihnen sag
te, sie würden „auf der unteren Brüstung [des Bildes] lümmeln“2.

„Lümmeln …?“ Ich gestehe, dieses Wort für die Bildpräsenz der beiden En-
gelchen hat mich befremdet. Denn ihre Faszination hat zunächst wohl auch 
etwas mit dem zu tun, was C. G. Jung als den Archetypus des Kindes bezeich-
net, einem jener Urbilder der Existenz, die in der Psyche des Menschen angelegt 
sind.3 Das Kindliche erscheint besonders oft in der Sprache der Lyrik und es 

Reflexion

188

Willibald Hopfgartner OFM | Graz

geb. 1946, Dr. phil., Junioratsmagister der 
Franziskanerprovinz Austria, Franziskaner-
kloster Graz

willibald.hopfgartner@franziskaner.at



„gehört zu den schönsten und damit unentbehrlichsten Gütern: die erregende 
Fassungslosigkeit des Kindes vor einer Welt, die ein stets neu zu entdeckendes 
Mysterium bleibt“4. Gemahnen uns die beiden Engelchen nicht an ein solches 
Staunen-Können vor dem Mysterium? Und sind sie nicht gerade deshalb so 
zeitlos attraktiv? Schon 1593 preist der Benediktiner Felice Passero vom Kloster 
S. Sisto, wo die Madonna als Hochaltarbild diente, die Engel des Bildes, weil 
sie „Herz und Augen in süßes Entzücken versetzen, wann immer man sie an-
blickt“5. Allerdings, über das Psychologische hinaus gibt es auch noch theolo-
gische Argumente zugunsten einer tieferen Bedeutung von Raffaels Engelchen.

Kindliche Zeugen einer Vision

Das Mysterium, vor dem sie wie heitere Schwellenwächter fungieren, ist eine 
Vision. Das Bild stellt nämlich nicht – es ist das Verdienst Hennings, das heraus-
gestellt zu haben – eine Vision dar, denn „[h]ier hat Raffael das gesamte Bild als 
Vision aufgefasst. Sie ereignet sich vor den Augen des Betrachters. Der geöffnete 
Vorhang und die untere Brüstung gehören der Realitätsebene der Rezipienten 
an, so dass sich vor ihm die Erscheinung des Heiligen jedes Mal aufs Neue er-
eignet, sobald er vor das Werk tritt.“6 Zum Begriff der Vision gehört aber nicht 
nur die menschlich-subjektive Seite, das, was sich in der Vorstellung eines Men-
schen ereignet; denn wenn man von dem ausgeht, was sich zeigt, dann hat das 
Bild den Charakter einer Offenbarung. Darauf zielt insbesondere das Motiv des 
Vorhangs. Er wird aufgezogen und es zeigt sich – „offenbart“ sich –, was man 
sonst nicht sehen kann. „Lümmelnde Wesen“, denke ich, gehören nicht, und 
wohl insbesondere nicht für einen so stilbewussten Meister wie Raffael einer ist, 
in den Zusammenhang einer Offenbarung der Welt des Heiligen.7 

Welche Absicht Raffael mit der Hereinnahme dieser Engelchen verbunden 
haben könnte, lässt sich wahrscheinlich auch nicht ausreichend begründen 
durch den Hinweis, dass der Maler gegen Ende seiner Arbeit gemerkt hat, „dass 
er in der Mitte am unteren Bildrand etwas benötigte, was das Werk optisch zu-
sammenführt“8. Es geht dabei um mehr. Man weiß, dass Raffael sich sorgfältig 
mit den theologischen und philosophischen Themen auseinandergesetzt hat, 
die zum geistigen Hintergrund eines Bildes gehören und häufig auch dem Auf-
traggeber am Herzen lagen. Nicht anders war es wohl, sogar sicher, bei diesem 

4	 R. Bucheli, unter: https://www.nzz.ch/feuilleton/philippe-jaccottet-lehrt-uns-das-staunen-vor-
dem-unbegreiflichen-ld.1552870?mktcid=nled&mktcval=127&kid=nl127_2020-4-26&trco= (Stand: 
01.03.2021).

5	 U. Pfisterer, Raffael. Glaube, Liebe, Ruhm. München 2019, 173.
6	 A. Henning, Raffaels Sixtinische Madonna, 57 (Herv. WH) [s. Anm. 2].
7	 Die Beschränkung auf das Thema erlaubt es nicht, auf Anlass und Geschichte des Bildes sowie auf 

die zwei Heiligen zu Füßen der Madonna, Papst Sixtus und die hl. Barbara, näher einzugehen. Man 
findet alles Wissenswerte in: ebd., 57f.

8	 Ebd., 54.

189

Raffaels Engelchen



9	 A. Nesselrath, Raffael (1483–1520), in: A. Henning / ders. (Hrsg.), Himmlischer Glanz, 21–36, hier: 23 
[s. Anm. 2].

10	 Wie gründlich dieses Studium war, zeigt B. Roest, A History of Franciscan Education (c. 210–1517) 
(Education and Society in the Middle Ages and Renaissance, vol. 11). London – Boston – Köln 2000.

11	 Den berühmtesten literarischen Reflex dieses Motivs haben wir bei Walther v. d. Vogelweide, wo 
der Dichter in einem seiner autobiographischen „Reichssprüche“ sagt: „ich hete in mîne hant 
gesmogen / daz kinne und ein mîn wange.“ Die dem Minnesänger gewidmete Miniatur der Manes-
sischen Liederhandschrift zeigt ihn auch genau in dieser Haltung.  

12	 Es handelt sich hierbei um ein Mosaik-Fragment in der Kapelle Joahnnes' VII. (705–707 n.Chr.), 
das den hl. Josef abbildet und wird im Pushkin-Museum in Moskau aufbewahrt wird. Unter diesem 
Link kann das Mosaik betrachtet werden: https://pushkinmuseum.art/data/fonds/europe_and_
america/j/1001_2000/zh_2857/index.php?lang=en (Stand: 01.03.2021).

Bild, das von einem Papst, seinem großen Förderer Julius II., in Auftrag gegeben 
worden war. Und anders als Michelangelo, der sich in seinen Bildkonzepten 
nicht beeinflussen lassen wollte, war Raffael immer bereit, auf diesbezügliche 
Ansinnen der Auftraggeber einzugehen.9 Julius II. war Neffe von Papst Sixtus IV. 
und gehörte wie dieser zu den Konventualen, einem Zweig des Franziskaneror-
dens, dessen theologische Schule er durchlaufen hatte10 und aus der heraus wohl 
auch manches in die vorbereitenden Gespräche des Auftraggebers mit seinem 
Künstler eingeflossen ist. So wird es vielleicht auch nicht Wunder nehmen, bei 
Raffael auf Motive franziskanischer Theologie zu stoßen.

Zwei mimische Stenogramme franziskanischer Theologie

Kommen wir nun zu den beiden Engelchen. Wenn sie auch wie Zwillinge wir-
ken, so weisen sie bei genauerem Hinsehen doch einen deutlichen Unterschied 
auf: Der Engel links (vom Betrachter aus gesehen) stützt sein Kinn auf die Hand, 
die Finger fahren zum Mund, ein Finger berührt noch die Lippen. Es ist die Ges
te, die man schon in der frühen Ikonographie des hl. Josef findet und immer 
wieder auf Ikonen, wenn er über die Botschaft des Engels nachsinnt, den Kopf 
in die Hand gestützt, ganz versunken im Nachdenken.11 Ein Beispiel dafür ist ein 
Mosaik-Fragment aus dem alten Petersdom, das Raffael vermutlich selber noch 
gekannt hat.12

Der Engel links hat zwar die Augen offen, aber sein Blick geht eigentlich nach 
innen, er ist ganz bei seinen Gedanken. Er ist der Denkende. Anders ist es beim 
zweiten: Er legt den Kopf auf die von den Ellenbogen her übereinandergelegten 
Hände auf der Brüstung, um ungehindert seinen Blick nach oben richten zu kön
nen. Er ist der Schauende. Der Gesichtsausdruck von beiden verrät Neugier, ist 
aber nicht belustigt oder schelmisch, sondern kindlich-nachdenklich. 

In den Gesichtern der beiden Engelchen begegnen wir nämlich – das hoffe 
ich zeigen zu können – der Dialektik von Denken und Schauen, die in der mit-
telalterlichen Theologie immer wieder abgehandelt wurde. Der große Franziska-
ner-Theologe und Kirchenlehrer Bonaventura (1220–1274), 1482 vom Franziska-

Reflexion

190



Raffaello Sanzio da Urbino
Madonna Sixtina

Gesamt- und Detailansicht, 1512–1513, Öl auf Lein-
wand, 256 x 196 cm © Gemäldegalerie Alte Meister 
Dresden, entnommen aus commons.wikimedia.org



Raffaello Sanzio da Urbino
Disputa del Sacramento

Gesamt- und Detailansicht, 1509 –1510/11, 
Fresko, 500 x 770 cm © Musei Vaticani,  
entnommen aus commons.wikimedia.org



13	 In diesem Geist waren im berühmten Studiolo des Herzogs von Urbino, dessen Hofmaler der Vater 
Raffaels war, die Großen des Geistes aus Theologie, Philosophie und Dichtung mit ihren Portraits 
versammelt. Zum Dominikaner Thomas von Aquin gehörte dort der Franziskaner Johannes Duns 
Scotus.

14	 Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum. De reductione artium ad Theologiam. Eingel., übers. u. erläu-
tert v. J. Kaup OFM. München 1961, 40. – Man mag bei dieser Dialektik des theologischen Denkens 
an eine analoge, ungleich berühmtere Dialektik denken, an jene Kants von Anschauung und Begriff: 
„Anschauungen ohne Begriffe sind blind, Begriffe ohne Anschauungen sind leer.“ (KrV, B75, A48)

15	 Bonaventura, Itinerarium. VII. Kapitel, 151 [s. Anm. 14].
16	 Dazu URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Disputa_del_Sacramento#/media/Datei:Sanzio,_Raffael-

lo_-_Disputa_del_Sacramento_-_1508-1511_-_hi_res.jpg (Stand: 01.03.2021). Zur Gesamtdeutung 
vgl. U. Pfisterer, Raffael, 106–137 [s. Anm. 5].

ner-Papst Sixtus IV. heiliggesprochen, war am Hofe seines Neffen Julius II. klarer-
weise eine immer präsente geistliche Autorität. Wie die großen mittelalterlichen 
Theologen Anselm von Canterbury, Albert der Große und Thomas von Aquin 
war auch Bonaventura darum bemüht, die jeweilige Eigenart und gegenseitige 
Verwiesenheit von Vernunft und Glaube aufzuzeigen.13 In seinem bekanntesten 
Werk, Itinerarium mentis in Deum (Pilgerbuch der Seele zu Gott), unterscheidet er 
zwei Arten von Theologie: die meditatio, die „wesentlich schlussfolgerndes Den-
ken [ist], das Dunkelheiten aufhellt, Gründe für den Glauben aufdeckt, Einwän-
de widerlegt und immer tiefer vordringt in das Geheimnis. Die meditatio wird 
von der contemplatio abgelöst, die (…) sich in liebendem Beschauen dem Gegen-
stande Gott zuwendet.“14

Im Lichte dieser Unterscheidung verstehen wir nun, was die beiden Engel-
chen repräsentieren: die zwei unterschiedlichen Weisen, sich den göttlichen Ge-
heimnissen zu nähern, auf dem Wege diskursiven Denkens und auf dem Weg 
„liebenden Beschauens“ – anders gesagt, der Mystik. Bonaventura hat immer ge-
lehrt, dass die diskursive Theologie im Dienst der Mystik, der vom Hl. Geist ge-
schenkten Weisheit, steht. Zu ihr gehört, dass „jede [begriffliche] Geistestätigkeit 
aufhören und das tiefste Fühlen ganz in Gott aufgehen und in ihm umgewan
delt werden“15 muss. Kehren wir zum Bild zurück: Wer sich der hier geschenkten 
Schau der Gottesmutter nähern will, trifft zuerst auf zwei zierliche Zeugen, die 
ihn mit ihrem Gesichtsausdruck auf heitere Weise zu verstehen geben, wie man 
sich durch meditatio und contemplatio auf die Vision einstellen soll. 

Die Engel als „Lesehilfe“ für Raffaels „Disputa“ 

Diese beiden Engelchen helfen uns zum Verständnis eines der größten Bildwerke 
Raffaels, des berühmten Freskos der Disputa del Sacramento in den Stanzen.16 Sie 
ist 1508, vier Jahre vor der Sixtina, zusammen mit der noch berühmteren Schule 
von Athen entstanden, die zusammen das erste Auftragswerk für Papst Julius wa-
ren. Wir sehen hier auf zwei Ebenen die himmlische und die irdische Kirche zur 
Verehrung des Altarsakramentes versammelt. Dahinter können wir wiederum ei

191

Raffaels Engelchen



17	 So in Sermo I. Dominica Prima post Oct. Paschae, in: Sermones S. Bonaventurae. Opera omnia. Vol. V. 
Lugdunum (Lyon) 1668, pag. 108. – Hinter dem Franziskaner Bonaventura steht die zentrale 

	 Eucharistiefrömmigkeit des hl. Franziskus. Jedenfalls denkt man bei der Disputa unwillkürlich an 
seine Worte im Brief an den gesamten Orden: „Der ganze Himmel erschauere, die ganze Welt erbe-
be, und der Himmel jubele, wenn auf dem Altar in der Hand des Priesters ‚Christus der Sohn des 
lebendigen Gottes ist‘.“ (Franziskus-Quellen. Kevelaer 2009, 116)

18	 Die Handbewegung des Papstes weist über das Bild hinaus auf die sich als vor dem Gnadenbild ver-
sammelt zu denkenden Gläubigen, der zu Maria aufschauenden Kirche.

ne „Idee“ von Bonaventura erkennen, der gerne von Christus als Pastor et Pastus, 
als Hirte und Speise der Kirche spricht.17

Für unseren Zusammenhang wichtig: Auffällig sind die zwei unterschiedli
chen „Beschäftigungen“ der Personen der „irdischen Kirche“. Die einen schauen 
hin zur Monstranz auf dem Altar, sie sind der Anbetung der heiligen Eucharistie 
hingegeben. Andere wiederum lesen oder blättern in ihren Büchern oder Hand-
schriften, machen Notizen oder diskutieren mit ihren Nachbarn. Rechts und 
links von einem Papst – der Palmzweig der Märtyrer weist ihn als Papst Sixtus II., 
der uns auch auf der Sixtinischen Madonna begegnet ist, aus, stehen die beiden 
Großen der Theologie, im Dominikaner-Habit der hl. Thomas von Aquin, mit 
Franziskaner-Habit und Kardinalshut der hl. Bonaventura und rechts von ihm, 
hinter einem weiteren Papst, mit dem Lorbeerkranz, Dante. 

Ob sie schauen oder staunen, studieren oder diskutieren, alle sind sie in lie-
bender Versenkung oder forschender Analyse der heiligen Texte dem Altarssa-
krament hingegeben. Aber schon der Anfang der Kirche gründet auf dieser Zwei
heit von (einerseits) Schauen und (andererseits) im Lesen geschenktem Begreifen: 
Die Jünger sehen den Auferstandenen, der sie dann selbst in das Begreifen der 
„Schrift“ einführt (Lk 24,27.32.45). So bilden die Engelchen der Sixtinischen 
Madonna eine Art Stenogramm der Kirche, diesmal vor „Maria, der Mutter des 
Erlösers“ und der „Mutter der Kirche“18 (Titel aus der Litanei), eine heitere Re-
prise aus dem theologischen Lehr-Bild der Disputa. 

Die Engel und das Jesus-Kind

Aber von den Engelchen sollte der Blick noch einmal hinaufgehen zum Jesus-
Kind auf den Armen seiner Mutter. Maria schreitet auf den Wolken auf den/die 
Betrachter(in) zu, sie trägt ihm/ihr ihr Kind entgegen. Während die bekannten 
Ikonen der Hodegitria (die Wegweisende) Maria zeigen, die ihren Sohn der Welt 
darbietet als den, der „Weg, Wahrheit und Leben“ ist (Joh 14,6), ist Maria hier 
aktiv jene, die den Sohn, aus der Himmelswelt hervortretend, dem/der Betrach
ter(in) entgegenbringt. Ihr Schleier, vom Wind gewölbt, spielt an auf den Hl. 
Geist, als dessen Braut sie in der Litanei angerufen wird. Und das Kind schmiegt 
sich nicht zärtlich an die Mutter, sondern die Position des rechten Arms scheint 
eine Bewegung anzudeuten, die sich anschickt, sich aus den Armen der Mutter 

Reflexion

192



19	 In seinen Vorstudien zur Madonna im Grünen (Wien, Albertina) beschäftigt sich Raffael ausführlich 
mit dem Kind, das sich von der Mutter lösen will. Dazu: E. H. Gombrich, Geschichte der Kunst. Ber-
lin 161996, 35.

20	 A. Henning, Raffaels Sixtinische Madonna, 54 [s. Anm. 2].

winden zu wollen, so wie auch der linke Fuß sich schon zum Herabsteigen bereit 
zu machen scheint.19 Die linke Hand umfasst den rechten Fuß, eine aus der Ma-
rien-Ikonographie vertraute Geste, die auf das künftige Wanderleben des Verkün-
ders der Frohen Botschaft vorausdeutet. Die Haare des Kindes sind ungekämmt, 
fast zerzaust, eine Anspielung auf den Widerstand, der ihn bis zur Passion führen 
wird. Man wird darüber hinaus eine gewisse Ähnlichkeit mit den Engeln nicht 
bestreiten können, auch dass deren Blick etwas mit dem Kind zu tun hat. Hen-
ning spricht sogar offen davon – damit sein eigenes Wort von den „lümmelnden 
Engeln“ korrigierend –, dass ihnen „in Mimik und Haltung eingezeichnet [ist], 
dass sie zu warten scheinen. Bildintern ist das auf den Prozess der Inkarnation zu 
beziehen.“20

Noch einmal zurück zu den Engelchen. Wenn man genau hinsieht, erkennt 
man am Rande des Lichtnebels, der Maria umgibt, lauter Engelsköpfe. Unsere 
beiden an der Brüstung sind also sichtbare Vertreter ihrer unsichtbaren Schar im 
Hintergrund. Auch dies ist ein Motiv der Litanei, in der Maria als Königin der En-
gel angerufen wird. Auch die beiden Engelchen haben zerzauste Haare, nicht weil 
sie „lümmeln“, sondern weil sie an der Brüstung dem realen Leben am nächsten 
sind und den Betrachter(inne)n aus der irdischen Welt das Gefühl geben, dass 
sie nicht nur der himmlischen, sondern auch ihrer Welt angehören. Und sicher-
lich schwingt hier auch das Jesus-Wort mit, dass nur jene, die das Reich Gottes 
annehmen wie ein Kind, auch hineinkommen werden (vgl. Mk 10,15), nur jene 
also diese „Vision“ verstehen werden, die sich ein kindliches Staunen-Können – 
das ja auch seine Fragen hat – bewahrt haben.

193

Raffaels Engelchen


