Reflexion

Johannes Lorenz | Frankfurt a. M.

geb. 1986, Dr. theol., Studienleiter fiir Weltan-
schauungsfragen und Lebenskunst an der Kath.
Akademie Rabanus Maurus, Frankfurt a. M.

j.lorenz@bistumlimburg.de

Unbedingt anerkannt?!

Apersonale Spiritualitaten - christlich reflektiert

Der religios-weltanschauliche Pluralismus stellt die christlichen Kirchen vor ei-
ne doppelte Aufgabe. Einerseits gilt es, weil jeder Christ und jede Christin Biir-
ger(in) ist, die Vielfalt der Uberzeugungen anzuerkennen, will er oder sie sich
zur Demokratie bekennen. Andererseits stehen sie innerhalb der Vielfalt der
Uberzeugungen fiir eine bestimmte Uberzeugung ein, die sie nicht nur behaup-
ten sollten, sondern auch — wie Jiirgen Habermas es fordert — in die Gesellschaft
einspeisen. Ubersetzt man den religids-weltanschaulichen Pluralismus in eine
Fragestellung, die jede(n) einzelne(n) Vertreter(in) explizit oder implizit umtreibt,
so konnte diese lauten: Wie gelingt mein bzw. unser Leben? Mit der Auflésung
allgemein geteilter Uberzeugungen im Zuge des Modernisierungsprozesses, die
mit der Beendigung des Zeitalters der grofen Ideologien noch einmal forciert
wurde, stellen sich Menschen des nachmetaphysischen Zeitalters mehr denn je
die Frage nach der eigenen Identitit.

Lebenskunst-Labore gelingenden Lebens

Das bereits im Zuge der Neuzeit (besonders im Zusammenhang der Auflosung
der Stindegesellschaft)! eingetretene Identitdtsvakuum, sollte indes nicht als de-
fizitdr betrachtet werden. Darin gedeiht schon seit einiger Zeit ein Experimen-
tierfeld, das, seitdem die Neutralitdt des Staates dies ganzlich ermdglicht hat,
sich zu einer herrschaftsfreien Streitzone iiber die Frage nach dem gelingenden
Leben und der personlichen Identitdt entwickelt. Die Anbieter auf dem Experi-
mentierfeld des religios-weltanschaulichen Pluralismus konnten als Lebens-

1 Vgl. Z. Baumann, Wir Lebenskiinstler. Berlin 2010.

194




Apersonale Spiritualitaten

kunst-Labore bezeichnet werden. Lebenskunst-Labore wollen implizit oder ex-
plizit eine Antwort auf die Frage nach dem gelingenden Leben geben. Dazu zidh-
len, insofern sie die Frage nach dem Gelingen des Lebens stellen, die klassischen
Religionen, Weltanschauungsgemeinschaften, der schwer zu bestimmende, so-
genannte Esoterikmarkt, aber auch Philosophien, politische Systeme, romanti-
sche Naturverstdndnisse etc. Viele davon lassen sich freilich nicht scharf vonei-
nander trennen, sondern flieffen ineinander tiber. Dabei gilt fiir alle Labore glei-
chermaflen, dass die fiir alle geltenden, dufleren Spielregeln nicht bedeuten,
dass man tber die jeweiligen Lebenskiinste nicht in eine produktive Auseinan-
dersetzung treten kann. Auch die christlichen Kirchen sollten sich explizit mit
dem Gedanken abfinden, im Konzert des religios-weltanschaulichen Pluralismus
ein Lebenskunst-Labor zu sein. Das sollte nicht entmutigen, sondern die Gedan-
ken befreien. Wie kann es gelingen, als Lebenskunst-Labor einflussreich zu blei-
ben? Das hdangt davon ab, ob es moglich ist, sich in die Identitdtssuche der Ge-
genwart einzubringen und eine tiberzeugende Antwort auf die Frage nach dem
gelingenden Leben zu geben. Eine Auseinandersetzung mit anderen Lebens-
kunst-Laboren kann dabei helfen, sich des Wertes des eigenen Angebots zu ver-
gewissern. Im Folgenden soll deshalb eine kleine Auseinandersetzung mit einem
Lebenskunst-Labor erfolgen, das fiir gewdhnlich dem Bereich der alternativen
Spiritualitdt? zugeordnet wird. Es geht darum, zu zeigen, weshalb fiir das Chris-
tentum der Gedanke einer personalen Grundierung des menschlichen (und
gottlichen) Lebens ein wichtiger Baustein fiir die Frage nach dem gelingenden
Leben darstellt.?

Sprachliche Behutsamkeit

Fiir die Beurteilung alternativspiritueller Lebenskunst-Labore gilt es indes — dies
sei hier kurz vorangestellt —, behutsam zu urteilen. Nicht immer ldsst sich von
auflerlich verwendeten Begrifflichkeiten und Sprachformen auf die im Hinter-
grund stehenden Phidnomene addquat schlieflen. In seinem Forschungsprojekt
»Gott oder Gottliches” betont Bernhard Nitsche zurecht, dass nicht jede, be-
grifflich-,a-personal” erscheinende Gottes- oder Erlosungsvorstellung mit dem
inneren Selbstverstindnis ihrer Anhdnger(innen) deckungsgleich ist. Deshalb
pladiert er fiir eine sprachphilosophische Unterscheidung, um im religiosen
Feld die vermeintlichen Gegensitze zwischen personalem und ,a-personalem*
Gottesverstandnis gegenseitig zu vermitteln. ,, A-personale” Sprachbilder sind

2 Im Folgenden als ,alternativspirituelle Lebenskunst-Labore” bezeichnet.

3 Zeitlebens war dies ein zentrales Anliegen des Jesuiten Josef Sudbrack. Er war davon tiberzeugt, dass
die dialogische Struktur des Daseins das distinguierende Merkmal des Christentums ist. Gerade
auch in Auseinandersetzung mit neuen Religionsformen oder alternativen Spiritualitdten profilierte
er seine Uberzeugung.

195



Reflexion

nicht per se Beweis fiir ,,a-personale” Glaubensbeziige. So kennt z.B. auch das
Christentum Metaphern wie Energie (Gregor Palamas, 11359) oder Licht, um
von Gott zu sprechen. In derselben Logik konnen alternativspirituell klingende
Sprachformen wie Energie oder Kraftquelle phdanomenologisch eine personale
Qualitdt zum Ausdruck bringen. ,Dies wird deutlich, wenn Menschen in kosmi-
scher Dimensionierung von gottlichen Energien sprechen, aber auch davon, dass
diese Energie sie begleitet, umfingt oder erméachtigt. Die Unterscheidung von
Semantik, Syntax und Pragmatik erlaubt hier, jenseits der tiblichen Diagnose ,a-
personal’, nach verdnderten Anschlussfahigkeiten zu fragen.”* Im tibertragenen
Sinn gilt hier, was Michel de Certeau (11986) iiber das Verhdltnis des Christen
bzw. der Christin zu Nicht- oder Andersglaubigen zum Ausdruck bringt: Der/Die
briichige Christ(in) lebt in einer Solidaritdt mit einer Sprache, die noch nicht
evangelisiert worden ist. Diese Solidaritdt bezeugt einen Glauben, , der weif3,
dass er Gott dort suchen muss, wo die Frage nach dem Menschen sich stellt,
und der sich weigert, das Ungentiigen der religiosen Zeichen fiir die Abwesenheit
Gottes zu halten.”“s Von dieser Haltung sollte grundsatzlich jede Beschaftigung
mit anderen Lebenskunst-Laboren geprigt sein.

Zur personalen Grundierung christlicher Existenz

Die folgende, skizzenhaft angelegte Erschlieffung einer personalen Grundierung
christlicher Existenz versteht sich als eine mogliche, die auf dem Boden einer
hermeneutisch orientierten Rationalisierungsform religioser Gehalte steht. In
diesem Zusammenhang kann der christliche Topos von der Personalitdt Gottes
als Spiegel einer menschlichen Erfahrung verstanden werden, die sich bereits

in alttestamentlich auftretenden Gottesbildern finden lisst. Uber Jahrhunderte
hinweg entstand im alten Israel die stets weitertradierte, tiberarbeitete und letzt-
lich permanent inkulturierte Gewissheit, dass sich Israel als Volk im Ganzen be-
gleitet, behiitet, bestraft, geachtet, geheiligt, befreit, etc. wusste und weif3. Diese
personalen Ausdriicke finden einen Hohepunkt etwa beim Propheten Hosea, der
Gott in der Analogie zu Eltern beschreibt, die das stindige Israel als liebgewon-
nenes Kind (wieder) an ihre Wangen driicken (vgl. Hos 11,4). Auf derselben Ebe-
ne kann auch die Rede vom Antlitz oder Angesicht Gottes eingereiht werden,
vor dessen Prdsenz sich das gesamte Leben Israels ereignet.

Hinter solchen Vorstellungen steht die menschliche Erfahrung, dass sich an-
geblickt zu wissen oder wie ein Kleinkind unbedingt geliebt zu erfahren inner-
lich und duflerlich ein identitédtsstiftendes Freiheitspotential enthdlt. Im Grunde
lassen sich solche Bilder als Wachstumsorte des eigenen Anerkannt-Seins verste-

4 B. Nitsche, Einfiihrung, in: B. Nitsche / F. Baab (Hrsg.), Dimensionen des Menschseins — Wege der
Transzendenz? (Beitrage zur komparativen Theologie, Bd. 27). Paderborn 2018, 15.
5 M. de Certeau, GlaubensSchwachheit (ReligionsKulturen, Bd. 2). Stuttgart 2009, 67.

196



Apersonale Spiritualitaten

hen, die performativ wirken. Israel als Ganzes und jede(r) Einzelne weif sich
letztlich von dem Gott mit dem Namen ,Ich bin da “ getragen, ein sich perma-
nent vollziehendes Beziehungsgeschehen. Bernhard Waldenfels sieht die Ursze-
ne der Religion in dem anthropologischen Datum des Antwortens auf einen zu-
vor erfahrenen Anspruch des Anderen durch einen Anblick. Nicht das sich auf
Wiinsche fixierende Kind steht am Beginn der Religion, was einen ,Wunscher-
fillergott” nach sich ziehen wiirde. Am Anfang steht fiir ihn der Blick zur Mut-
ter, was sich direkt auf das Gottesbild auswirkt.® Sich im Angesicht eines ande-
ren Menschen zu wissen, setzt einen neuen Seinsbereich frei. Waldenfels zufolge
reflektiert die Religion dieses Datum. Kurz gesagt: Es ist kein Zufall oder begriff-
liche Willkiir, dass sich Israel von einem sich als personale Macht offenbaren-
den Gott begleitet weifs und wissen will. Es entspringt einer in allen Menschen
vorhandenen Sehnsucht, unbedingt geliebt oder anerkannt zu sein. Die grof3e
Leistung Israels ist es, diese anthropologische Grundstruktur auf ein dies alles
erfiillendes Du tibertragen bzw. — religios gesprochen — die Erkenntnis durch
Jahwes Mitgehen in der Geschichte, trotz aller Briiche und Verletzungen, zum
sprachlichen Ausdruck gebracht zu haben.

Dieses anthropologisch gesittigte Verstindnis von Gott und Mensch nimmt
das Christentum auf und spitzt es in der Glaubensgewissheit zu, dass sich Gottes
unbedingt anerkennende Zuwendung bzw. Liebe zum Menschen fragmentarisch,
d.h. geschichtlich und kulturell bedingt, letztgiiltig in seiner Menschwerdung
zeigt. Anders gesprochen: Gott offenbart sich als einmalige Begegnung in Form
eines unbedingt alle Menschen anerkennenden Mitmenschen — das einzige, was
den Menschen im Letzten wirklich gliicklich machen kann.

Das macht verstindlich, weshalb die personale Grundierung im Christentum
einen derart hohen Stellenwert hat. Philosophisch kdnnte man sie in diesem
Zusammenhang wie folgt ausdeuten: Menschen leben in und durch anerken-
nende Beziehungen, die ihr Selbstsein und ihre Freiheit hervorbringen, was sie
in Konsequenz fiireinander verantwortlich werden ldsst.” Religios erweitert: An-
erkennende Beziehungen liegen jeder Freiheitstat des Menschen voraus. Solche
Strukturen der Anerkennung sind Bedingungen der Moéglichkeit, sich als Mensch
frei zu wissen, selbst zu sein und solche anerkennenden Beziehungen wiederum
schenken zu konnen. Religiose Begriffe wie ,Geschenk” oder ,Gabe” lassen sich
u.a. auch hierin verorten. Damit zusammenhdngend weist die Unmaoglichkeit,
dass menschliche Beziehungen von sich her unbedingte Anerkennung garantie-
ren konnen - kein Mensch (bis auf den Gott-Menschen Christus) kann einen

6 B. Waldenfels, Hyperphinomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Berlin 2012, 353ff.

7 Bereits J. J. Rousseau weist auf diese Struktur der Abhdngigkeit des Menschen von der Anerkennung
anderer hin. Philosophisch ausgearbeitet hat das Konzept der Anerkennung A. Honneth. Dass Hon-
neths Anerkennungstheorie fiir die Theologie fruchtbar zu machen ist, zeigt u.a. B. Schmidt, Gottes
Offenbarung und menschliches Handeln. Zur ethischen Tragweite eines theologischen Paradigmenwechsels
(Studien zur Theologischen Ethik, Bd. 148). Fribourg 2017, 401ff.

197



Reflexion

anderen Menschen unbedingt anerkennen - auf die Moglichkeit Gottes hin, der
gnadenhaft seine unbedingte Zuwendung zuspricht. Man konnte dieses, das je-
weilige Selbst im Miteinander mit anderen Menschen wachsen lassende Ineinan-
der auch mit dem Stichwort Identitdtsbildung charakterisieren. Zygmund Bau-
mann wusste, dass der Kern des modernen Versprechens von Gliick darin liegt,
sich identitétsstabilisierende Anerkennung verschaffen zu miissen. Gliick oder
gelingendes Leben speisen sich nach christlicher Auffassung wesentlich aus die-
sen anerkennenden Beziehungsgefiigen — gottlich und menschlich. Nur darin
kann der Mensch wachsen und letztlich frei sein.

Vor diesem Hintergrund lédsst sich verstindlich machen, weshalb alternativ-
spirituelle Lebenskunst-Labore, die diese personale Grundierung des Menschen
nicht beachten, moglicherweise nur die halbe Antwort fiir ein gelingendes Leben
in petto haben. Ich mdchte vor allem anhand von Ken Wilber einige Tendenzen
alternativer Lebenskunst-Labore ansprechen, die unterschitzen, welche Rolle die
personale Grundstruktur des Menschen — aus christlicher Perspektive - fiir ein
gelingendes Leben haben kann.

Ken Wilbers a-personale Rationalitaten

Der in Denver lebende, heute 70-jahrige Ken Wilber gilt als schillernder Denker
des New-Age, der viele Themen anspricht, die in alternativspirituellen Lebens-
kunst-Laboren vorkommen. Besonders in den USA erfreut er sich einer breiten
Rezeption.? Josef Sudbrack nennt Wilber einen ,Systematiker des New Age“®.
Mitunter wird er in die Kategorie Esoterik eingeordnet. Mir scheint dieser Begriff
allerdings schwierig operationalisierbar zu sein. Er kann zwar eine grobe Rich-
tung vorgeben, verhindert aber nicht selten einen behutsamen Zugang zu alter-
nativspirituellen Lebenskunst-Laboren. Wilbers Ansatz zeichnet sich durch eine
spirituelle Mixtur aus, die ganz unterschiedliche Stromungen zu synthetisieren
versucht. Er kombiniert evolutionsbiologische Erkenntnisse mit psychologischem
Wissen und greift bestimmte Traditionsstrange klassischer, hauptsédchlich 0stli-
cher Religionen auf, rezipiert insbesondere auch einige der christlichen Mystik
zuzuordnenden Denker. Sein Anspruch besteht darin, eine Gesamtdeutung der
Wirklichkeit vorzunehmen, indem er Wissen und Weisheit miteinander kombi-
nieren mochte. Er vertritt die These, dass der Zerfall des Weltwissens in unter-
schiedliche Subsysteme wieder zusammengebracht werden kann. Dies soll mit
Hilfe des sogenannten integralen Denkens gelingen. Dieses stellt letztlich ein
sich in der Menschheitsentwicklung herauskristallisierender Bewusstseinszustand
dar, der von immer mehr Menschen (zuvorderst von Ken Wilber selbst) erreicht

8 Ken Wilber zdhlt zu den meistiibersetzten Autoren der USA.
9  J. Sudbrack, Neue Religiositit. Herausforderungen fiir die Christen. Mainz 1987, 36.

198



Apersonale Spiritualitaten

wird. Das Integrale soll die Menschheit endgiiltig globalisierungsfdhig machen
und soll deshalb ein entscheidender Schritt der Bewusstseinsentwicklung sein.
Wertzuschitzen ist, dass Wilber dabei auf die Schattenseiten der modernen Sub-
systeme des Wissens zu sprechen kommt. So bedauert er die Trennung eigent-
lich wesentlich miteinander verbundener Denk- und Lebensbereiche im Zuge
der Modernisierung. Die Geist-Gehirn-Debatte ist fiir ihn Ergebnis einer falsch
verstandenen Partikularisierung; man sieht Gehirne und Gehirnzustinde, aber
kein Geist und Denken: ,,Wechselt man nun vom Koérper zum Geist, dann set-
zen viele wissenschaftliche Forscher ,Geist’ einfach nur mit Gehirn gleich, und
sie sprechen dann nur noch von Gehirnzustinden, Neurotransmittern, kogni-
tiver Wissenschaft usw.“!° Das integrale Denken ist nach Wilber dazu in der
Lage, diese Dichotomien zu 16sen, indem es wieder eine Gesamtschau ermog-
licht. Dazu entwickelt er ein komplexes Modell das, durch eine radikale Forma-
lisierung, das Ineinander der Teilbereiche gewdhrleisten soll. Dies kann hier
nicht vertieft werden. Wichtig ist: Ken Wilber geht davon aus, dass sich sein in-
tegrales Denken einer menschheitsgeschichtlichen Bewusstseinsentwicklung
verdankt — eine Idee, die auch in anderen, alternativspirituellen Lebenskunst-
Laboren vertreten wird.!!

Wilber ist von der Annahme geleitet, dass Menschen unterschiedliche Be-
wusstseinsstufen reprdasentieren, die alle gegenwartig vorzufinden sind. Er unter-
scheidet zwischen einer praepersonalen, personalen und transpersonalen Ebene.
»Wiahrend sich die beiden ersten Stufen an der psychologischen Personlichkeitse
bene orientieren, sollen sich auf der dritten Bewusstseinsstufe mystische Ein-
heitserlebnisse mit dem Kosmos ereignen.“'? Erst die integrale Stufe ist ihm zu-
folge in der Lage, einen allgemeinen, alles-vereinenden Zustand zu garantieren.
Besonders mit Hilfe von Meditation wird das integrale Denken einsichtig, weil
dort eben jene Bewusstseinsformen erreicht werden konnen, die systemspren-
gende und antireduktionistische Erkenntnisse ermoglichen. Wilber greift hier
insbesondere auf die Erkenntnisse der Transpersonalen Psychologie zuriick, die
1960 in Kalifornien entstand. Diese mochte sich Erfahrungen zu Nutze machen,
die durch bestimmte Meditationsformen zu erreichen sind: eine non-duale Uber-
Ich-Erfahrung, die jenseits der personalen Strukturiertheit der Menschen anzu-
siedeln ist. Sie arbeitet mit Bewusstseinszustdnden, die das Alltagsbewusstsein
explizit tiberschreiten. In diesen, das Alltagsbewusstsein tiberschreitenden Zu-
stinden, sieht die Transpersonale Psychologie einen Ort, der therapeutisch und

10 Zitiert nach M. Habecker, Ken Wilber — die integrale (R)evolution. Einfiihrung in Theorie und Praxis eines
neuen spirituellen Ansatzes. Frankfurt/M. 22007, 44.

11 Die Idee hatte bereits der Schweizer Jean Gebser; auch Mahesh Maharishi Yogi oder Shree Aurobin-
do kennen solche Vorstellungen. Vgl. J. Sudbrack, Neue Religiositit, 140 [s. Anm. 9].

12 M. Utsch, Transpersonale Psychologie, in: Evangelische Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen
(Hrsg.), EZW-Texte, Quellentexte zur neuen Religiositit. Heft 215. Berlin 2011, 239.

199



Reflexion

religios als Ziel anvisiert ist. Das transpersonale Bewusstsein wird, im Unter-
schied zum Alltagsbewusstsein, als hoherwertig angesehen, weil letztlich nur
darin die ,Einswerdung” von und mit allem zu erleben ist.

Einwinde

Die Skizzierung von Wilbers Grundanliegen zeigt einige Elemente alternativspi-
ritueller Lebenskunst-Labore, die die These stiitzen, dass die personale Grundie-
rung des Menschen verkiirzt bzw. latent abgewertet wird, insbesondere beziig-
lich der Frage nach dem gelingenden Leben. Grundsitzlich ist Wilbers Anspruch,
das Weltwissen in einem integralen Modell abzubilden, sehr umstritten, weil er-
kenntnistheoretisch nicht haltbar.!®* Die Auffassung, wonach sich das Bewusst-
sein der Menschheit in unterschiedlichen Stufen entwickelt, enthilt — unabhin-
gig von vielen anderen noch zu erhebenden Einwédnden - eine Abwertung
menschlicher Freiheit. Menschliche Geschichte vollzieht sich, insbesondere in
moralischer Hinsicht, nicht nach evolutionsbedingten Mafistiben. Die kosmi-
sche Gesetzmifigkeit lasst wenig Spielraum zu; entweder man befindet sich be-
reits auf der Wilberschen Ebene des Integralen oder man verharrt noch in my-
thischen Zustinden. Damit geht die problematische Uberbewertung vermeint-
lich hoherer Bewusstseinszustinde im Zusammenhang der Transpersonalen Psy-
chologie einher. Obgleich sogenannte non-duale, durch bestimmte Meditations-
formen zu erreichende, tiberpersonale Bewusstseinszustdnde tatsdachlich erleb-
bar sind, ist damit noch nicht die Frage beantwortet, weshalb sie hoherwertig
sein sollen. Die starke Betonung des durch Meditation zuginglichen Bereichs
des Transpersonalen, des eigentlichen Bewusstseins, beschreibt eine charakteris-
tische, heils-individualistische Spiritualitdtsform elitdrer Pragung. Eine Grund-
schwierigkeit liegt in der damit zusammenhédngenden latenten Abwertung des
sogenannten Alltagsbewusstseins.

Fir Bernhard Nitsche, der sich fragt, weshalb das Reinkarnationsdenken im
Westen so breit rezipiert wird, deutet vieles darauf hin, dass sich solche ,a-per-
sonalen Rationalititen” entlastend auf die jeweiligen Anhédnger(innen) auswir-
ken konnen. Zuallererst bleibt mir so letztlich die miihevolle Arbeit erspart, nach
dem Gliick des anderen Menschen zu fragen. Wenn das Gelingen des eigenen
Lebens wesentlich von a-personalen Bewusstseinszustanden abhédngig gehalten
wird, gerdt das aus dem Blick, was anstrengend bleibt: die Anerkennung eines
Menschen um seiner selbst willen. Die Fahigkeit, spirituell zu wachsen, hingt
zudem an meiner Bewusstseinsfahigkeit, die andere moglicherweise gar nicht

13 Der integrale Standpunkt ist selbst inhaltsleer und kann somit die Vermittlung der anderen Wis-
sens- und Weisheitsbereiche nicht leisten. Vgl. J. Lorenz, Evolution des Bewusstseins? Ein Tagungsbe-
richt, in: Evangelische Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen (Hrsg.), Materialdienst (Zeitschrift fiir
Religions- und Weltanschauungsfragen, Heft 1, Jg. 83). Berlin 2020, 61f.

200



Apersonale Spiritualitaten

erreichen konnen. Kontrastiert man diesen Gedanken mit der oben biblisch
und philosophisch skizzierten Idee der unbedingten Anerkennung, die dem
Menschen, damit Leben gelingt, aus einer christlichen Perspektive zukommen
(muss), wird man sich der Schwierigkeiten bewusst, die ,,a-personale Rationalita-
ten” enthalten. Folgt man dem Gedanken, dass identitédtsstabilisierende Aner-
kennung letztlich allein durch Beziehung zu Mitmenschen und - religios — zu
Gott anndherungsweise (auch Gott kann sich entziehen) erreicht werden kann,
wird deutlich, wie weit die Verkennung der personalen Grundierung des Men-
schen ihn um sein Gliick bringen kdonnte. Wenn die Hochstform menschlichen
Bewusstseins in einer transpersonalen Psychologie liegt, dann kommt dies,
christlich gesprochen, einer spirituellen Riickentwicklung des Menschen gleich,
weil das, was ihn eigentlich gliicklich werden ldsst, lediglich als Vorstufe be-
trachtet wird.

Es sei jedoch nicht verschwiegen, dass auch die christliche Tradition die
Schilderung transpersonaler Erfahrungen kennt, insbesondere in Folge der Re-
zeption der Einheits-Philosophie von Plotin. Theologisch lassen sich solche
Erfahrungen durch die Selbstvergessenheit der eigenen Person im Vollzug des
Liebesgeschehens verstindlich machen: Ist der Liebende ganz beim Geliebten,
mag er sich selbstvergessen bei ihm aufhalten. Solche Spitzenerfahrungen sind
Geschenk, aber kein notwendiger Bestandteil gelingender Existenz. Auch fiir
die christliche Mystik gilt die enge Verbindung zwischen Erfahrung und tatiger
Néchstenliebe. Johann van Ruysbroeck, ein Schiiler Meister Eckharts, drgerte
sich z.B. iiber einige seiner Zeitgenossen, die allein die Seelenruhe anstrebten,
dartiber hinaus aber die tdatige Minne vergafien.!*

Wie héltst du’s mit dem Alltag?

Eine Gretchenfrage, an deren Antwort meines Erachtens ein auf gelingendes
Leben ausgelegtes Lebenskunst-Labor sichtbar wird, konnte lauten: Wie hiltst
du’s mit dem Alltag? Die Tendenz, Erlosung liege in einem aufieralltdglichen
Bewusstseinszustand, der qualitativ tiber allem Alltdglichen stehe, enthilt eine
elitaire Dynamik, die der christlichen Vorstellung eines gelingenden Lebens dia-
metral widerspricht. Die Verkniipfung von niichternem Realitdtssinn, Leben im
und mit dem Alltag der Menschen und Beziehung zu Gott, gehort wesentlich
zur christlichen Identitat. Nur im aufmerksamen Mitleben im Alltag der Men-
schen kann mir ein Gegeniiber wirklich zum Du werden. Robert Spaemann
spricht vom ,Einbruch der Wirklichkeit des Anderen” als notwendige Grund-

14 Vgl. J. van Ruysbroeck, Das Buch von der hichsten Wahrheit, URL: http://www.gottliebtuns.com/
jan_van_ruysbroeck_1.htm (Stand: 01.03.2021).
15 Vgl. R. Spaemann, Gliick und Wohlwollen. Versuch iiber Ethik. Stuttgart 2009, 91f.

201



Reflexion

voraussetzung jeder echten Beziehung. Wo ,die Dynamik der Liebe“ fehlt, kann
es maximal noch um Zufriedenheit gehen. Zufriedenheit ist fiir Spaemann die
Kunst, die Belange des Anderen nicht wirklich an sich herankommen zu lassen.'®
Alternative Lebenskunst-Labore blenden haufig diese Facette des Mitmenschen
aus; sie sehen nicht, wie wichtig die Begegnung mit ihm fiir das Gelingen des
eigenen Lebens ist. Ein christliches Lebenskunst-Labor hat den Alltag im Blick,
weil dort der Mitmensch begegnet. Gelingendes Leben muss den Alltag und das
tagliche menschliche Miteinander integrieren konnen. Das Christentum nimmt
die personale Grundierung des menschlichen Lebens ernst und sagt, dass sich
nur darin Glick ereignen kann. Denn die Wirkeinheit mit Gott geschieht ,nie
durch Weltflucht oder Abwertung des Alltaglichen, ganz im Gegenteil. Nicht
zufillig ist im Wortbild von Durchbruch stets das Entscheidende préasent: die
tagliche Geburt. (...) Und in allem die Einladung, den Alltag zu heiligen.“!¢ Si-
mone Weil verbindet diese in der Ndchstenliebe begriindete Affinitdt zum Alltag
mit folgender Feststellung: Die Fiille der Nachstenliebe besteht ,in der Fahig-
keit, den Nachsten fragen zu konnen: ,Welches Leiden quélt dich?’ Sie besteht
in dem Bewusstsein, dass der Ungliickliche existiert (...). Hierzu gentigt es — aber
das ist zugleich auch unerlésslich -, dass man versteht, einen gewissen Blick auf
ihn zu richten.“!’

16 G. Fuchs, Vom Géttlichen beriihrt. Mystik des Alltags. Freiburg i. Br. 2017, 13.
17 S. Weil, Aufimerksamkeit fiir das Alltigliche. Ausgewdhlte Texte zu Fragen der Zeit. Hrsg. u. erlautert v.
O. Betz. Miinchen 1987, 66.

202



