
1	 Vgl. Z. Baumann, Wir Lebenskünstler. Berlin 2010. 

Johannes Lorenz | Frankfurt a. M.

geb. 1986, Dr. theol., Studienleiter für Weltan-
schauungsfragen und Lebenskunst an der Kath. 
Akademie Rabanus Maurus, Frankfurt a. M.

j.lorenz@bistumlimburg.de

Unbedingt anerkannt?!
Apersonale Spiritualitäten - christlich reflektiert 

Der religiös-weltanschauliche Pluralismus stellt die christlichen Kirchen vor ei
ne doppelte Aufgabe. Einerseits gilt es, weil jeder Christ und jede Christin Bür
ger(in) ist, die Vielfalt der Überzeugungen anzuerkennen, will er oder sie sich 
zur Demokratie bekennen. Andererseits stehen sie innerhalb der Vielfalt der 
Überzeugungen für eine bestimmte Überzeugung ein, die sie nicht nur behaup-
ten sollten, sondern auch – wie Jürgen Habermas es fordert – in die Gesellschaft 
einspeisen. Übersetzt man den religiös-weltanschaulichen Pluralismus in eine 
Fragestellung, die jede(n) einzelne(n) Vertreter(in) explizit oder implizit umtreibt, 
so könnte diese lauten: Wie gelingt mein bzw. unser Leben? Mit der Auflösung 
allgemein geteilter Überzeugungen im Zuge des Modernisierungsprozesses, die 
mit der Beendigung des Zeitalters der großen Ideologien noch einmal forciert 
wurde, stellen sich Menschen des nachmetaphysischen Zeitalters mehr denn je 
die Frage nach der eigenen Identität. 

Lebenskunst-Labore gelingenden Lebens

Das bereits im Zuge der Neuzeit (besonders im Zusammenhang der Auflösung 
der Ständegesellschaft)1 eingetretene Identitätsvakuum, sollte indes nicht als de-
fizitär betrachtet werden. Darin gedeiht schon seit einiger Zeit ein Experimen-
tierfeld, das, seitdem die Neutralität des Staates dies gänzlich ermöglicht hat, 
sich zu einer herrschaftsfreien Streitzone über die Frage nach dem gelingenden 
Leben und der persönlichen Identität entwickelt. Die Anbieter auf dem Experi-
mentierfeld des religiös-weltanschaulichen Pluralismus könnten als Lebens-

Reflexion

194



2	 Im Folgenden als „alternativspirituelle Lebenskunst-Labore“ bezeichnet. 
3	 Zeitlebens war dies ein zentrales Anliegen des Jesuiten Josef Sudbrack. Er war davon überzeugt, dass 

die dialogische Struktur des Daseins das distinguierende Merkmal des Christentums ist. Gerade 
auch in Auseinandersetzung mit neuen Religionsformen oder alternativen Spiritualitäten profilierte 
er seine Überzeugung.

kunst-Labore bezeichnet werden. Lebenskunst-Labore wollen implizit oder ex-
plizit eine Antwort auf die Frage nach dem gelingenden Leben geben. Dazu zäh-
len, insofern sie die Frage nach dem Gelingen des Lebens stellen, die klassischen 
Religionen, Weltanschauungsgemeinschaften, der schwer zu bestimmende, so-
genannte Esoterikmarkt, aber auch Philosophien, politische Systeme, romanti
sche Naturverständnisse etc. Viele davon lassen sich freilich nicht scharf vonei-
nander trennen, sondern fließen ineinander über. Dabei gilt für alle Labore glei-
chermaßen, dass die für alle geltenden, äußeren Spielregeln nicht bedeuten, 
dass man über die jeweiligen Lebenskünste nicht in eine produktive Auseinan-
dersetzung treten kann. Auch die christlichen Kirchen sollten sich explizit mit 
dem Gedanken abfinden, im Konzert des religiös-weltanschaulichen Pluralismus 
ein Lebenskunst-Labor zu sein. Das sollte nicht entmutigen, sondern die Gedan-
ken befreien. Wie kann es gelingen, als Lebenskunst-Labor einflussreich zu blei-
ben? Das hängt davon ab, ob es möglich ist, sich in die Identitätssuche der Ge-
genwart einzubringen und eine überzeugende Antwort auf die Frage nach dem 
gelingenden Leben zu geben. Eine Auseinandersetzung mit anderen Lebens-
kunst-Laboren kann dabei helfen, sich des Wertes des eigenen Angebots zu ver-
gewissern. Im Folgenden soll deshalb eine kleine Auseinandersetzung mit einem 
Lebenskunst-Labor erfolgen, das für gewöhnlich dem Bereich der alternativen 
Spiritualität2 zugeordnet wird. Es geht darum, zu zeigen, weshalb für das Chris
tentum der Gedanke einer personalen Grundierung des menschlichen (und 
göttlichen) Lebens ein wichtiger Baustein für die Frage nach dem gelingenden 
Leben darstellt.3

Sprachliche Behutsamkeit

Für die Beurteilung alternativspiritueller Lebenskunst-Labore gilt es indes – dies 
sei hier kurz vorangestellt –, behutsam zu urteilen. Nicht immer lässt sich von 
äußerlich verwendeten Begrifflichkeiten und Sprachformen auf die im Hinter-
grund stehenden Phänomene adäquat schließen. In seinem Forschungsprojekt 
„Gott oder Göttliches“ betont Bernhard Nitsche zurecht, dass nicht jede, be-
grifflich-„a-personal“ erscheinende Gottes- oder Erlösungsvorstellung mit dem 
inneren Selbstverständnis ihrer Anhänger(innen) deckungsgleich ist. Deshalb 
plädiert er für eine sprachphilosophische Unterscheidung, um im religiösen 
Feld die vermeintlichen Gegensätze zwischen personalem und „a-personalem“ 
Gottesverständnis gegenseitig zu vermitteln. „A-personale“ Sprachbilder sind 

195

Apersonale Spiritualitäten



4	 B. Nitsche, Einführung, in: B. Nitsche / F. Baab (Hrsg.), Dimensionen des Menschseins – Wege der 
Transzendenz? (Beiträge zur komparativen Theologie, Bd. 27). Paderborn 2018, 15. 

5	 M. de Certeau, GlaubensSchwachheit (ReligionsKulturen, Bd. 2). Stuttgart 2009, 67. 

nicht per se Beweis für „a-personale“ Glaubensbezüge. So kennt z.B. auch das 
Christentum Metaphern wie Energie (Gregor Palamas, †1359) oder Licht, um 
von Gott zu sprechen. In derselben Logik können alternativspirituell klingende 
Sprachformen wie Energie oder Kraftquelle phänomenologisch eine personale 
Qualität zum Ausdruck bringen. „Dies wird deutlich, wenn Menschen in kosmi
scher Dimensionierung von göttlichen Energien sprechen, aber auch davon, dass 
diese Energie sie begleitet, umfängt oder ermächtigt. Die Unterscheidung von 
Semantik, Syntax und Pragmatik erlaubt hier, jenseits der üblichen Diagnose ,a-
personal‘, nach veränderten Anschlussfähigkeiten zu fragen.“4 Im übertragenen 
Sinn gilt hier, was Michel de Certeau (†1986) über das Verhältnis des Christen 
bzw. der Christin zu Nicht- oder Andersgläubigen zum Ausdruck bringt: Der/Die 
brüchige Christ(in) lebt in einer Solidarität mit einer Sprache, die noch nicht 
evangelisiert worden ist. Diese Solidarität bezeugt einen Glauben, „der weiß, 
dass er Gott dort suchen muss, wo die Frage nach dem Menschen sich stellt, 
und der sich weigert, das Ungenügen der religiösen Zeichen für die Abwesenheit 
Gottes zu halten.“5 Von dieser Haltung sollte grundsätzlich jede Beschäftigung 
mit anderen Lebenskunst-Laboren geprägt sein. 

Zur personalen Grundierung christlicher Existenz 

Die folgende, skizzenhaft angelegte Erschließung einer personalen Grundierung 
christlicher Existenz versteht sich als eine mögliche, die auf dem Boden einer 
hermeneutisch orientierten Rationalisierungsform religiöser Gehalte steht. In 
diesem Zusammenhang kann der christliche Topos von der Personalität Gottes 
als Spiegel einer menschlichen Erfahrung verstanden werden, die sich bereits 
in alttestamentlich auftretenden Gottesbildern finden lässt. Über Jahrhunderte 
hinweg entstand im alten Israel die stets weitertradierte, überarbeitete und letzt-
lich permanent inkulturierte Gewissheit, dass sich Israel als Volk im Ganzen be-
gleitet, behütet, bestraft, geachtet, geheiligt, befreit, etc. wusste und weiß. Diese 
personalen Ausdrücke finden einen Höhepunkt etwa beim Propheten Hosea, der 
Gott in der Analogie zu Eltern beschreibt, die das sündige Israel als liebgewon-
nenes Kind (wieder) an ihre Wangen drücken (vgl. Hos 11,4). Auf derselben Ebe-
ne kann auch die Rede vom Antlitz oder Angesicht Gottes eingereiht werden, 
vor dessen Präsenz sich das gesamte Leben Israels ereignet. 

Hinter solchen Vorstellungen steht die menschliche Erfahrung, dass sich an-
geblickt zu wissen oder wie ein Kleinkind unbedingt geliebt zu erfahren inner-
lich und äußerlich ein identitätsstiftendes Freiheitspotential enthält. Im Grunde 
lassen sich solche Bilder als Wachstumsorte des eigenen Anerkannt-Seins verste-

Reflexion

196



6	 B. Waldenfels, Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Berlin 2012, 353ff. 
7	 Bereits J. J. Rousseau weist auf diese Struktur der Abhängigkeit des Menschen von der Anerkennung 

anderer hin. Philosophisch ausgearbeitet hat das Konzept der Anerkennung A. Honneth. Dass Hon-
neths Anerkennungstheorie für die Theologie fruchtbar zu machen ist, zeigt u.a. B. Schmidt, Gottes 
Offenbarung und menschliches Handeln. Zur ethischen Tragweite eines theologischen Paradigmenwechsels 
(Studien zur Theologischen Ethik, Bd. 148). Fribourg 2017, 401ff. 

hen, die performativ wirken. Israel als Ganzes und jede(r) Einzelne weiß sich 
letztlich von dem Gott mit dem Namen „Ich bin da “ getragen, ein sich perma-
nent vollziehendes Beziehungsgeschehen. Bernhard Waldenfels sieht die Ursze-
ne der Religion in dem anthropologischen Datum des Antwortens auf einen zu-
vor erfahrenen Anspruch des Anderen durch einen Anblick. Nicht das sich auf 
Wünsche fixierende Kind steht am Beginn der Religion, was einen „Wunscher-
füllergott“ nach sich ziehen würde. Am Anfang steht für ihn der Blick zur Mut-
ter, was sich direkt auf das Gottesbild auswirkt.6 Sich im Angesicht eines ande-
ren Menschen zu wissen, setzt einen neuen Seinsbereich frei. Waldenfels zufolge 
reflektiert die Religion dieses Datum. Kurz gesagt: Es ist kein Zufall oder begriff-
liche Willkür, dass sich Israel von einem sich als personale Macht offenbaren
den Gott begleitet weiß und wissen will. Es entspringt einer in allen Menschen 
vorhandenen Sehnsucht, unbedingt geliebt oder anerkannt zu sein. Die große 
Leistung Israels ist es, diese anthropologische Grundstruktur auf ein dies alles 
erfüllendes Du übertragen bzw. – religiös gesprochen – die Erkenntnis durch 
Jahwes Mitgehen in der Geschichte, trotz aller Brüche und Verletzungen, zum 
sprachlichen Ausdruck gebracht zu haben. 

Dieses anthropologisch gesättigte Verständnis von Gott und Mensch nimmt 
das Christentum auf und spitzt es in der Glaubensgewissheit zu, dass sich Gottes 
unbedingt anerkennende Zuwendung bzw. Liebe zum Menschen fragmentarisch, 
d.h. geschichtlich und kulturell bedingt, letztgültig in seiner Menschwerdung 
zeigt. Anders gesprochen: Gott offenbart sich als einmalige Begegnung in Form 
eines unbedingt alle Menschen anerkennenden Mitmenschen – das einzige, was 
den Menschen im Letzten wirklich glücklich machen kann.  

Das macht verständlich, weshalb die personale Grundierung im Christentum 
einen derart hohen Stellenwert hat. Philosophisch könnte man sie in diesem 
Zusammenhang wie folgt ausdeuten: Menschen leben in und durch anerken-
nende Beziehungen, die ihr Selbstsein und ihre Freiheit hervorbringen, was sie 
in Konsequenz füreinander verantwortlich werden lässt.7 Religiös erweitert: An-
erkennende Beziehungen liegen jeder Freiheitstat des Menschen voraus. Solche 
Strukturen der Anerkennung sind Bedingungen der Möglichkeit, sich als Mensch 
frei zu wissen, selbst zu sein und solche anerkennenden Beziehungen wiederum 
schenken zu können. Religiöse Begriffe wie „Geschenk“ oder „Gabe“ lassen sich 
u.a. auch hierin verorten. Damit zusammenhängend weist die Unmöglichkeit, 
dass menschliche Beziehungen von sich her unbedingte Anerkennung garantie-
ren können – kein Mensch (bis auf den Gott-Menschen Christus) kann einen 

197

Apersonale Spiritualitäten



8	 Ken Wilber zählt zu den meistübersetzten Autoren der USA.
9	  J. Sudbrack, Neue Religiosität. Herausforderungen für die Christen. Mainz 1987, 36.

anderen Menschen unbedingt anerkennen – auf die Möglichkeit Gottes hin, der 
gnadenhaft seine unbedingte Zuwendung zuspricht. Man könnte dieses, das je-
weilige Selbst im Miteinander mit anderen Menschen wachsen lassende Ineinan-
der auch mit dem Stichwort Identitätsbildung charakterisieren. Zygmund Bau-
mann wusste, dass der Kern des modernen Versprechens von Glück darin liegt, 
sich identitätsstabilisierende Anerkennung verschaffen zu müssen. Glück oder 
gelingendes Leben speisen sich nach christlicher Auffassung wesentlich aus die-
sen anerkennenden Beziehungsgefügen – göttlich und menschlich. Nur darin 
kann der Mensch wachsen und letztlich frei sein.  

Vor diesem Hintergrund lässt sich verständlich machen, weshalb alternativ
spirituelle Lebenskunst-Labore, die diese personale Grundierung des Menschen 
nicht beachten, möglicherweise nur die halbe Antwort für ein gelingendes Leben 
in petto haben. Ich möchte vor allem anhand von Ken Wilber einige Tendenzen 
alternativer Lebenskunst-Labore ansprechen, die unterschätzen, welche Rolle die 
personale Grundstruktur des Menschen – aus christlicher Perspektive – für ein 
gelingendes Leben haben kann.

Ken Wilbers a-personale Rationalitäten

Der in Denver lebende, heute 70-jährige Ken Wilber gilt als schillernder Denker 
des New-Age, der viele Themen anspricht, die in alternativspirituellen Lebens-
kunst-Laboren vorkommen. Besonders in den USA erfreut er sich einer breiten 
Rezeption.8 Josef Sudbrack nennt Wilber einen „Systematiker des New Age“9. 
Mitunter wird er in die Kategorie Esoterik eingeordnet. Mir scheint dieser Begriff 
allerdings schwierig operationalisierbar zu sein. Er kann zwar eine grobe Rich-
tung vorgeben, verhindert aber nicht selten einen behutsamen Zugang zu alter-
nativspirituellen Lebenskunst-Laboren. Wilbers Ansatz zeichnet sich durch eine 
spirituelle Mixtur aus, die ganz unterschiedliche Strömungen zu synthetisieren 
versucht. Er kombiniert evolutionsbiologische Erkenntnisse mit psychologischem 
Wissen und greift bestimmte Traditionsstränge klassischer, hauptsächlich östli
cher Religionen auf, rezipiert insbesondere auch einige der christlichen Mystik 
zuzuordnenden Denker. Sein Anspruch besteht darin, eine Gesamtdeutung der 
Wirklichkeit vorzunehmen, indem er Wissen und Weisheit miteinander kombi-
nieren möchte. Er vertritt die These, dass der Zerfall des Weltwissens in unter-
schiedliche Subsysteme wieder zusammengebracht werden kann. Dies soll mit 
Hilfe des sogenannten integralen Denkens gelingen. Dieses stellt letztlich ein 
sich in der Menschheitsentwicklung herauskristallisierender Bewusstseinszustand 
dar, der von immer mehr Menschen (zuvorderst von Ken Wilber selbst) erreicht 

Reflexion

198



10	 Zitiert nach M. Habecker, Ken Wilber – die integrale (R)evolution. Einführung in Theorie und Praxis eines 
neuen spirituellen Ansatzes. Frankfurt/M. 22007, 44. 

11	 Die Idee hatte bereits der Schweizer Jean Gebser; auch Mahesh Maharishi Yogi oder Shree Aurobin-
do kennen solche Vorstellungen. Vgl. J. Sudbrack, Neue Religiosität, 140 [s. Anm. 9].

12	 M. Utsch, Transpersonale Psychologie, in: Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 
(Hrsg.), EZW-Texte, Quellentexte zur neuen Religiosität. Heft 215. Berlin 2011, 239. 

wird. Das Integrale soll die Menschheit endgültig globalisierungsfähig machen 
und soll deshalb ein entscheidender Schritt der Bewusstseinsentwicklung sein. 
Wertzuschätzen ist, dass Wilber dabei auf die Schattenseiten der modernen Sub-
systeme des Wissens zu sprechen kommt. So bedauert er die Trennung eigent-
lich wesentlich miteinander verbundener Denk- und Lebensbereiche im Zuge 
der Modernisierung. Die Geist-Gehirn-Debatte ist für ihn Ergebnis einer falsch 
verstandenen Partikularisierung; man sieht Gehirne und Gehirnzustände, aber 
kein Geist und Denken: „Wechselt man nun vom Körper zum Geist, dann set-
zen viele wissenschaftliche Forscher ,Geist‘ einfach nur mit Gehirn gleich, und 
sie sprechen dann nur noch von Gehirnzuständen, Neurotransmittern, kogni-
tiver Wissenschaft usw.“10 Das integrale Denken ist nach Wilber dazu in der 
Lage, diese Dichotomien zu lösen, indem es wieder eine Gesamtschau ermög-
licht. Dazu entwickelt er ein komplexes Modell das, durch eine radikale Forma-
lisierung, das Ineinander der Teilbereiche gewährleisten soll. Dies kann hier 
nicht vertieft werden. Wichtig ist: Ken Wilber geht davon aus, dass sich sein in-
tegrales Denken einer menschheitsgeschichtlichen Bewusstseinsentwicklung 
verdankt – eine Idee, die auch in anderen, alternativspirituellen Lebenskunst-
Laboren vertreten wird.11

Wilber ist von der Annahme geleitet, dass Menschen unterschiedliche Be-
wusstseinsstufen repräsentieren, die alle gegenwärtig vorzufinden sind. Er unter-
scheidet zwischen einer praepersonalen, personalen und transpersonalen Ebene. 
„Während sich die beiden ersten Stufen an der psychologischen Persönlichkeitse
bene orientieren, sollen sich auf der dritten Bewusstseinsstufe mystische Ein-
heitserlebnisse mit dem Kosmos ereignen.“12 Erst die integrale Stufe ist ihm zu-
folge in der Lage, einen allgemeinen, alles-vereinenden Zustand zu garantieren. 
Besonders mit Hilfe von Meditation wird das integrale Denken einsichtig, weil 
dort eben jene Bewusstseinsformen erreicht werden können, die systemspren-
gende und antireduktionistische Erkenntnisse ermöglichen. Wilber greift hier 
insbesondere auf die Erkenntnisse der Transpersonalen Psychologie zurück, die 
1960 in Kalifornien entstand. Diese möchte sich Erfahrungen zu Nutze machen, 
die durch bestimmte Meditationsformen zu erreichen sind: eine non-duale Über-
Ich-Erfahrung, die jenseits der personalen Strukturiertheit der Menschen anzu-
siedeln ist. Sie arbeitet mit Bewusstseinszuständen, die das Alltagsbewusstsein 
explizit überschreiten. In diesen, das Alltagsbewusstsein überschreitenden Zu-
ständen, sieht die Transpersonale Psychologie einen Ort, der therapeutisch und 

199

Apersonale Spiritualitäten



13	 Der integrale Standpunkt ist selbst inhaltsleer und kann somit die Vermittlung der anderen Wis-
sens- und Weisheitsbereiche nicht leisten. Vgl. J. Lorenz, Evolution des Bewusstseins? Ein Tagungsbe-
richt, in: Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen (Hrsg.), Materialdienst (Zeitschrift für 
Religions- und Weltanschauungsfragen, Heft 1, Jg. 83). Berlin 2020, 61f. 

religiös als Ziel anvisiert ist. Das transpersonale Bewusstsein wird, im Unter-
schied zum Alltagsbewusstsein, als höherwertig angesehen, weil letztlich nur 
darin die „Einswerdung“ von und mit allem zu erleben ist. 

Einwände 

Die Skizzierung von Wilbers Grundanliegen zeigt einige Elemente alternativspi
ritueller Lebenskunst-Labore, die die These stützen, dass die personale Grundie-
rung des Menschen verkürzt bzw. latent abgewertet wird, insbesondere bezüg-
lich der Frage nach dem gelingenden Leben. Grundsätzlich ist Wilbers Anspruch, 
das Weltwissen in einem integralen Modell abzubilden, sehr umstritten, weil er-
kenntnistheoretisch nicht haltbar.13 Die Auffassung, wonach sich das Bewusst-
sein der Menschheit in unterschiedlichen Stufen entwickelt, enthält – unabhän-
gig von vielen anderen noch zu erhebenden Einwänden – eine Abwertung 
menschlicher Freiheit. Menschliche Geschichte vollzieht sich, insbesondere in 
moralischer Hinsicht, nicht nach evolutionsbedingten Maßstäben. Die kosmi
sche Gesetzmäßigkeit lässt wenig Spielraum zu; entweder man befindet sich be-
reits auf der Wilberschen Ebene des Integralen oder man verharrt noch in my-
thischen Zuständen. Damit geht die problematische Überbewertung vermeint-
lich höherer Bewusstseinszustände im Zusammenhang der Transpersonalen Psy-
chologie einher. Obgleich sogenannte non-duale, durch bestimmte Meditations-
formen zu erreichende, überpersonale Bewusstseinszustände tatsächlich erleb-
bar sind, ist damit noch nicht die Frage beantwortet, weshalb sie höherwertig 
sein sollen. Die starke Betonung des durch Meditation zugänglichen Bereichs 
des Transpersonalen, des eigentlichen Bewusstseins, beschreibt eine charakteris
tische, heils-individualistische Spiritualitätsform elitärer Prägung. Eine Grund-
schwierigkeit liegt in der damit zusammenhängenden latenten Abwertung des 
sogenannten Alltagsbewusstseins. 

Für Bernhard Nitsche, der sich fragt, weshalb das Reinkarnationsdenken im 
Westen so breit rezipiert wird, deutet vieles darauf hin, dass sich solche „a-per-
sonalen Rationalitäten“ entlastend auf die jeweiligen Anhänger(innen) auswir-
ken können. Zuallererst bleibt mir so letztlich die mühevolle Arbeit erspart, nach 
dem Glück des anderen Menschen zu fragen. Wenn das Gelingen des eigenen 
Lebens wesentlich von a-personalen Bewusstseinszuständen abhängig gehalten 
wird, gerät das aus dem Blick, was anstrengend bleibt: die Anerkennung eines 
Menschen um seiner selbst willen. Die Fähigkeit, spirituell zu wachsen, hängt 
zudem an meiner Bewusstseinsfähigkeit, die andere möglicherweise gar nicht 

Reflexion

200



erreichen können. Kontrastiert man diesen Gedanken mit der oben biblisch 
und philosophisch skizzierten Idee der unbedingten Anerkennung, die dem 
Menschen, damit Leben gelingt, aus einer christlichen Perspektive zukommen 
(muss), wird man sich der Schwierigkeiten bewusst, die „a-personale Rationalitä
ten“ enthalten. Folgt man dem Gedanken, dass identitätsstabilisierende Aner-
kennung letztlich allein durch Beziehung zu Mitmenschen und – religiös – zu 
Gott annäherungsweise (auch Gott kann sich entziehen) erreicht werden kann, 
wird deutlich, wie weit die Verkennung der personalen Grundierung des Men-
schen ihn um sein Glück bringen könnte. Wenn die Höchstform menschlichen 
Bewusstseins in einer transpersonalen Psychologie liegt, dann kommt dies, 
christlich gesprochen, einer spirituellen Rückentwicklung des Menschen gleich, 
weil das, was ihn eigentlich glücklich werden lässt, lediglich als Vorstufe be-
trachtet wird. 

Es sei jedoch nicht verschwiegen, dass auch die christliche Tradition die 
Schilderung transpersonaler Erfahrungen kennt, insbesondere in Folge der Re
zeption der Einheits-Philosophie von Plotin. Theologisch lassen sich solche 
Erfahrungen durch die Selbstvergessenheit der eigenen Person im Vollzug des 
Liebesgeschehens verständlich machen: Ist der Liebende ganz beim Geliebten, 
mag er sich selbstvergessen bei ihm aufhalten. Solche Spitzenerfahrungen sind 
Geschenk, aber kein notwendiger Bestandteil gelingender Existenz. Auch für 
die christliche Mystik gilt die enge Verbindung zwischen Erfahrung und tätiger 
Nächstenliebe. Johann van Ruysbroeck, ein Schüler Meister Eckharts, ärgerte 
sich z.B. über einige seiner Zeitgenossen, die allein die Seelenruhe anstrebten, 
darüber hinaus aber die tätige Minne vergaßen.14

Wie hältst du’s mit dem Alltag?

Eine Gretchenfrage, an deren Antwort meines Erachtens ein auf gelingendes 
Leben ausgelegtes Lebenskunst-Labor sichtbar wird, könnte lauten: Wie hältst 
du’s mit dem Alltag? Die Tendenz, Erlösung liege in einem außeralltäglichen 
Bewusstseinszustand, der qualitativ über allem Alltäglichen stehe, enthält eine 
elitäre Dynamik, die der christlichen Vorstellung eines gelingenden Lebens dia
metral widerspricht. Die Verknüpfung von nüchternem Realitätssinn, Leben im 
und mit dem Alltag der Menschen und Beziehung zu Gott, gehört wesentlich 
zur christlichen Identität. Nur im aufmerksamen Mitleben im Alltag der Men-
schen kann mir ein Gegenüber wirklich zum Du werden. Robert Spaemann 
spricht vom „Einbruch der Wirklichkeit des Anderen“ als notwendige Grund-

14	 Vgl. J. van Ruysbroeck, Das Buch von der höchsten Wahrheit, URL: http://www.gottliebtuns.com/
jan_van_ruysbroeck_1.htm (Stand: 01.03.2021).  

15	 Vgl. R. Spaemann, Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart 52009, 91f.

201

Apersonale Spiritualitäten



voraussetzung jeder echten Beziehung. Wo „die Dynamik der Liebe“ fehlt, kann 
es maximal noch um Zufriedenheit gehen. Zufriedenheit ist für Spaemann die 
Kunst, die Belange des Anderen nicht wirklich an sich herankommen zu lassen.15 
Alternative Lebenskunst-Labore blenden häufig diese Facette des Mitmenschen 
aus; sie sehen nicht, wie wichtig die Begegnung mit ihm für das Gelingen des 
eigenen Lebens ist. Ein christliches Lebenskunst-Labor hat den Alltag im Blick, 
weil dort der Mitmensch begegnet. Gelingendes Leben muss den Alltag und das 
tägliche menschliche Miteinander integrieren können. Das Christentum nimmt 
die personale Grundierung des menschlichen Lebens ernst und sagt, dass sich 
nur darin Glück ereignen kann. Denn die Wirkeinheit mit Gott geschieht „nie 
durch Weltflucht oder Abwertung des Alltäglichen, ganz im Gegenteil. Nicht 
zufällig ist im Wortbild von Durchbruch stets das Entscheidende präsent: die 
tägliche Geburt. (…) Und in allem die Einladung, den Alltag zu heiligen.“16 Si-
mone Weil verbindet diese in der Nächstenliebe begründete Affinität zum Alltag 
mit folgender Feststellung: Die Fülle der Nächstenliebe besteht „in der Fähig-
keit, den Nächsten fragen zu können: ,Welches Leiden quält dich?‘ Sie besteht 
in dem Bewusstsein, dass der Unglückliche existiert (…). Hierzu genügt es – aber 
das ist zugleich auch unerlässlich –, dass man versteht, einen gewissen Blick auf 
ihn zu richten.“17  

16	 G. Fuchs, Vom Göttlichen berührt. Mystik des Alltags. Freiburg i. Br. 2017, 13. 
17	 S. Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche. Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit. Hrsg. u. erläutert v. 

O. Betz. München 1987, 66. 

Reflexion

202


