
Hans Brandl SJ | Wien

geb. 1972, Mag. theol., Lehrer 
und Schulseelsorger am Kollegium 
Kalksburg, Wien

hans.brandl@jesuiten.org

Immer wieder in die Schule gehen
Lernen bei Ignatius von Loyola 

Der Begriff des Lernens umfasst bei Ignatius von Loyola wie eine Klammer seine 
Gotteserfahrung, seine Spiritualität und seine apostolische Arbeit. Dies gilt in 
der Folge für den von ihm mitbegründeten Orden der Gesellschaft Jesu. Dieser 
Beitrag versucht, einen Blick auf die geistliche Dimension von Lernen bzw. Stu-
dium und ihre Bedeutung für die Bildung des Menschen bei Ignatius zu werfen. 
Damit bewegen sich diese Überlegungen im Umkreis einer „Theologie der Bil-
dung“1. Ein Ertrag dieser Betrachtung möge darin bestehen, wesentliche Aspekte 
im Prozess menschlicher Bildung herauszuarbeiten, um Bildung mit größerer 
Ehrfurcht zu betrachten, wie es auch Ignatius getan hat. Für ihn waren „Lehren 
und Lernen“ sowohl Metaphern für die Führung durch Gott als auch Ausdruck 
der „göttlich-menschlichen Partnerschaft“, wie Howard Gray SJ herausgearbei-
tet hat.2 Meine Ausführungen gliedern sich in zwei Schritte. In einem ersten 
Schritt werden die Lernerfahrungen des Ignatius beleuchtet, allen voran die Er-
fahrung von Manresa. Im zweiten Schritt versuche ich anhand von vier Aspek
ten die geistliche Dimension des Lernens bzw. der Bildung darzustellen. 

Die Lernerfahrungen des Ignatius 

„Bildung ist also ein doppeltes Lernen: Man lernt die Welt kennen, und man 
lernt das Lernen kennen.“3 Diese Einsicht des Philosophen Peter Bieri gilt muta-

1	 Vgl. T. Söding, Das Christentum als Bildungsreligion. Der Impuls des Neuen Testaments. Freiburg i. Br. 
2016, bes. 239–282.

2	 Es handelt sich um einen Vortrag, den Gray bei einem Symposion zum 400-Jahr-Jubiläum der Ratio 
studiorum 1999 gehalten hat. Mehrfach publiziert, z.B.: H. Gray, The Experience of Ignatius: Back-
ground to Jesuit Education, in: G. W. Traub (Ed.), A Jesuit Education Reader. Chicago 2008, 63–86. 

3	 P. Bieri, Wie wäre es, gebildet zu sein? München 2017, 9. 

203

Lernen bei Ignatius



tis mutandis auch für die Lernerfahrungen des Ignatius – besonders für jene in 
Manresa. Ignatius verbringt von März 1522 bis Februar 1523 ein knappes Jahr 
intensiver geistlicher Erfahrungen in Manresa, nahe Barcelona. Er nennt diese 
Zeit im Rückblick seine „Urkirche“. In seiner Autobiografie beschreibt Ignatius 
diese Phase seines Lebens mit den bekannten Worten: „In dieser Zeit behandelte 
Gott ihn auf die gleiche Weise, wie ein Schullehrer ein Kind behandelt, wenn 
er es unterweist. (…) Er urteilte deutlich und hat immer geurteilt, dass Gott ihn 
auf diese Weise behandelte (…).“ (BP 27) Was erfährt bzw. lernt ein Mensch, 
der in die vielzitierte „Schule Gottes“ geht? Ignatius belegt diese Aussage mit 
der Beschreibung von fünf herausragenden Gotteserfahrungen, wie z.B. seine 
Andacht zur heiligsten Dreifaltigkeit, die Schöpfung, die Gegenwart Christi im 
Sakrament und die Erleuchtung am Fluss Cardoner. Die Frage, was Ignatius in 
Manresa lernt, kann nur so beantwortet werden: Er lernt Gott kennen. Durch 
viele schöne und schmerzhafte Erfahrungen und in einem Gewirr von inneren 
Bewegungen lernt Ignatius schließlich das „Original“ kennen: In tiefösterlicher 
Weise, nämlich im Zerbrechen aller bisherigen Mittel, nimmt Ignatius ein für 
alle Mal den „Geschmack“ des liebenden, lebenspendenden Gottes und barm-
herzigen Vaters auf. Damit lernt Ignatius geistlich zu unterscheiden und Gott in 
allem zu suchen und zu finden. Das sentir y gustar, d.h. das „Spüren und Verkos
ten“, sind daher Schlüsselbegriffe für die ignatianische Spiritualität und Pädago-
gik. „Sentir“ umfasst die kognitive wie emotionale Dimension einer Erkenntnis 
und kann als „Fühl-Wissen“ umschrieben werden. So umständlich die Wort-
schöpfung ist, so genau beschreibt sie das „ganzheitliche“ Erspüren der Nähe 
oder Abwesenheit Gottes in Handlungen oder inneren Bewegungen. 

Der zweite Aspekt der „göttlichen Pädagogik“ liegt in der Weise, wie er diese 
fundamentale Erfahrung macht, was ihm wiederum eine vertiefte Einsicht in 
das Wesen Gottes vermittelt. Ignatius erfährt Gott als den, der ihn führt, indem 
er die Erfahrung selbst machen darf. Diese Grunderfahrung schlägt sich in den 
Geistlichen Übungen („Exerzitien“) nieder: Es gibt Anleitungen, aber üben muss 
der/die Übende selbst. 1977 hat Robert R. Newton in einer kompakten Studie 
die Geistlichen Übungen untersucht und zehn pädagogische Prinzipien extrahiert.4 
Eine gleichbleibende Grundstruktur der Betrachtungen („system designed units“), 
Struktur und Adaptierungsmöglichkeiten, sukzessive „Lernziele“, Reflexion und 
Rechenschaft  („accountability“) gegenüber einer Begleitung, Selbstentdecken 
und Eigenaktivität sind u.a. solche Prinzipien, welche die Lernerfahrung des Ig
natius spiegeln und andererseits die jesuitische Schulpädagogik grundlegen. Es 

4	 R. R. Newton, Reflections on the Educational Principles of the Spiritual Exercises. Online z.B. unter URL: 
www.dlib.bc.edu (Stand: 01.03.2021).

Reflexion

204



5	 R. García-Mateo, Nur den „Eitelkeiten der Welt ergeben“? Lernjahre in Kastilien (1505–17), in: A. Falk-
ner / P. Imhof (Hrsg.), Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu 1491–1556. Würzburg 1990, 34. 

6	 BP Nr. 50,3: „Und am Schluss neigte er mehr dazu, eine Zeit zu studieren, um den Seelen helfen 
zu können; und er entschloss sich, nach Barcelona zu gehen.“ Vgl. BP Nr. 70. Diese Begründung 
klingt auch in den Konstitutionen nach: „Da es die Bestimmung, welche die Gesellschaft geradeaus 
erstrebt, ist, den eigenen Seelen und denen der Nächsten zu helfen, das letzte Ziel zu erreichen, für 
das sie geschaffen worden sind und dazu außer dem Beispiel des Lebens Lehre und eine Weise, sie 
vorzulegen, notwendig sind, soll man sich, nachdem man bei ihnen das geschuldete Fundament 
der Selbstverleugnung und den Fortschritt in den Tugenden sähe, der erforderlich ist, um das 
Gebäude der Wissenschaft mühen und die Weise ihres Gebrauches, um zu helfen, Gott unseren 
Schöpfer und Herrn mehr zu erkennen und ihm mehr zu dienen.“ (Sa 307)

wäre aber nicht die vollkommene Übersetzung der Erfahrung des Ignatius, wenn 
all diese Prinzipien ohne das Vorzeichen gesehen werden. Dieses könnte man 
das Prinzip der Selbstrelativierung nennen: Jegliche Bildung ist nur Mittel. 

Diese Überzeugung ist bei Ignatius durch weitere Lernerfahrungen fundiert. 
Wenn Manresa auch zu seiner integralen Lernerfahrung wird, so haben Erfah-
rungen davor und danach seine Auffassung vom Lernen geprägt. Der junge Lo
yola lernt zwischen ca. 1505 und 1517 am Hof von Arévalo Lesen und Schrei-
ben, ritterliche Waffenkünste und Galanterie sowie den Umgang mit den Gro-
ßen dieser Welt. Das Üben dieser Fähigkeiten spielt eine große Rolle, es ist ein 
Lernen für die Tat, genauer für den Dienst. Diese Lernerfahrung prägt Ignatius 
insofern, als er das Lernen und Studieren stets auf Praxis ausgerichtet erachtet, 
und dass dafür geübt werden muss: „Jedenfalls musste der angehende Ritter das, 
was er lernte, sogleich in die Tat umsetzen und gewissermaßen eine Schule der 
Praxis durchlaufen. Er lernte durch das Leben für das Leben, in Kontakt mit den 
Menschen für die Menschen, die Hilfe und Schutz brauchten. Wenn aber das 
Lernen von Üben, Erfahren, Helfen und Dienen geprägt ist, dann werden darin 
sowohl der Verstand als auch der Wille und die übrigen menschlichen Fähigkei-
ten entfaltet.“5 Bemerkenswert erscheint, dass Ignatius wohl in Arévalo gelernt 
haben muss, wie man sich systematisch Dinge selbst beibringt. Während seiner 
Rekonvaleszenz beginnt er, die voluminöse Vita Jesu Christi des Ludolf von Sach-
sen zu exzerpieren und in ein Buch mit 300 Quartseiten zu schreiben, was er 
auch in Manresa fortführt. Vor seinen akademischen Studien hatte Ignatius be-
reits die Gewohnheit, Erfahrungen gründlich zu reflektieren und sauber nieder-
zulegen. Diese Lernerfahrung des jungen Mannes prägt wohl auch den pädago-
gischen Charakter der Exerzitien, die „Experimentierfreudigkeit“ in der Ausbil-
dung der Jesuiten sowie in der Spiritualität, aber auch die sehr zweckmäßige 
Auffassung von akademischen Studien.    

Die Begründung für die Lernerfahrung seines akademischen Studiums fällt 
dementsprechend knapp aus: um „den Seelen helfen zu können“6, nämlich im 
priesterlichen Dienst. Wenig lässt sich darüber sagen, inwiefern ihn diese Stu-
dien innerlich berührt haben. Die Studien helfen ihm, geistliche Erfahrungen 

205

Lernen bei Ignatius



präziser und dogmatisch korrekt zu formulieren. So sehr Ignatius akademische 
Studien als Mittel schätzt, er scheint keinen Sinn „für Bildung um ihrer selbst 
willen“7 entwickelt zu haben.

Ignatius lernt Gott und seinem Wirken in der Welt, in sich selbst sowie in 
anderen Menschen zu vertrauen. Ohne dieses Vertrauen gäbe es keine Exerzi
tien, kein Üben und keine Kommunikation und folglich kein Lernen. Ignatius 
lernt, sowohl Gott als auch den Regungen der Seele zu vertrauen. Dieses Ver-
trauen betont er an einigen Stellen der GÜ ausdrücklich: Der Mensch darf sich 
zutrauen, mit seinem Schöpfer direkt in Kontakt zu treten (Nr. 15; Nr. 53 u.a.: 
das „Gespräch“), man sei bereitwilliger, dem Wort des Anderen Vertrauen zu 
schenken als es zu verwerfen (Nr. 22) und das Vertrauen selbst in die Natur, 
durch die mich Gott erhält (Nr. 236). Die Haltungen, die diesem Vertrauen ent
sprechen, sind Achtsamkeit und Ehrfurcht. Nur aufgrund dieses Vertrauens 
kann es ein „Gott-suchen-und-finden-in-allen-Dingen“ geben, und nur auf-
grund dieses Vertrauens kann geistlich wie in jeder anderen Hinsicht „geübt“ 
werden.

Lernen heißt aktiv sein 

Im zweiten Schritt möchte ich vier Merkmale des Lernens hervorheben, durch 
welche die geistliche Dimension des Lernens besonders deutlich zum Vorschein 
kommt. 

Bildung ist Selbstbildung oder sie ist keine Bildung. „Ausbilden können uns 
andere, bilden kann jeder nur sich selbst.“8 Dies entspricht der Erfahrung, die 
Ignatius in der „Schule Gottes“ macht. Wenn Lernen zu Bildung werden soll, 
geht das nur in der Weise aktiver Aneignung. Die Geistlichen Übungen bilden 
nur den Rahmen, innerhalb dessen Erfahrungen gemacht werden sollen gemäß 
den oben bereits genannten Prinzipien. Im Horizont ignatianischer Spiritualität 
sind geistliche Bildung und allgemeine Bildung analog.9 Was ist das Ziel dieser 
„geistlichen Bildung“? Der geistlich Gebildete ist nach Ignatius jener Mensch, 
der gottzentriert ist, sowie selbständig und indifferent entscheiden und handeln 
kann. Mit anderen Worten: Jemand, der „Gott im Original“ kennengelernt hat, 
und aus dieser Verbundenheit lebt. Die gebildete Persönlichkeit im Sinn der 
ignatianischen Pädagogik muss zwar nicht alles wissen, hat aber gelernt zu ler-
nen, d.h. sich Neues anzueignen.  

7	 M. Batllori, Zwischen Mittelalter und Renaissance. Ignatius im Strom seiner Zeit, in: A. Falkner / P. Im-
hof (Hrsg.), Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu, 23 [s. Anm. 5].

8	 P. Bieri, Wie wäre es, gebildet zu sein?, 7 (Herv. im Original) [s. Anm. 3].
9	 Vgl. R. R. Newton, Reflections, 8 [s. Anm. 4].

Reflexion

206



10	 R. Kunze, Die wunderbaren Jahre. Frankfurt/M. 1978, 80. 
11	 Diesen Hinweis verdanke ich meinem Mitbruder P. Elmar Mitterstieler SJ. 

Eigeninitiative und Selbstaktivität sind nicht nur eine lernpsychologische Not-
wendigkeit, sondern auch Strategie der göttlichen Pädagogik: Gott will und för-
dert die Eigenständigkeit des Geschöpfs. Aktivität ist ein Zeichen seelischer Ge-
sundheit und schöpferischer Lebendigkeit. Wer immer Macht ausübt, sollte sie 
auch dazu ausüben, Menschen eigenständiges Lernen zu ermöglichen und sie 
dazu zu ermächtigen. Andererseits bedeutet Aktivität auch die Verantwortung, 
Wege zu finden, um jegliche Opfermentalität zu überwinden. Jeder Mensch ist 
aufgerufen, mit seinen oder ihren Talenten zu wuchern. Wer lernt und neugierig 
bleibt, kann die allzeit erfrischende Neuheit Gottes erfahren. Reiner Kunze schil-
dert in einer Prosa-Miniatur eindrucksvoll den Stimmungsumschwung seiner 
Tochter, nachdem sie ein Kunstwerk kennengelernt hat: „‚Was ist der Mensch! 
Nicht einmal ein Virus! Schon wenn du an unsere Galaxie denkst. Und wie viele 
Galaxien gibt’s denn!‘ An einem Montagvormittag aber, während zweier Frei-
stunden, läuft sie, nicht einmal ein Virus, von Schallplattengeschäft zu Schall-
plattengeschäft und fragt nach dem Konzert für zwei Cembali und Streichorches
ter, c-moll, Bachwerkeverzeichnis 1060, das sie am Sonntag gehört hat.“10

Lernen heißt sich wandeln 

Im Jahr 1553 diktiert Ignatius seine Autobiografie und meint rückblickend auf 
die Anfänge seiner Lebenswende (hier: 1522): „Er schaute auf nichts Inneres und 
wusste auch nicht, was für eine Sache Demut und Liebe und Geduld waren und 
Klugheit, um diese Tugenden zu regeln und zu bemessen: sondern seine ganze 
Absicht war, solche großen äußeren Dinge auszuführen, weil die Heiligen sie so 
zur Ehre Gottes ausgeführt hatten (…).“ (BP 14) 

22 Jahre später wusste Ignatius sehr wohl um diese Tugenden, und er betet 
im Geistlichen Tagebuch: „Gebt mir liebevolle Demut!“ (GT Nr. 178, 30. März 
1544)11. Aus Iñigo wurde Ignatius, aus dem eitlen und ehrsüchtigen Junker wur-
de ein dienender Generaloberer, aus dem träumerischen Haudegen wurde ein 
sachlicher Arbeiter. Diese Wandlung ist die Folge eines gehorchenden Lernens, 
auf das sich Ignatius zwar aktiv eingelassen hat, dessen Ergebnis aber nicht sein 
Verdienst war.  

Echte Lernprozesse sind ein aktiv initiiertes Sich-verändern-Lassen. Bildungs-
wege kennen keine Abkürzungen, eher verlaufen sie noch über Umwege. Lernen 
geschieht nur über Reifung. Wer sich mit den großen Werken des Geistes, sei es 

207

Lernen bei Ignatius



12	 „God does not seek our dreams, our anxieties, or our ‚brilliant ideas‘. He calls us through the reality 
of a work and of a companionship. He speaks to us through a labor which must become the lan-

	 guage and the discovery of love. Concretely, this means that we must find ourselves incessantly 
going back to school. To what school? That of other people, that of children, that of new tech-
niques, that of progress, of events, and of the unexpected (...).“ Zit. n. John C. Futrell SJ, Ignatian 
Discernment. Studies in the Spirituality of the Jesuits. Vol. II. Nr. 2 (April 1970), 85 (Übers. v. Verf.). 
Futrell bringt eine Übersetzung der gesamten Predigt auf Englisch, deren französischer Urtext nach 
meinen Recherchen vermutlich nicht veröffentlicht ist. 

der Kunst oder der Wissenschaften, beschäftigt, weiß aus Erfahrung von der Un-
verfügbarkeit echter Einsichten. Wer sich als Interpret(in) an große Werke he-
ranwagt, kommt einmal an einen Punkt, an dem man nicht mehr weiterkommt 
und das Werk sich nicht weiter erschließt. Man muss das Werk für eine Zeit ab-
setzen, sich mit anderen Inhalten beschäftigen und es inzwischen reifen lassen. 
Gerade im Bereich der Bildung erhält das Gleichnis von der selbstwachsenden 
Saat (Mk 4,26–29) große Plausibilität.   

Lernen heißt sich einlassen

Aktive und passive Aspekte des Lernens sind wesentlich, für menschliches Rei-
fen und Wachsen bedarf es aber noch eines dritten unerlässlichen Moments, 
nämlich einer Art Kenosis. Michel de Certeau ist es gelungen, in berührend ein-
fachen Worten die Rolle des Lernens als Knotenpunkt von Gott- und Weltver-
hältnis bei Ignatius in diesem Sinn auf den Punkt zu bringen. In seiner Predigt 
zum Ignatiusfest 1966 sagte er gegen Ende: „Gott sucht nicht unsere Träume, 
unsere Ängste oder ‚brillanten Ideen‘. Er ruft uns durch die Wirklichkeit der Ar-
beit und durch Gefährtenschaft. Er spricht zu uns durch Arbeit, welche zur Spra-
che und Entdeckung der Liebe werden muss. Konkret bedeutet das, dass wir uns 
unaufhörlich dabei finden müssen, in die Schule zu gehen. In welche Schule? In 
die Schule anderer Menschen, jene von Kindern, jene neuer Techniken, jene des 
Fortschritts, jene von Ereignissen, jene von Unvorhergesehenem (…).“12  

 „In die Schule gehen“ heißt, sich klein zu machen und sich offen einer 
Wirklichkeit auszusetzen, die einen verändert bzw. verändern will. „In die Schu-
le gehen“ bedeutet das Sich-Einlassen auf die Welt aufgrund des Vertrauens, 
dass Gott in ihr verlässlich am Werk ist. Dies erfordert intellektuelle wie motiva-
torische Anstrengungen. Es fällt mir als Lehrer nicht leicht, meine Welt zurück-
zulassen und in die Welt meiner Schüler(innen) einzutreten, denn das bedeutet 
Kinderbuch statt Lieblingsautor, Hitparade statt Bach. Immer wieder schrecken 
die Andersheit und Neuheit der (säkularen) Welt. Jede junge Generation stellt 
für die ältere eine andere Welt dar und fordert sie heraus mit ihrem Lebensstil, 
ihren Moden und ihrer Technik. Ignatius rät, in die Schule dieser neuen Phäno-
mene zu gehen, denn das ist – zweite Bedeutung der Metapher – die Einladung 
Gottes, nämlich sich selbst zu verleugnen und aufzubrechen. Wir werden der 

Reflexion

208



13	 Christus. Tome 13, Nr. 51 (1966), 311–331.
14	 M. de Certeau, Der Mythos von den Ursprüngen, in: ders., Glaubensschwäche (Religionskulturen, Bd. 

2). Stuttgart 2009, 61–76, hier: 76. Ich danke meinen Mitbrüdern Sebastian Ortner SJ und Patrick 
Goujon SJ für den Hinweis. 

nächsten Generation nichts weitergeben können, wenn wir uns nicht wert-
schätzend und neugierig auf sie einlassen. Wenn gerade eine religiöse Gemein-
schaft diesen wertschätzend-prüfenden Zugang zur sich wandelnden Welt nicht 
findet, tappt sie in die Falle des Fundamentalismus. 

Dieser biblische Akzent kommt im Aufsatz „L'épreuve du temps“13, den Cer-
teau in der Zeitschrift Christus ebenfalls 1966 veröffentlichte, stärker heraus. 
Dort heißt es: „Einst beschloss Ignatius, reich an Abenteuern und außergewöhn-
lichen Erfahrungen, in die Schule zu gehen. Er begann sein Leben noch einmal. 
Er gab sich nicht damit zufrieden, neue Zeiten zu prophezeien (und noch weni-
ger sie zu beklagen); er ließ sich wirklich auf sie ein und wählte dabei den Weg 
einer Technik. Die hielt er nicht nur deshalb für wichtig, weil man damit den 
anderen Ratschläge geben konnte, er erprobte vielmehr das Werkzeug seiner 
Epoche und brach mit seiner Vergangenheit, um Gott da zu finden, wo seine 
Zeitgenossen arbeiteten. Dieser Aufbruch sollte ihn lehren, in der Tradition und 
in seinem eigenen Leben die Kriterien einer bislang unerhörten Fügsamkeit ge-
genüber der Kirche Jesu Christi zu entdecken. Von uns ist eine analoge ‚Rekon-
version‘ verlangt. (…) Ein neues Wagnis ist das entscheidende Moment der Treue 
(…).“14 Diese Zeilen atmen den Geist des nachkonziliaren Aufbruchs, und sie 
haben gerade heute, im Jahr 2021, angesichts der irritierend disparaten Antwor-
ten auf die Zeitfragen innerhalb der Kirche wieder eine aufregende Aktualität. 
Certeau spricht von einer „reconversion“, was in diesem Zusammenhang mit 
„Rückbesinnung“ wiederzugeben ist. „Ein neues Wagnis ist das entscheidende 
Moment der Treue“: In der Biografie des Ignatius zeigt sich, dass gerade das 
„Wagnis“ zu einer echten Kontinuität führt. Der Pilger, der zu einem radikalen 
Büßerleben aufgebrochen ist, fand sich als reifer Mann in der Arbeit wieder, zu 
der er in seiner Jugend ausgebildet worden war, nämlich als Verwalter und Or-
ganisator.

Das Magis der Erfahrung 

Die Lernerfahrungen wie die Schriften des Ignatius geben ein recht klares Profil 
seines Ideals vom gebildeten Menschen: Dies ist der/die Erfahrene, ein Mensch, 
der den „Geschmack“ der Wahrheit aufgenommen hat. Ich würde dieses Ideal 
als „weltoffenes Expertentum“ bezeichnen, da es über akademisches oder be-
rufsspezifisches Expertentum hinausgeht. Dieses Expertentum hat nichts mit 
einer fachlichen Profession zu tun, es ist vielmehr eine geistlich-moralische Hal-
tung der Offenheit gegenüber der Wirklichkeit, auf die man sich einlässt. Wer 

209

Lernen bei Ignatius



tatsächlich etwas von der Wirklichkeit versteht, weiß auch von der Bedeutung 
des „Geschmacks“. Der Mozart-Biograf G. N. Nissen15 berichtet folgende Anek
dote: Joseph Haydn äußerte gegenüber Leopold Mozart, dass er seinen Sohn 
für den größten Komponisten halte, denn „er hat Geschmack und über das die 
größte Kompositionswissenschaft“. „Geschmack“ meint hier nicht bare Sub-
jektivität, sondern eine erarbeitete und tiefe Einsicht in das Wesen von Musik 
überhaupt. Ein aktiv initiierter Lernprozess, der Reifen zulässt und sich auf die 
Wirklichkeit einlässt, führt dorthin, wo aus dem Studium geistliche Erfahrung 
werden kann: in die Tiefe der Dinge. Es gilt: „Denn nicht das viele Wissen sät-
tigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspüren-und-
Schmecken.“ (GÜ 2) 

15	 G. N. Nissen, Biographie W. A. Mozarts. Mit einem Vorwort von Rudolph Angermüller. Hildes-
	 heim – New York 1972.

Reflexion

210


