
1	 Für die frühe Biographie des Ignatius von Loyola ist der später von ihm diktierte Bericht des Pilgers 
die wichtigste Quelle; hier nach einer Ausgabe von P. Knauer (Leipzig 1990) zitiert (im Folgenden 
abgekürzt mit BP und den in allen Ausgaben identischen Randnummern).

Bruch und Umkehr
Vor 500 Jahren wurde Ignatius von Loyola verwundet

Am 20. Mai 1521, vor 500 Jahren, kämpfte Iñigo de Loyola, ein etwa 30-jähriger 
baskischer Ritter, bei Pamplona mit einer kleinen Schar von Mitstreitern gegen 
ein übermächtiges französisches Heer (vgl. BP 1)1. Der Kampf war eigentlich 
aussichtslos, aber Iñigo, der Anführer, wollte sich heldenhaft auszeichnen und 
animierte seine Mitstreiter, den Kampf doch zu wagen. Gleich zu Beginn wur-
de Iñigo durch eine feindliche Kanonenkugel, die eines seiner Beine zerschlug 
und das andere verletzte, schwer verwundet. Weil der Anführer ausgefallen war, 
ergab sich die Gruppe dem Gegner. Sie wurde gut behandelt, und Iñigo wurde 
zur Genesung auf sein elterliches Anwesen in Loyola gebracht. Dort begann ein 
spiritueller Prozess, der sein Leben radikal verändern und Jahrzehnte später die 
dringend nötige Reform der Kirche voranbringen sollte.

Der Bruch

Durch einen äußeren und sehr brutalen Eingriff war sein bisheriges Leben zer
brochen. Vorher war Iñigo ein „den Eitelkeiten der Welt ergebener“ junger 
Mann (BP 1), draufgängerisch, ehrsüchtig, stolz. Bei Hof wollte er den Frauen 
gefallen und seine Karriere als Ritter weitertreiben. Dazu hätte er aber gesund 
sein müssen und gut aussehen und ein guter Kämpfer sein. Die Kanonenkugel 
zerbrach ihm alles. Zur Rekonvaleszenz musste er nun zuhause für Monate das 
Bett hüten. Weil die zersplitterten Knochen schräg abstanden, ließ er sie, vor 

Stefan Kiechle SJ | Frankfurt a. M.

geb. 1960, Dr. theol., Chefredakteur der Kultur-
zeitschrift „Stimmen der Zeit“, Beauftragter des 
Jesuitenordens für ignatianische Spiritualität, 
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

stefan.kiechle@jesuiten.org

226

Nachfolge



2	 Die berühmten Legenda aurea des Dominikaners Jacobus de Voragine und die Vita Christi des Kar-
täusers Ludolph von Sachsen.

allem aus Eitelkeit, „operieren“, also absägen – eine fürchterliche Tortur in da-
maliger Zeit. Zwischenzeitlich war er dem Tod nahe, rief aber den heiligen Pe-
trus an, und am nächsten Tag ging es ihm wieder etwas besser (BP 3). Auf dem 
langen Krankenlager begann für ihn ein Weg der inneren Umkehr.

Durch den Bruch völlig aus der Bahn geworfen, entstand in ihm eine äußere 
und innere Leere. In den Monaten des Nichtstuns war er vor die Alternative ge-
stellt: Er könnte sich mit Ablenkungen zerstreuen, die inneren Nöte überspielen 
und alles daransetzen, möglichst bald in sein altes Leben zurückzukehren, um 
dieses mit neuer Kraft weiterzuführen. Oder er könnte die Leere aushalten und 
Neues in sich und in seiner Umgebung suchen und finden, um dann zu neuen 
Ufern aufzubrechen. Der Bruch war ihm von außen zugefügt worden – die Ent-
scheidung, was er aus ihm machen würde, musste er selbst treffen und verant-
worten. Die moderne Frage, warum Gott einen solchen Bruch zulasse oder gar 
zufüge und warum gerade ihm, stellte er nicht. War der Bruch Wille Gottes? 
War Gott an ihm in irgendeiner Weise beteiligt? Oder war er einfach nur Folge 
seines letztlich eitlen Draufgängertums, also seiner Sünde? Damals hat man sol-
che Schicksalsschläge wohl eher hingenommen, sie kamen ja noch viel häufiger 
vor als heute, und man schaute gleich wieder nach vorne: Was ist daraus zu ma-
chen? Wohin führt Gott mich durch den Bruch? Was ist jetzt sein Wille für 
mich? Paradoxerweise habe ich Gottes Willen durch meine freie Entscheidung 
zu wählen und umzusetzen. Auch die Geduld des Wartens brachte man wohl 
eher auf – man konnte nicht so viel machen wie heute, war es eher gewohnt, 
dass das Leben auch leere Zeiten in sich birgt und dass aus diesen Frucht wächst.

Konversion

Iñigo wollte sich mit Ritterromanen zerstreuen, aber es gab keine auf Schloss 
Loyola. Also las er die Bücher, die er vorfand: Heiligenbiographien und ein di
ckes Werk über das Leben Jesu2 – auch in den folgenden Entscheidungen ließ 
er sich damit von außen zumindest anregen. Gut dokumentiert ist sein innerer 
Weg (BP 6f.): In stundenlangen Tagträumen stellte er sich vor, in sein weltliches 
Leben zurückzukehren, mit Lust und Freude. Dann kamen ihm, angeregt durch 
die geistliche Lektüre, andere Fantasien: Er könnte leben wie die Heiligen, arm, 
als Büßer und Bettler; auch dabei empfand er Lust und Freude. Allerdings stellte 
er einen Unterschied beider Fantasien fest (BP 8): Bei jener, wie die Heiligen zu 
leben, blieben Lust und Freude auch nach der Fantasie bestehen, bei jener des 
weltlichen Lebens fand er sich danach „trocken und unzufrieden“. 

227

Ignatius’ Verwundung



3	 Ausführlicher dazu: S. Kiechle, Ignatius von Loyola. Leben – Werk – Spiritualität. Würzburg 32020.

Aus diesem Unterschied schloss er, dass es Gottes Wille sei, zu leben wie die Hei-
ligen. Dieser erste Einblick in die „Unterscheidung der Geister“ lehrte ihn, dass 
ein nachhaltiger Trost, der auch nach der Übung andauert, eher der wahre und 
göttliche Trost ist. Er entschied sich nun, diesem Signal Gottes zu folgen, und 
änderte sein Leben. Als er einigermaßen gesund war, brach er von Loyola auf 
und wurde zum Pilger und Bettler. Eine Konversion und innere Umkehr hatte 
begonnen, angestoßen durch den Bruch, aber in freier Unterscheidung von ihm 
selbst ergriffen und umgesetzt. Hätte er ohne den Bruch je einen Anlass und die 
Muße gehabt, diesen inneren und äußeren Weg zu gehen?

Die weitere Geschichte braucht hier nur angedeutet zu werden3: Nach dem 
Abschied von seiner Familie verließ er Loyola und kam nach Wochen der Wan-
derung – mit bleibend schwer beschädigtem Bein – zum berühmten Kloster 
Montserrat bei Barcelona. Dort legte er eine dreitägige Generalbeichte ab und 
hielt am 24./25. März 1522, dem Vorabend des Festes Verkündigung des Herrn, 
eine Nachtwache vor der Schwarzen Madonna, ein altes ritterliches Ritual der 
persönlichen Übergabe an die Gottesmutter. Er verschenkte, was er besaß, und 
ging ins nahegelegene Städtchen Manresa, wo er für etwa 11 Monate das Leben 
eines Bettlers und Beters führte. 

Askese und Umkehr

Die innere Umkehr war freilich nach dem Kleiderwechsel noch lange nicht voll-
endet. In Manresa, gleichsam seinem Noviziat (BP 19ff.), versucht Iñigo durch 
harte Askese und durch häufiges Beichten sein früheres, als sehr sündig emp-
fundenes Leben loszuwerden und als neuer Mensch zu leben. Das Beichten war 
skrupulös und es verschaffte ihm lange keine Erleichterung von seinen Schuld-
gefühlen. Er fastete sehr streng, vernachlässigte sein Äußeres, geißelte sich, bete-
te sieben Stunden am Tag auf den Knien. All das war ein ziemlich verzweifelter 
Versuch, sich selbst heilig zu machen. Er wurde depressiv und hatte Suizidfanta-
sien. Kein Beichtvater konnte ihm helfen. 

Nach einigen Monaten, so berichtet er zurückhaltend, entdeckte er auf wun-
derbare Weise doch die Barmherzigkeit Gottes (BP 25), die ihm alles schon ver-
ziehen und ihn angenommen hatte. Er wurde von seinen Skrupeln befreit, lebte 
eine maßvollere Askese und fand zu großen Gebetsgnaden. Musste er zuerst 
durch die Extreme gehen? Lag dieser Irrweg an seiner ins Extreme neigenden 
Persönlichkeit, oder gehört eine solche Phase zu jedem geistlichen Weg? Sicher 
waren der Aktivismus und die harte Askese Zeichen eines tiefen Stolzes. Was 
man wohl festhalten kann: Eine Phase des Leerwerdens, der Abgeschiedenheit 
und des Verzichtes auf „weltliche“ Erfüllungen gehört zu jeder geistlichen Um-

228

Nachfolge



kehr dazu. Und es geht nicht ohne Schmerzen, Zweifel, Umwege und viel Ge-
duld. Gnaden werden geschenkt, und man kann weder die Weise noch den 
Zeitpunkt selbst planen oder durch Aktivität herbeiführen.

Zur Aktualität

Neben allem historischen Gedenken zum 500-jährigen Jubiläum4 lassen sich 
Bruch und Konversion des Ignatius vielfältig deuten und für spirituelle Wege 
fruchtbar machen. Einige Anregungen möchte ich geben:
–	 Spiritualität ist Unterbrechung, rupture: Manchmal kommt von außen ein 

schwerer Schlag, der weder sinnvoll noch verstehbar zu sein scheint und 
der – so der Eindruck – mit Gott oder mit dem spirituellen Leben nichts zu 
tun hat. Man kann ihn als lästige Störung einfach ablehnen und möglichst 
schnell und billig zu überwinden versuchen. Freilich kann man ihn auch 
zum Anlass nehmen, in freier Entscheidung die Chance der Neuorientierung 
zu ergreifen. Wer zwar von außen keinen Bruch abbekommt, sich aber unzu
frieden und suchend erlebt, kann die Unterbrechung selbst herbeiführen, 
indem er für eine bestimmte Zeit aussteigt aus dem Alltag und sich der Leere 
und dem inneren Werden aussetzt. Auch die Corona-Pandemie kann als 
Bruch – individuell oder kollektiv – angesehen und ausgewertet werden.

–	 Spiritualität heißt, Vulnerabilität zu leben: Ein Ritter im Spätmittelalter muss-
te jederzeit damit rechnen, schwer verletzt oder krank zu werden. Heute ist 
nach einer langen Phase, in der man meinte, mit immer mehr Wissenschaft 
und Technik den Menschen quasi unverwundbar machen zu können, die 
Verletzlichkeit neu und schmerzhaft zu Bewusstsein gekommen: etwa durch 
den Missbrauch von Macht, auch den spirituellen und den sexuellen; durch 
die Folgen eines starren Wirtschaftsliberalismus für Arme; durch ökonomisch 
bedingte Flucht oder kriegerische Vertreibung so vieler Menschen in aller 
Welt; durch neue oder als neu wahrgenommene Pandemien… Vulnerabilität 
verhindert, dass weltliche Freude als allein erfüllend angesehen wird oder 
dass Menschen sich durch ihre Macht gottgleich fühlen. Vulnerabilität er-
schließt die Möglichkeit, Geschöpflichkeit, trotz deren Unvollkommenheit 
und teilweisen Verderbnis, paradox formuliert, dankbar anzunehmen und 
sich in einer Notlage oder inneren Leere auf Gott zu werfen. 

–	 Spiritualität ist Transformation weltlicher in geistliche Werte: Dreißig Jahre 
lang war Iñigo eitel, ehrgeizig, strebsam, besitzergreifend, unduldsam, ein 
Macher – erfolgreich, aber zugleich ziemlich narzisstisch. Diese Werte ver-
wandelten sich nach dem Bruch langsam und über große Mühen zu Demut, 

4	 Der Jesuitenorden hat dazu ein „Ignatianisches Jahr“ ausgerufen: Ignatian Year | The Society of Je-
sus; URL: https://www.jesuits.global/tag/ignatian-year/ (Stand: 01.06.2021). 

229

Ignatius’ Verwundung



5	 Geistliche Übungen, Nr. 316.

Geduld, Liebe, Großzügigkeit, Zulassen des Wirkens Gottes. Der Ritter blieb 
Ritter, aber transformiert zum Ritter Gottes: Frühe Prägungen wurden nicht 
abgewertet oder vernichtet, die Persönlichkeit wurde nicht gebrochen, der 
Narzissmus nicht einfach weggedrückt, sondern die Werte wurden umgewer
tet. Die Persönlichkeit durfte an sich selbst wachsen und reifen und Gott be-

	 kam den Platz in Iñigos Leben, der allein ihm gebührt. Iñigo suchte weiter-
hin Ehre, aber nicht mehr seine Ehre, sondern Gottes Ehre.

–	 Spiritualität braucht ein asketisches Element: Die „ungeordneten Anhäng-
lichkeiten“ – ein sehr ignatianischer Begriff – wird man nicht einfach durch 
Willensakte los; Iñigo musste dies mühsam in Manresa lernen. Ein Element 
der Leere und des Verzichts, der Armut und der Stille muss man sich wohl, 
wenn auch nicht im Extrem Iñigos, schaffen. Nur wenn die Seele entleert 
wird, findet anderes, Göttliches, in ihr seinen Platz. Die guten Gaben der 

	 Schöpfung darf und soll man genießen, aber man soll sie, wie Ignatius schreibt5, 
nicht in sich lieben, sondern ausschließlich in ihrem Schöpfer. Heute, in ei-
ner Zeit hohen Wohlstandes und ständigen Genusses, ist dies aktiv einzu-
üben. „Aszese“ bedeutet ja ursprünglich Üben. 

–	 Spiritualität wird von vielen Menschen erst nach der zweiten Bekehrung ge-
lebt: Ob und inwieweit Iñigo in seiner Jugend religiös war, darüber weiß man 
nicht viel; im katholischen Brauchtum des Spätmittelalters war er sicher gut 
verwurzelt, aber spirituelle Tiefe hatte dies wohl weniger. Im Alter von 30 Jah
ren über einen Bruch diese Konversion zu erleben, war biographisch für die 
damalige Zeit eher spät. War es eine Art zweite Bekehrung? Menschen, die 
schon als Kinder in ein spirituelles Leben hineinwachsen und sich diesem ihr 
Leben lang intensiv widmen, sind selten geworden. Umso mehr ist die Chan-
ce der zweiten Bekehrung wertzuschätzen: Sie kann, bei heute meist längeren 
Biographien, in jedem Lebensalter erfolgen und hat auch noch spät alle Mög-
lichkeiten, das spirituelle Leben zum Blühen zu bringen.

–	 Spiritualität braucht den Bruch? Einerseits nein, denn manche Christinnen 
und Christen leben von Jugend an bruchlos ihren Weg engagiert mit Gott. 
Andererseits ja, denn in einer glaubensarmen Welt muss die Fremdheit des 
Glaubens irgendwann schmerzhaft durchlitten werden, und ein Bruch hilft 
zu dieser Erfahrung. Niemand wünscht sich – mit sehr guten Gründen – den 
harten Bruch; wer aber, getroffen wie Iñigo, an ihm nicht verzweifelt, son-
dern ihn als Chance für neue innere und äußere Wege ergreift, wird von Gott 
geführt werden.

230

Nachfolge


