Nachfolge

Stefan Kiechle SJ | Frankfurt a. M.

geb. 1960, Dr. theol., Chefredakteur der Kultur-
zeitschrift ,Stimmen der Zeit“, Beauftragter des
Jesuitenordens fiir ignatianische Spiritualitat,
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

stefan.kiechle@jesuiten.org

Bruch und Umkehr

Vor 500 Jahren wurde Ignatius von Loyola verwundet

Am 20. Mai 1521, vor 500 Jahren, kimpfte Ifiigo de Loyola, ein etwa 30-jahriger
baskischer Ritter, bei Pamplona mit einer kleinen Schar von Mitstreitern gegen
ein tiberméchtiges franzosisches Heer (vgl. BP 1)!. Der Kampf war eigentlich
aussichtslos, aber Ifiigo, der Anfiihrer, wollte sich heldenhaft auszeichnen und
animierte seine Mitstreiter, den Kampf doch zu wagen. Gleich zu Beginn wur-
de Ifiigo durch eine feindliche Kanonenkugel, die eines seiner Beine zerschlug
und das andere verletzte, schwer verwundet. Weil der Anfiihrer ausgefallen war,
ergab sich die Gruppe dem Gegner. Sie wurde gut behandelt, und Ifiigo wurde
zur Genesung auf sein elterliches Anwesen in Loyola gebracht. Dort begann ein
spiritueller Prozess, der sein Leben radikal verdndern und Jahrzehnte spater die
dringend notige Reform der Kirche voranbringen sollte.

Der Bruch

Durch einen dufleren und sehr brutalen Eingriff war sein bisheriges Leben zer-
brochen. Vorher war Ifiigo ein ,den Eitelkeiten der Welt ergebener” junger
Mann (BP 1), draufgdngerisch, ehrsiichtig, stolz. Bei Hof wollte er den Frauen
gefallen und seine Karriere als Ritter weitertreiben. Dazu hitte er aber gesund
sein miissen und gut aussehen und ein guter Kimpfer sein. Die Kanonenkugel
zerbrach ihm alles. Zur Rekonvaleszenz musste er nun zuhause fiir Monate das
Bett hiiten. Weil die zersplitterten Knochen schridg abstanden, lief} er sie, vor

1 Fir die friihe Biographie des Ignatius von Loyola ist der spdter von ihm diktierte Bericht des Pilgers
die wichtigste Quelle; hier nach einer Ausgabe von P. Knauer (Leipzig 1990) zitiert (im Folgenden
abgekiirzt mit BP und den in allen Ausgaben identischen Randnummern).

226



Ignatius’ Verwundung

allem aus Eitelkeit, ,operieren”, also absdgen — eine fiirchterliche Tortur in da-
maliger Zeit. Zwischenzeitlich war er dem Tod nahe, rief aber den heiligen Pe-
trus an, und am nédchsten Tag ging es ihm wieder etwas besser (BP 3). Auf dem
langen Krankenlager begann fiir ihn ein Weg der inneren Umkehr.

Durch den Bruch véllig aus der Bahn geworfen, entstand in ihm eine dufiere
und innere Leere. In den Monaten des Nichtstuns war er vor die Alternative ge-
stellt: Er konnte sich mit Ablenkungen zerstreuen, die inneren Noéte iiberspielen
und alles daransetzen, moglichst bald in sein altes Leben zurtickzukehren, um
dieses mit neuer Kraft weiterzufiihren. Oder er kdénnte die Leere aushalten und
Neues in sich und in seiner Umgebung suchen und finden, um dann zu neuen
Ufern aufzubrechen. Der Bruch war ihm von aufien zugefiigt worden — die Ent-
scheidung, was er aus ihm machen wiirde, musste er selbst treffen und verant-
worten. Die moderne Frage, warum Gott einen solchen Bruch zulasse oder gar
zufiige und warum gerade ihm, stellte er nicht. War der Bruch Wille Gottes?
War Gott an ihm in irgendeiner Weise beteiligt? Oder war er einfach nur Folge
seines letztlich eitlen Draufgdngertums, also seiner Siinde? Damals hat man sol-
che Schicksalsschldge wohl eher hingenommen, sie kamen ja noch viel hdufiger
vor als heute, und man schaute gleich wieder nach vorne: Was ist daraus zu ma-
chen? Wohin fithrt Gott mich durch den Bruch? Was ist jetzt sein Wille fiir
mich? Paradoxerweise habe ich Gottes Willen durch meine freie Entscheidung
zu wahlen und umzusetzen. Auch die Geduld des Wartens brachte man wohl
eher auf - man konnte nicht so viel machen wie heute, war es eher gewohnt,
dass das Leben auch leere Zeiten in sich birgt und dass aus diesen Frucht wichst.

Konversion

Inigo wollte sich mit Ritterromanen zerstreuen, aber es gab keine auf Schloss
Loyola. Also las er die Biicher, die er vorfand: Heiligenbiographien und ein di-
ckes Werk tiber das Leben Jesu? — auch in den folgenden Entscheidungen lief3

er sich damit von aufien zumindest anregen. Gut dokumentiert ist sein innerer
Weg (BP 6f.): In stundenlangen Tagtraumen stellte er sich vor, in sein weltliches
Leben zuriickzukehren, mit Lust und Freude. Dann kamen ihm, angeregt durch
die geistliche Lektiire, andere Fantasien: Er konnte leben wie die Heiligen, arm,
als Biifler und Bettler; auch dabei empfand er Lust und Freude. Allerdings stellte
er einen Unterschied beider Fantasien fest (BP 8): Bei jener, wie die Heiligen zu
leben, blieben Lust und Freude auch nach der Fantasie bestehen, bei jener des
weltlichen Lebens fand er sich danach ,trocken und unzufrieden®.

2 Die bertihmten Legenda aurea des Dominikaners Jacobus de Voragine und die Vita Christi des Kar-
tausers Ludolph von Sachsen.

227



Nachfolge

Aus diesem Unterschied schloss er, dass es Gottes Wille sei, zu leben wie die Hei-
ligen. Dieser erste Einblick in die ,Unterscheidung der Geister” lehrte ihn, dass
ein nachhaltiger Trost, der auch nach der Ubung andauert, eher der wahre und
gottliche Trost ist. Er entschied sich nun, diesem Signal Gottes zu folgen, und
anderte sein Leben. Als er einigermafien gesund war, brach er von Loyola auf
und wurde zum Pilger und Bettler. Eine Konversion und innere Umkehr hatte
begonnen, angestofien durch den Bruch, aber in freier Unterscheidung von ihm
selbst ergriffen und umgesetzt. Hétte er ohne den Bruch je einen Anlass und die
Mufle gehabt, diesen inneren und dufieren Weg zu gehen?

Die weitere Geschichte braucht hier nur angedeutet zu werden?®: Nach dem
Abschied von seiner Familie verlie} er Loyola und kam nach Wochen der Wan-
derung - mit bleibend schwer beschddigtem Bein — zum beriihmten Kloster
Montserrat bei Barcelona. Dort legte er eine dreitdgige Generalbeichte ab und
hielt am 24./25. Miarz 1522, dem Vorabend des Festes Verkiindigung des Herrn,
eine Nachtwache vor der Schwarzen Madonna, ein altes ritterliches Ritual der
personlichen Ubergabe an die Gottesmutter. Er verschenkte, was er besafy, und
ging ins nahegelegene Stadtchen Manresa, wo er fiir etwa 11 Monate das Leben
eines Bettlers und Beters fiihrte.

Askese und Umkehr

Die innere Umkehr war freilich nach dem Kleiderwechsel noch lange nicht voll-
endet. In Manresa, gleichsam seinem Noviziat (BP 19ff.), versucht Ifiigo durch
harte Askese und durch héufiges Beichten sein friiheres, als sehr siindig emp-
fundenes Leben loszuwerden und als neuer Mensch zu leben. Das Beichten war
skrupulds und es verschaffte ihm lange keine Erleichterung von seinen Schuld-
gefiihlen. Er fastete sehr streng, vernachlissigte sein Aufleres, geiftelte sich, bete-
te sieben Stunden am Tag auf den Knien. All das war ein ziemlich verzweifelter
Versuch, sich selbst heilig zu machen. Er wurde depressiv und hatte Suizidfanta-
sien. Kein Beichtvater konnte ihm helfen.

Nach einigen Monaten, so berichtet er zurtickhaltend, entdeckte er auf wun-
derbare Weise doch die Barmherzigkeit Gottes (BP 25), die ihm alles schon ver-
ziehen und ihn angenommen hatte. Er wurde von seinen Skrupeln befreit, lebte
eine mafdvollere Askese und fand zu groflen Gebetsgnaden. Musste er zuerst
durch die Extreme gehen? Lag dieser Irrweg an seiner ins Extreme neigenden
Personlichkeit, oder gehort eine solche Phase zu jedem geistlichen Weg? Sicher
waren der Aktivismus und die harte Askese Zeichen eines tiefen Stolzes. Was
man wohl festhalten kann: Eine Phase des Leerwerdens, der Abgeschiedenheit
und des Verzichtes auf ,,weltliche” Erfiillungen gehort zu jeder geistlichen Um-

3 Ausfiihrlicher dazu: S. Kiechle, Ignatius von Loyola. Leben — Werk — Spiritualitit. Wiirzburg *2020.

228



Ignatius’ Verwundung

kehr dazu. Und es geht nicht ohne Schmerzen, Zweifel, Umwege und viel Ge-
duld. Gnaden werden geschenkt, und man kann weder die Weise noch den
Zeitpunkt selbst planen oder durch Aktivitdt herbeifiihren.

Zur Aktualitat

Neben allem historischen Gedenken zum 500-jdhrigen Jubildum* lassen sich
Bruch und Konversion des Ignatius vielfdltig deuten und fiir spirituelle Wege
fruchtbar machen. Einige Anregungen mochte ich geben:

— Spiritualitdt ist Unterbrechung, rupture: Manchmal kommt von auflen ein
schwerer Schlag, der weder sinnvoll noch verstehbar zu sein scheint und
der - so der Findruck — mit Gott oder mit dem spirituellen Leben nichts zu
tun hat. Man kann ihn als ldstige Storung einfach ablehnen und moglichst
schnell und billig zu tiberwinden versuchen. Freilich kann man ihn auch
zum Anlass nehmen, in freier Entscheidung die Chance der Neuorientierung
zu ergreifen. Wer zwar von auflen keinen Bruch abbekommt, sich aber unzu-
frieden und suchend erlebt, kann die Unterbrechung selbst herbeifiihren,
indem er fiir eine bestimmte Zeit aussteigt aus dem Alltag und sich der Leere
und dem inneren Werden aussetzt. Auch die Corona-Pandemie kann als
Bruch - individuell oder kollektiv — angesehen und ausgewertet werden.

— Spiritualitdt heilt, Vulnerabilitdt zu leben: Ein Ritter im Spatmittelalter muss-
te jederzeit damit rechnen, schwer verletzt oder krank zu werden. Heute ist
nach einer langen Phase, in der man meinte, mit immer mehr Wissenschaft
und Technik den Menschen quasi unverwundbar machen zu kénnen, die
Verletzlichkeit neu und schmerzhaft zu Bewusstsein gekommen: etwa durch
den Missbrauch von Macht, auch den spirituellen und den sexuellen; durch
die Folgen eines starren Wirtschaftsliberalismus fiir Arme; durch 6konomisch
bedingte Flucht oder kriegerische Vertreibung so vieler Menschen in aller
Welt; durch neue oder als neu wahrgenommene Pandemien... Vulnerabilitét
verhindert, dass weltliche Freude als allein erfiillend angesehen wird oder
dass Menschen sich durch ihre Macht gottgleich fiithlen. Vulnerabilitét er-
schlief3t die Moglichkeit, Geschopflichkeit, trotz deren Unvollkommenheit
und teilweisen Verderbnis, paradox formuliert, dankbar anzunehmen und
sich in einer Notlage oder inneren Leere auf Gott zu werfen.

— Spiritualitdt ist Transformation weltlicher in geistliche Werte: Dreif3ig Jahre
lang war Ifiigo eitel, ehrgeizig, strebsam, besitzergreifend, unduldsam, ein
Macher - erfolgreich, aber zugleich ziemlich narzisstisch. Diese Werte ver-
wandelten sich nach dem Bruch langsam und tiber grof3e Mithen zu Demut,

4 Der Jesuitenorden hat dazu ein ,Ignatianisches Jahr” ausgerufen: Ignatian Year | The Society of Je-
sus; URL: https://www.jesuits.global/tag/ignatian-year/ (Stand: 01.06.2021).

229



Nachfolge

Geduld, Liebe, Grofizligigkeit, Zulassen des Wirkens Gottes. Der Ritter blieb
Ritter, aber transformiert zum Ritter Gottes: Frithe Pragungen wurden nicht
abgewertet oder vernichtet, die Personlichkeit wurde nicht gebrochen, der
Narzissmus nicht einfach weggedriickt, sondern die Werte wurden umgewer-
tet. Die Personlichkeit durfte an sich selbst wachsen und reifen und Gott be-
kam den Platz in Inigos Leben, der allein ihm gebihrt. Ifigo suchte weiter-
hin Ehre, aber nicht mehr seine Ehre, sondern Gottes Ehre.

— Spiritualitdt braucht ein asketisches Element: Die ,ungeordneten Anhing-
lichkeiten” — ein sehr ignatianischer Begriff — wird man nicht einfach durch
Willensakte los; Ifiigo musste dies mithsam in Manresa lernen. Ein Element
der Leere und des Verzichts, der Armut und der Stille muss man sich wohl,
wenn auch nicht im Extrem Ifiigos, schaffen. Nur wenn die Seele entleert
wird, findet anderes, Gottliches, in ihr seinen Platz. Die guten Gaben der
Schopfung darf und soll man geniefen, aber man soll sie, wie Ignatius schreibt®,
nicht in sich lieben, sondern ausschliefdlich in ihrem Schopfer. Heute, in ei-
ner Zeit hohen Wohlstandes und standigen Genusses, ist dies aktiv einzu-
iben. ,Aszese” bedeutet ja urspriinglich Uben.

— Spiritualitdt wird von vielen Menschen erst nach der zweiten Bekehrung ge-
lebt: Ob und inwieweit Ifligo in seiner Jugend religios war, dariiber weify man
nicht viel; im katholischen Brauchtum des Spatmittelalters war er sicher gut
verwurzelt, aber spirituelle Tiefe hatte dies wohl weniger. Im Alter von 30 Jah-
ren liber einen Bruch diese Konversion zu erleben, war biographisch fiir die
damalige Zeit eher spat. War es eine Art zweite Bekehrung? Menschen, die
schon als Kinder in ein spirituelles Leben hineinwachsen und sich diesem ihr
Leben lang intensiv widmen, sind selten geworden. Umso mehr ist die Chan-
ce der zweiten Bekehrung wertzuschdtzen: Sie kann, bei heute meist lingeren
Biographien, in jedem Lebensalter erfolgen und hat auch noch spat alle Mog-
lichkeiten, das spirituelle Leben zum Blithen zu bringen.

— Spiritualitdt braucht den Bruch? Einerseits nein, denn manche Christinnen
und Christen leben von Jugend an bruchlos ihren Weg engagiert mit Gott.
Andererseits ja, denn in einer glaubensarmen Welt muss die Fremdheit des
Glaubens irgendwann schmerzhaft durchlitten werden, und ein Bruch hilft
zu dieser Erfahrung. Niemand wiinscht sich — mit sehr guten Griinden - den
harten Bruch; wer aber, getroffen wie Iiigo, an ihm nicht verzweifelt, son-
dern ihn als Chance fiir neue innere und duflere Wege ergreift, wird von Gott
gefiihrt werden.

5 Geistliche Ubungen, Nr. 316.

230



