
Emmanuel Mounier und die Spiritualität 
der Begegnung

Emmanuel Mounier (1905–1950) ist als einer der Vordenker des christlich in-
spirierten Personalismus in Frankreich bekannt geworden und hat die bis heute 
existierende Revue Esprit mitbegründet, deren Chefredakteur er bis zu seinem 
Tod war. Sein Denken ist immer noch in romanisch-sprachigen Ländern – an-
ders als in Deutschland und Österreich – präsent. Sein letztes und bekanntestes 
Werk, Le personnalisme, erlebte 19 Auflagen (eine Übersetzung ins Deutsche 
steht immer noch aus). 

Dieser Beitrag ist jedoch nicht dem theoretischen Werk Mouniers gewidmet, 
sondern seiner Praxis. Unter Praxis wird hier die Art und Weise verstanden, mit 
der Mounier Menschen in den Gesprächen, die er mit ihnen führte, oder in den 
Kontexten, die sie zusammenführten, begegnete. Dass wir dies nachvollziehen 
können, ist der Veröffentlichung der jeweils mit Entretiens überschriebenen 14 
Hefte zu verdanken, in denen Mounier Notizen über ebenjene Begegnungen 
festhielt.1 Um zu erfassen, worin die Besonderheit dieser Entretiens liegt, die uns 
berechtigen, hier von einer „Spiritualität der Begegnung“ zu sprechen, soll hier 
zunächst die Person desjenigen vorgestellt werden, der die Entretiens verfasst 
hat. In einem zweiten Schritt werden Mouniers Reflexionen über seine Praxis 
dargelegt, um dann zuletzt exemplarisch drei der von ihm dokumentierten Be-
gegnungen in den Blick zu nehmen.

1	 Vgl. E. Mounier, Entretiens 1926–1944. Rennes 2017 (vgl. Seitenangaben im Text). 

Emmanuel Mounier

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehr-
beauftragter für Islamwissenschaft 
an der PTH Münster

markuskneer@gmx.de

231



2	 Zur Biographie Mouniers vgl. J.-F. Petit, Philosophie et théologie dans la formation du personnalisme 
d’Emmanuel Mounier. Paris 2006; ders., Petite vie d’Emmanuel Mounier. Paris 2008.

Emmanuel Mounier – eine biographische Skizze

Emmanuel Mounier wird am 01.04.1905 als Kind eines Apothekenangestell-
ten und dessen Frau in Grenoble geboren.2 Die Familienverhältnisse sind be-
scheiden, aber harmonisch. Seine ältere Schwester Madeleine wird ihm Zeit 
seines Lebens immer eine Vertraute bleiben. Die Mouniers sind praktizierende 
Katholiken. Nach dem Baccalauréat beginnt er 1921 auf Wunsch seiner Eltern 
zunächst ein Medizinstudium, wechselt aber nach einem Jahr zur Philosophie. 
Schnell wird der Pascal- und Bergson-Spezialist Jacques Chevalier (1882–1962) 
auf ihn aufmerksam und nimmt ihn in eine philosophische Arbeitsgruppe auf, 
der u.a. der Philosoph Jean Guitton angehört. Die Protokolle, die er von den 
Sitzungen der Gruppe anfertigt, bilden dann auch das erste Heft (Cahier) der En-
tretiens. Parallel dazu besucht er am Grenobler Priesterseminar Christologie-Vor-
lesungen des Abbé Émile Guerry, die ganz im Zeichen der Auseinandersetzung 
mit dem Modernismus und der historisch-kritischen Exegese stehen. Durch 
Abbé Guerry, der sich stark für die Katholische Aktion einsetzt, animiert, enga-
giert sich Mounier in dessen Gemeinde auch karitativ. Nach erfolgreichem Stu-
dienabschluss in Grenoble (mit einer Arbeit über Descartes) geht Mounier 1927 
nach Paris, um sich auf die Agrégation, die nationale Prüfung zur Anstellung als 
Gymnasiallehrer, vorzubereiten. Die Anonymität der Stadt macht ihm zu schaf-
fen. Im Januar 1928 stirbt sein bester Freund Georges Barthélémy nach kurzer, 
schwerer Krankheit. Seine theologischen Studien verfolgt er in einer Art Privat-
unterricht bei dem von einem Lehrverbot wegen Modernismus betroffenen La-
zaristenpater Guillaume Pouget (1847–1933). Er wird in der Folgezeit Lehrer an 
verschiedenen Gymnasien und arbeitet zugleich an einer Dissertation über den 
spanischen Mystiker Johannes ab Angelis. In den Weihnachtsferien entdeckt 
er die Schriften des Dichters Charles Péguy für sich. Später wird er mit einem 
Freund und dem Sohn Péguys sein erstes Buch über das Denken Péguys verfas-
sen. Mounier frequentiert Ende der 1920er- und Anfang der 1930er-Jahre auch 
den Kreis, der sich um den zur katholischen Kirche konvertierten Philosophen 
Jacques Maritain (1882–1973) gebildet hat. Zugleich besucht er die katholisch-
orthodoxen Treffen, die von Maritain und Nicolas Berdiaeff (1874–1948), dem 
aus der Sowjetunion emigrierten Existenzphilosophen, in Meudon und Clamart 
abgehalten werden (auch für diese Treffen legt er Cahiers an).

Esprit
Mit anderen jüngeren Leuten reift schließlich der Gedanke, eine eigene Bewe-
gung mit einem dazugehörigen Organ zu begründen. Daraus entsteht die Revue 

232

Nachfolge



3	 Vgl. E. Mounier, Le personnalisme. Paris 1949, 31.

Esprit, deren erste Nummer im Oktober 1932 erscheint. In ganz Frankreich ent
stehen Esprit-Gruppen, in denen die Losung der Bewegung, „Refaire la Renais-
sance“, und weitere Impulse diskutiert werden. Mounier ist Chefredakteur, ar-
beitet aber gleichzeitig als Lehrer an der französischen Schule in Brüssel. Dort 
lernt er seine spätere Frau, die Belgierin Elsa „Paulette“ Leclercq (1905–1991), 
kennen. Sie werden 1935 heiraten. 

Der Neubeginn, den Esprit anstoßen will, ist durch die Krise von 1929 ausge-
löst. Jedoch führen die Personalisten die Krise nicht allein auf wirtschaftliche 
und soziale Gründe zurück, sondern in erster Linie auf ein reduktionistisches 
Menschenbild, welches das isolierte „Individuum“ in den Mittelpunkt stellt, das 
der Welt und den anderen Menschen aus Distanz begegnet. Dagegen entdecken 
sie in der „Person“ einen Gegenbegriff, der gar nicht ohne andere Personen zu 
denken ist. 

Entdeckung der Person

Die Personalität des Menschen zeigt sich in grundlegenden Erfahrungen. Diese 
führen zu der Einsicht, dass Personen immer schon in der Welt engagiert und 
mit anderen Personen verbunden sind. Eine dieser Erfahrungen ist die Kom-
munikation, die jedem Für-sich-sein vorausgeht.3 Daher kommt neben dem 
grundsätzlichen Nachdenken über den Menschen als Person auch der Einsatz 
in konkreten Kontexten zur Sprache: Esprit nimmt Stellung zu den zeitgenös-
sischen politischen Fragen (z.B. Spanischer Bürgerkrieg, Appeasement-Politik, 
Nationalsozialismus). Vor kirchlichen Autoritäten muss sich die Revue hinsicht-
lich ihrer Zusammenarbeit mit Nichtkatholiken rechtfertigen. In der Familie 
stehen Emmanuel und Paulette vor der Herausforderung, dass eine ihrer Töch-
ter, Françoise, an einer Gehirnkrankheit leidet. Nach Ausbruch des Zweiten 
Weltkriegs wird Mounier eingezogen und gerät in Kriegsgefangenschaft. Nach 
seiner Entlassung versucht er, Esprit weiterzuführen und das totalitär ausgerich-
tete Vichy-Regime subversiv zu kritisieren. Das Vorhaben fliegt auf und er wird 
inhaftiert (in Lyon, Clermont-Ferrand, Grenoble, wo er Gefängnistagebücher 
führt, die Teil der Entretiens sind), tritt in Hungerstreik, wird schließlich entlas-
sen und zieht sich mit seiner Familie in den kleinen Ort Dieulefit südwestlich 
von Grenoble zurück. Nach der Befreiung Frankreichs ist Esprit die erste intel-
lektuelle Revue, die wieder erscheint. Familie Mounier und weitere befreundete 
Familien ziehen auf das Anwesen „Les Murs Blancs“ in Chatenay-Malabry in der 
Nähe von Paris, um dort in einer Art personalistischer Kommune zu leben. In 
der Nachkriegszeit bereist Mounier eine ganze Reihe europäischer Länder (u.a. 
Deutschland) sowie das unter französischer Kolonialherrschaft stehende West-

233

Emmanuel Mounier



afrika. Es entstehen neben den vielen Beiträgen für Esprit einige Monographien 
wie Traité du caractère, Introduction aux existentialismes, L’affrontement chrétien, Le 
personnalisme und schließlich Feu la chrétienté. Am 22.03.1950 stirbt Emmanuel 
Mounier an Herzstillstand.

Warum schreibt Mounier die Entretiens?
Wer die 14 Cahiers und drei Journaux d’un détenu zur Hand nimmt, findet un-
terschiedliche Textgattungen, wie die ersten Protokolle der Grenobler Arbeits-
gruppe, Gefängnistagebücher oder Reflexionen, warum Mounier diese Notizen 
festhält – so z.B. am 20.06.1935, also in dem Jahr, in dem er Paulette heiratet, 
was für ihn auch eine Zäsur in Hinsicht auf die Entretiens bedeutet: „Immer 
weniger Zeit, sofort Notizen zu machen. Doch sind sie nützlich. Vor einigen 
Jahren waren sie es aufgrund des lyrischen Bedürfnisses, des Bedürfnisses, mit 
mir einen Dialog zu führen, mein inneres und privates Leben eingeschlossen, 
welches ohne Spiegel umhergeirrt wäre. Seit ich Poulette kenne, seit es vor 
allem kein beabsichtigtes Geheimnis mehr zwischen uns gibt, Dinge, über die 
man nicht spricht, ist sie mein Spiegel und mein Schreibzeug. Auch das, was ich 
ihr gegenüber nicht ausspreche, stößt nicht mehr auf eine Mauer der Abwesen-
heit, welche es zu sich zurückströmen lässt. Deshalb ist hier, um der Überbelas
tung abzuhelfen, nur noch von äußeren Ereignissen die Rede, einem Bruchteil 
meines Lebens, für dessen Ortung ich gerade noch die Zeit habe, ohne all ihre 
Resonanzen benennen zu können. [Die Notizen sind] jedoch von Nutzen, um 
mich nicht über ihre wahre Geschichte zu täuschen, wenn ich später darüber 
Zeugnis abzulegen habe, worin ich mich überall eingemischt habe, oder bloß, 
um mich in dem zurechtzufinden, was daraus hervorgeht. Um mir nicht selbst 
die Vergangenheit passend zu machen, wenn ich ein Alter erlange, wo man zu-
rückschaut, um das zu regeln, was uns an Zeit bleibt.“ (539f.) Die Notizen haben 
also den Sinn, ihrem Verfasser selbst den Spiegel vorzuhalten – eine Aufgabe, 
die endet, als er ein vorbehaltloses Leben mit seiner Lebenspartnerin beginnt. 

„Seelendialog“ und Zeugnis

Neben dieser Funktion des Seelendialogs (vgl. Platons Sophistes 263 e 3–5) gibt 
es aber auch noch die Zeugnisfunktion der Cahiers: Mounier will sich der tat-
sächlichen Ereignisse versichern, um gewissermaßen ein zukünftiges Wahrheits-
archiv gegen sich selbst, d.h. seine Erinnerung, anzulegen. Die innere wie die 
äußere Funktion zeigen das Spannungsverhältnis, in der sich die menschliche 
Person befindet: Das eigene Selbst meditierend, aber immer in Beziehung zur 
Welt und zu den anderen Personen, die dadurch ein Recht auf ein „wahres“ 
Zeugnis erlangen. 

234

Nachfolge



Die anderen Personen treten aber nicht erst im Nachgang zur eigenen Person 
hinzu, sondern sind ihr immer schon ko-präsent. Mouniers Notizen modellie-
ren daher nicht seine Begegnungen nach seinem Gusto, sondern bezeugen die 
Gegenwart der eigenen Person in der Gegenwart der anderen Personen – und 
sind diese nicht vorhanden, tritt an ihre Stelle in Anlehnung an die platonische 
Dialogdefinition ein „innerer Gesprächspartner“: „Die wichtigste von allen [un-
seren Arbeitsmethoden] ist die, dass die Intelligenz ein Werk des Dialogs ist. 
Wenn sie niemanden hat, mit dem sie in Dialog treten kann, erschafft sie sich 
selbst einen imaginären Gesprächspartner, um mit sich selbst in Dialog zu tre-
ten. Ihre Erfahrung besteht darin, dass der Monolog tötet. Sie kennt ihn und 
nennt ihn fixe Idee, und die fixe Idee treibt in den Wahnsinn. Eine physische 
Kraft geht ihren Weg geradeaus und alle Widerstände, die ihr begegnen, sind für 
sie nur Reibungsverluste. Eine Idee lebt nur dadurch, dass sie sich auf diese Wi-
derstände stützt. Sie festigt sich durch ihre Opposition, vervielfacht sich durch 
ihr Netz, entsteht durch ihre Kontaktnahmen.“4 Erkenntnis ist also nicht, wie in 
cartesianischer oder kantischer Perspektive, die alleinige Leistung eines Subjekts, 
sondern immer schon in einen intersubjektiven Prozess eingebunden, und das 
Gespräch ist in diesem niemals etwas Zweitrangiges. Diese philosophische Posi-
tionierung, die Mounier stark an die zeitgenössischen phänomenologischen Ar-
beiten eines Maurice Merleau-Ponty und die personalistischen eines Maurice 
Nédoncelles heranrücken, ist an dieser Stelle wichtig, um zu verstehen, dass 
auch seine Notizen diesen intersubjektiven Prozess widerspiegeln.

Als Person Personen begegnen

Die Entretiens werden hier also als die praktische Umsetzung von Mouniers per
sonalistischem Ansatz verstanden, oder vielleicht eher andersherum: Aus seinen 
Begegnungen erwächst in gewisser Weise seine philosophische Position – und 
die Notizen dokumentieren die Erfahrungen, auf denen der Personalismus grün-
det, weil die Begegnung des Selbst mit anderen als eine universelle menschliche 
Grunderfahrung interpretiert wird. In den Entretiens zeigt sich, was es heißt, 
eine Person zu sein und als Person zu leben. Dass dieser Anspruch nicht nur von 
außen an die Texte herangetragen wird, sondern dass auch Mounier eine „per-
sonalistische Praxis“ intendierte, geht aus einem Brief hervor, den er an seine 
spätere Frau Paulette am 01.09.1933 schreibt. Rückblickend auf sein bisheriges 
Leben heißt es dort: „Personen zu begegnen, das erwartete ich vom Leben.“5 
Und in Le personnalisme heißt es darüber, wie man die Person „beweisen“ kön-

4	 E. Mounier, Sur l'intelligence en temps de crise, in: Esprit 9 (Februar 1941) 97, 201–215, hier: 214.
5	 Emmanuel Mounier et sa génération. Lettres, carnets et inédits. Saint-Maur 2000, 415.

235

Emmanuel Mounier



6	 E. Mounier, Personnalisme, 7 [s. Anm. 3].
7	 Ebd.
8	 Emmanuel Mounier, 412 [s. Anm. 5].

ne: „[M]an lebt öffentlich die Erfahrung des personalen Lebens und hofft, damit 
eine große Anzahl zu überzeugen, die wie Bäume, Tiere oder Maschinen leben.“6 

Denn darin besteht „das Paradox der personalen Existenz: Sie ist die eigentlich 
menschliche Art und Weise der Existenz. Und doch muss sie unablässig errungen 
werden.“7 Die Entretiens lassen sich also sowohl als Zeugnis des (inter-)persona-
len Lebens als auch als Aufruf dazu lesen. 

Spiritualität des Gesprächs

In ihnen spiegelt sich zudem eine Art „Spiritualität“ oder „Meditation“ des Ge
sprächs und der zwischenmenschlichen Begegnung, die Mounier in sich als 
Verantwortung „spürt“: „Ich bin ein Mensch der Konversation, der Meditation, 
des Dialogs, welcher die strenge Verantwortung seiner Meditation zwischen den 
Menschen spürt und der ihr nur nachkommen will in einer stetigen Kommu-
nikations- und Dienstbereitschaft.“ (721) Die Meditation geschieht in Begeg-
nung mit anderen, im Ereignis des Gesprächs. Deshalb schreibt Mounier Mitte 
September 1949, wenige Monate vor seinem Tod, an seinen Freund Jean-Marie 
Domenach: „Das Ereignis wird unser innerer Meister sein.“8 Die Aufzeichnungen 
zu den Ereignissen, die Entretiens, sind so auch Spuren dieses „inneren Meisters“, 
von dem sich Mounier geleitet weiß. Er schreibt in der ersten Person Plural: Auch 
das Ereignis ist keine alleinige Angelegenheit eines autonomen Subjekts, son-
dern hat intersubjektiven Charakter und wird auch immer die Person des ande-
ren bezeugen – womit auch die Wahrheit des Zeugnisses eine Rolle spielt. Nach 
der Niederlage Frankreichs im Sommer 1940 sieht er in seinen Aufzeichnungen 
ein „Konservatorium der Wahrheit“: „Diese Aufzeichnungen haben nichts von 
einem ‚intimen Tagebuch‘. Ich schrieb Ähnliches, als ich jung war – vertrau-
licher. Mir ist der Gedanke daran ganz einfach abhandengekommen, als wir zu 
zweit dasselbe Leben führten. Auch um Fakten aufzuschreiben, welche ich be-
reute, eines Tages nicht mehr wiederzufinden. Warum komme ich darauf zurück? 
(...) Das Motiv: Jacques [Lefrancq] und Paul Fraisse zu erlauben, sich dadurch 
zwischen uns wiederzufinden, wenn die Mauer des Schweigens fällt. Der Grund: 
Wir treten in eine Periode des Untergrunds ein, in der nicht mehr jeder Gedanke 
ausgesprochen, jede Tatsache veröffentlicht, jede Absicht verdeutlicht werden 
kann. Für einige und für die Zukunft ein kleines Konservatorium der Wahrheit 
anlegen.“ (592) Dieses Zitat zeichnet noch einmal die Entwicklung nach, wel-
che Mounier selbst in seiner Aufzeichnungspraxis sieht und in der drei Phasen 
unterschieden werden können. Die Aufzeichnungen der ersten Phase, vor der 
Freundschaft und Ehe mit seiner Frau, kennzeichnet er als „vertraulicher“ – die 

236

Nachfolge



9	 Es geht um Anfeindungen gegenüber den „Davidées“, vgl M. Kneer, Beruf und Berufung in der Schule. 
Die pädagogische Graswurzelspiritualität der Laienbewegung „Les Davidées“, in: GuL 92 (2019), 410–418.

10	 „Niemals habe ich in dem Maße den Eindruck gehabt, alles Lebendige, Einzigartige, Unaussprech-
liche in einer Unterhaltung auszulassen, wie ich es nun in dieser Zusammenfassung tue.“ (E. Mou-
nier, Entretiens, 145 [s. Anm. 1])

11	 E. Mounier, Personnalisme, Kap. 1 (L’existence incorporée) [s. Anm. 3].

Notizen als Spiegel, weil er sich selbst gegenüber Zeugnis ablegen will, dass er 
den anderen in den Begegnungen gerecht wird. In der zweiten Phase halten seine 
Notizen lediglich äußere Fakten fest – als Stütze für die richtige Rekonstruktion 
der Ereignisse. Schließlich ist die dritte Phase durch die Umstände bestimmt und 
hat eine klare Aufgabe: Die Wahrheit in Zeiten der Lüge bewahren, als Zeugnis 
für die Freunde (Lefrancq ist ein langjähriger Freund, bei dem Mounier Paulette 
kennengelernt hat, und der Kopf Esprits in Belgien; Fraisse ein enger Mitarbeiter 
der Zeitschrift – von beiden ist Mounier durch den Krieg getrennt).

Beispiele der spirituell-personalen Begegnung
Wenn dieser Abschnitt nun einige Ausschnitte der Entretiens einer intensiveren 
Untersuchung unterzieht, dann werden sie also nicht in erster Linie als histori
sche Dokumente gelesen, sondern als Zeugnisse ebenjener interpersonalen Begeg-
nungen und Ereignisse, die sie bezeugen. 

Louis Massignon. – Am 05.03.1930 machen sich Guitton und Mounier auf und 
wollen mit Louis Massignon, dem großen Orientalisten und Mitglied der Acadé-
mie française, über ein Problem sprechen, das beide bewegt.9 Er ist nicht zu Hause, 
sie wollen schon wieder gehen, treffen ihn dann jedoch noch am Aufzug. Die Zu-
fälligkeit der Begegnung wird nun zum Ereignis: „[E]in zufälliger Augenblick be-
schert uns diesen unvergesslichen Besuch. Er strahlt vor Heiligkeit.“ (145) Mou-
nier beschreibt die Situation im Büro Massignons. Letzterer sitzt im „warmen 
Schatten“ und hat durch sein „feines Gesicht“, seine „Kinderaugen“ eine solche 
Präsenz, dass Mounier von „Reinheit“ und „jungfräulich“ spricht. Letzteres wird 
noch einmal durch die Präsenz seiner Stimme hervorgehoben, die manchmal der 
eines „jungen Mädchens“ gleicht. Massignons Stimme ist distinguiert, ohne ge-
künstelt zu sein. Er spricht mit Nachdruck, doch nie mit einem Timbre der Lei-
denschaft. Stirn und Augen Massignons sind Mounier beim Aufschreiben noch 
so gegenwärtig, dass er es eigens festhält: „Jetzt, eine Stunde nach unserer Rück-
kehr, sehe ich nichts anderes als diese Stirn und diese klaren Augen.“ (145) Sein 
und Guittons Gefühl angesichts dieser Präsenz beschreibt er mit „Freude“. Gleich-
zeitig hat er den Eindruck, dass seine Beschreibung hinter dem Ereignis zurück-
bleibt.10 Mounier bezeugt hier Massignon als Person im höchsten Sinne des Be-
griffs: Er füllt das aus, was in Le personnalisme eine „leibhafte“ und „inkarnierte 
Existenz“ genannt und was gerade auch durch die Beschreibung der leiblichen 
Präsenz (Gesicht, Augen, Stirn, Stimme: alles Aspekte, die in der Begriffsgeschich-
te von Prosopon und Person eine wesentliche Rolle spielen) unterstrichen wird.11

237

Emmanuel Mounier



Françoise. Stand in der Beschreibung des Gesprächs mit Massignon dessen spiri
tuelle wie intellektuelle Generosität im Vordergrund, so führt uns die zweite 
Begegnung in einen anderen Bereich der personalen Präsenz: die Konfrontation 
mit der im Alter von acht Monaten an einer schweren Enzephalitis erkrankten 
Tochter Françoise (geb. 1938), was schließlich im April 1940 zu einem vollstän-
digen Stillstand ihrer nervlich-mentalen Entwicklung führt. Am 28.08.1940 
schreibt Mounier in Montverdun, einem kleinen Ort im Zentralmassiv: „Gegen-
wart Françoises. Geschichte unserer kleinen Françoise, die über geschichtslose 
Tage hinzugleiten scheint.“ (593) Allen, die ihm mit dem Spruch „Ein großes 
Unglück ist auf sie gekommen“ begegnen, entgegnet er: „Jemand ist zu uns ge-
kommen, und es war groß, und das ist kein Unglück.“ (594) In seiner Tochter, 
die nach menschlichen Maßstäben nichts kann, enthüllt sich ihm noch einmal 
tiefer die personale Präsenz, die ihn zu einem Vergleich führt, der sakramentale 
Qualität hat: „Eine lebendige Hostie unter uns, stumm wie sie, strahlend wie 
sie. (…) Wer weiß, ob von uns nicht verlangt wird, eine Hostie zwischen uns 
zu bewahren und anzubeten, ohne die göttliche Gegenwart unter einer armen, 
blinden Materie zu vergessen? Meine kleine Françoise, Du bist mir auch ein Bild 
des Glaubens. Hier unten erkennt ihr ihn im Rätsel und wie in einem Spiegel 
(…)“. (594) Dieser sakramentale Vergleich und die Anspielung auf 1 Kor 13,12 
sind wohl keine spirituelle Überhöhung der Krankheit seiner Tochter, sondern 
der Ausdruck des intensiven gemeinsamen Fragens des Ehepaares Mounier an-
gesichts dieser Prüfung, die sie durchmachen: „Wir haben Françoise in unserem 
Schicksal gelesen. Für Poulette wurde sie das Bild dieses ‚Maßstabes für nichts‘ – 
dieses Maßstabes für alles (…). Sie ließ für uns beide, mit unserer Elternschaft, 
die Geschichte unserer Liebe noch einmal neu beginnen, die angesichts des 
gegenseitigen Verzichts, in der totalen Hoffnungslosigkeit, zurückgewonnen 
werden musste.“ (594) Die unscheinbare Präsenz Françoises lässt auch Paulette 
(„Poulette“ ist ihr Kosename) und Emmanuel noch einmal ganz anders zueinan-
der finden. Und ihr Leiden verbindet sich auf eine ganz eigene Weise mit den 
Leiden der Zeit und der Welt, mit den ungezählten Opfern des Weltkriegs. Mou-
nier schließt mit Worten, die ihn in einem Dialog mit seiner Tochter zeigen, 
der über die Sprache hinausgeht: „[J]etzt, wo es scheint, dass wir auf Dauer zu-
sammen sind, Françoise, meine kleine Tochter, fühlen wir eine neue Geschichte 
in unseren Dialog eingreifen: den einfachen Formen des mit dem Schicksal ge-
schlossenen Friedens widerstehen; Dein Vater, Deine Mutter bleiben; Dich nicht 
unserer Resignation preisgeben (…); Dir Dein tägliches Brot der Liebe und der 
Gegenwart geben; dem Gebet folgen, das Du bist; an unserer Wunde rühren, da 
diese Wunde die Tür Deiner Gegenwart ist; bei Dir bleiben. Vielleicht muss man 
uns beneiden wegen dieser tastenden Elternschaft, dieses unaussprechlichen 
Dialogs, welcher viel schöner ist als die gewöhnlichen Spiele.“ (595) Die andere 

238

Nachfolge



Person ist nicht nur in der höchsten Vollendung ihrer Möglichkeiten gegenwär-
tig (Massignon), sondern auch und gerade in der alleinigen Möglichkeit ihres 
bloßen Daseins, welches schon an Un-Möglichkeit grenzt (Françoise). Beson-
ders in dieser Spannung von Möglichkeit und Un-Möglichkeit des Personseins 
scheint die Präsenz der Person auf.

Esprit. Den Entretiens IV ist eine Devise vorangestellt, und zwar in Form eines 
Zitats. Es lautet: „Am 07. Dezember [1930] sprechen G. Izard und ich von der 
Rue Saint-Placide bis zum Palais Royal über die Revue, die wir benötigen. ‚Und 
warum kümmern wir uns nicht selbst darum?‘ Wir sind in der Rue de Valois.“ 
(239) Dieses Initium beschreibt den Impuls, aus dem die Revue Esprit, eine der 
einflussreichsten intellektuellen Zeitschriften Frankreichs, hervorgegangen ist. 
Dieses Zitat kann in gewisser Weise stellvertretend für alle Einträge stehen, die 
Mounier der Gründung von Esprit widmen wird. Ein wichtiger Aspekt der Noti-
zen wie auch dieses Eingangszitats ist das „Wir“, welches in den Mittelpunkt 
rückt: Mounier geht mit seinem Freund Georges Izard (1903–1973) von dessen 
Wohnung an einem Sonntag eine halbe Stunde quer durch Paris, diskutierend, 
und kurz vor Izards Arbeitsplatz stellen sie sich die entscheidende Frage: Warum 
nicht wir?12 Wieder ist das Intersubjektive der entscheidende Aspekt, doch dies-
mal schon in die erste Person Plural hineingenommen: Esprit ist das Engage-
ment einer Gemeinschaft. Und Mounier hält das Ereignis (den „inneren Meis
ter“) fest, mit Tag und Ort.

Personen begegnen …
Ein anderer großer Denker der Begegnung, Martin Buber, hätte mit Mounier 
wohl darin übereingestimmt, dass die Begegnung ein Ereignis zutiefst innerli
cher und spiritueller Natur ist. Anders als der jüdische Philosoph, der in jeder 
Verschriftlichung schon einen Verrat am Du erkannte, sieht der Verfasser der 
Entretiens die Schriftlichkeit jedoch im Dienst der Begegnung und letztlich 
des Personseins. Für ihn sind die Begegnungen nichts aus der Zeit abgelöstes, 
sondern gerade Teil unserer Geschichtszeit, durch welche diese auch verändert 
werden kann („Refaire la Renaissance“). Die in den Begegnungen sich zeigenden 
Personen müssen sich in ihrer Zeit bewähren: Die äußeren Ereignisse – die Ge-
schichte – und die inneren – die Begegnungen – sind aufeinander bezogen. Die 
Verschriftlichung als Veräußerung des Inneren und als Verinnerlichung des Äu-
ßeren hilft Mounier bei der Aufgabe, selbst als Person zu bestehen, die anderen 
als Personen zu bezeugen und die Frage nach der Wahrheit aufrechtzuerhalten, 
die nicht auf individuelle Bedürfnisse reduziert werden kann. 

12	 Die Angaben sind Y. Roullière, Qu’entendait Mounier par Entretiens?, in: Cahiers Mounier 4 (2018–
2019), 93–105, hier: 99, Anm. 20 entnommen.

239

Emmanuel Mounier


