Emmanuel Mounier

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehr-
beauftragter fiir Islamwissenschaft
an der PTH Minster

markuskneer@gmx.de

Emmanuel Mounier und die Spiritualitat
der Begegnung

Emmanuel Mounier (1905-1950) ist als einer der Vordenker des christlich in-
spirierten Personalismus in Frankreich bekannt geworden und hat die bis heute
existierende Revue Esprit mitbegriindet, deren Chefredakteur er bis zu seinem
Tod war. Sein Denken ist immer noch in romanisch-sprachigen Landern - an-
ders als in Deutschland und Osterreich — prisent. Sein letztes und bekanntestes
Werk, Le personnalisme, erlebte 19 Auflagen (eine Ubersetzung ins Deutsche
steht immer noch aus).

Dieser Beitrag ist jedoch nicht dem theoretischen Werk Mouniers gewidmet,
sondern seiner Praxis. Unter Praxis wird hier die Art und Weise verstanden, mit
der Mounier Menschen in den Gesprdachen, die er mit ihnen fiihrte, oder in den
Kontexten, die sie zusammenfiihrten, begegnete. Dass wir dies nachvollziehen
konnen, ist der Veroffentlichung der jeweils mit Entretiens tiberschriebenen 14
Hefte zu verdanken, in denen Mounier Notizen iiber ebenjene Begegnungen
festhielt.! Um zu erfassen, worin die Besonderheit dieser Entretiens liegt, die uns
berechtigen, hier von einer ,Spiritualitdt der Begegnung” zu sprechen, soll hier
zundchst die Person desjenigen vorgestellt werden, der die Entretiens verfasst
hat. In einem zweiten Schritt werden Mouniers Reflexionen iiber seine Praxis
dargelegt, um dann zuletzt exemplarisch drei der von ihm dokumentierten Be-
gegnungen in den Blick zu nehmen.

1 Vgl. E. Mounier, Entretiens 1926—-1944. Rennes 2017 (vgl. Seitenangaben im Text).

231




Nachfolge

Emmanuel Mounier — eine biographische Skizze

Emmanuel Mounier wird am 01.04.1905 als Kind eines Apothekenangestell-
ten und dessen Frau in Grenoble geboren.? Die Familienverhéltnisse sind be-
scheiden, aber harmonisch. Seine dltere Schwester Madeleine wird ihm Zeit
seines Lebens immer eine Vertraute bleiben. Die Mouniers sind praktizierende
Katholiken. Nach dem Baccalauréat beginnt er 1921 auf Wunsch seiner Eltern
zundchst ein Medizinstudium, wechselt aber nach einem Jahr zur Philosophie.
Schnell wird der Pascal- und Bergson-Spezialist Jacques Chevalier (1882-1962)
auf ihn aufmerksam und nimmt ihn in eine philosophische Arbeitsgruppe auf,
der u.a. der Philosoph Jean Guitton angehort. Die Protokolle, die er von den
Sitzungen der Gruppe anfertigt, bilden dann auch das erste Heft (Cahier) der En-
tretiens. Parallel dazu besucht er am Grenobler Priesterseminar Christologie-Vor-
lesungen des Abbé Emile Guerry, die ganz im Zeichen der Auseinandersetzung
mit dem Modernismus und der historisch-kritischen Exegese stehen. Durch
Abbé Guerry, der sich stark fiir die Katholische Aktion einsetzt, animiert, enga-
giert sich Mounier in dessen Gemeinde auch karitativ. Nach erfolgreichem Stu-
dienabschluss in Grenoble (mit einer Arbeit iber Descartes) geht Mounier 1927
nach Paris, um sich auf die Agrégation, die nationale Priifung zur Anstellung als
Gymnasiallehrer, vorzubereiten. Die Anonymitdt der Stadt macht ihm zu schaf-
fen. Im Januar 1928 stirbt sein bester Freund Georges Barthélémy nach kurzer,
schwerer Krankheit. Seine theologischen Studien verfolgt er in einer Art Privat-
unterricht bei dem von einem Lehrverbot wegen Modernismus betroffenen La-
zaristenpater Guillaume Pouget (1847-1933). Er wird in der Folgezeit Lehrer an
verschiedenen Gymnasien und arbeitet zugleich an einer Dissertation tiber den
spanischen Mystiker Johannes ab Angelis. In den Weihnachtsferien entdeckt

er die Schriften des Dichters Charles Péguy fiir sich. Spater wird er mit einem
Freund und dem Sohn Péguys sein erstes Buch iiber das Denken Péguys verfas-
sen. Mounier frequentiert Ende der 1920er- und Anfang der 1930er-Jahre auch
den Kreis, der sich um den zur katholischen Kirche konvertierten Philosophen
Jacques Maritain (1882-1973) gebildet hat. Zugleich besucht er die katholisch-
orthodoxen Treffen, die von Maritain und Nicolas Berdiaeff (1874-1948), dem
aus der Sowjetunion emigrierten Existenzphilosophen, in Meudon und Clamart
abgehalten werden (auch fiir diese Treffen legt er Cahiers an).

Esprit

Mit anderen jiingeren Leuten reift schliefflich der Gedanke, eine eigene Bewe-
gung mit einem dazugehorigen Organ zu begriinden. Daraus entsteht die Revue

2 Zur Biographie Mouniers vgl. J.-F. Petit, Philosophie et théologie dans la formation du personnalisme
d’Emmanuel Mounier. Paris 2006; ders., Petite vie d’Emmanuel Mounier. Paris 2008.

232



Emmanuel Mounier

Esprit, deren erste Nummer im Oktober 1932 erscheint. In ganz Frankreich ent-
stehen Esprit-Gruppen, in denen die Losung der Bewegung, ,Refaire la Renais-
sance”, und weitere Impulse diskutiert werden. Mounier ist Chefredakteur, ar-
beitet aber gleichzeitig als Lehrer an der franzosischen Schule in Briissel. Dort
lernt er seine spétere Frau, die Belgierin Elsa ,Paulette” Leclercq (1905-1991),
kennen. Sie werden 1935 heiraten.

Der Neubeginn, den Esprit anstofien will, ist durch die Krise von 1929 ausge-
16st. Jedoch fiihren die Personalisten die Krise nicht allein auf wirtschaftliche
und soziale Griinde zuriick, sondern in erster Linie auf ein reduktionistisches
Menschenbild, welches das isolierte ,Individuum” in den Mittelpunkt stellt, das
der Welt und den anderen Menschen aus Distanz begegnet. Dagegen entdecken
sie in der ,Person” einen Gegenbegriff, der gar nicht ohne andere Personen zu
denken ist.

Entdeckung der Person

Die Personalitdat des Menschen zeigt sich in grundlegenden Erfahrungen. Diese
fihren zu der Einsicht, dass Personen immer schon in der Welt engagiert und
mit anderen Personen verbunden sind. Eine dieser Erfahrungen ist die Kom-
munikation, die jedem Fiir-sich-sein vorausgeht.* Daher kommt neben dem
grundsitzlichen Nachdenken tiber den Menschen als Person auch der Einsatz
in konkreten Kontexten zur Sprache: Esprit nimmt Stellung zu den zeitgenos-
sischen politischen Fragen (z.B. Spanischer Biirgerkrieg, Appeasement-Politik,
Nationalsozialismus). Vor kirchlichen Autorititen muss sich die Revue hinsicht-
lich ihrer Zusammenarbeit mit Nichtkatholiken rechtfertigen. In der Familie
stehen Emmanuel und Paulette vor der Herausforderung, dass eine ihrer Toch-
ter, Francoise, an einer Gehirnkrankheit leidet. Nach Ausbruch des Zweiten
Weltkriegs wird Mounier eingezogen und gerit in Kriegsgefangenschaft. Nach
seiner Entlassung versucht er, Esprit weiterzufiihren und das totalitar ausgerich-
tete Vichy-Regime subversiv zu kritisieren. Das Vorhaben fliegt auf und er wird
inhaftiert (in Lyon, Clermont-Ferrand, Grenoble, wo er Gefiangnistagebiicher
fihrt, die Teil der Entretiens sind), tritt in Hungerstreik, wird schliefdlich entlas-
sen und zieht sich mit seiner Familie in den kleinen Ort Dieulefit sidwestlich
von Grenoble zuriick. Nach der Befreiung Frankreichs ist Esprit die erste intel-
lektuelle Revue, die wieder erscheint. Familie Mounier und weitere befreundete
Familien ziehen auf das Anwesen ,Les Murs Blancs” in Chatenay-Malabry in der
Néhe von Paris, um dort in einer Art personalistischer Kommune zu leben. In
der Nachkriegszeit bereist Mounier eine ganze Reihe europdischer Lander (u.a.
Deutschland) sowie das unter franzosischer Kolonialherrschaft stehende West-

3 Vgl. E. Mounier, Le personnalisme. Paris 1949, 31.

233



Nachfolge

afrika. Es entstehen neben den vielen Beitrdgen fiir Esprit einige Monographien
wie Traité du caractere, Introduction aux existentialismes, L'affrontement chrétien, Le
personnalisme und schlieRlich Feu la chrétienté. Am 22.03.1950 stirbt Emmanuel
Mounier an Herzstillstand.

Warum schreibt Mounier die Entretiens?

Wer die 14 Cahiers und drei Journaux d’un détenu zur Hand nimmt, findet un-
terschiedliche Textgattungen, wie die ersten Protokolle der Grenobler Arbeits-
gruppe, Gefangnistagebiicher oder Reflexionen, warum Mounier diese Notizen
festhalt — so z.B. am 20.06.1935, also in dem Jahr, in dem er Paulette heiratet,
was fiir ihn auch eine Zasur in Hinsicht auf die Entretiens bedeutet: ,Immer
weniger Zeit, sofort Notizen zu machen. Doch sind sie niitzlich. Vor einigen
Jahren waren sie es aufgrund des lyrischen Bediirfnisses, des Bedtirfnisses, mit
mir einen Dialog zu fithren, mein inneres und privates Leben eingeschlossen,
welches ohne Spiegel umhergeirrt ware. Seit ich Poulette kenne, seit es vor
allem kein beabsichtigtes Geheimnis mehr zwischen uns gibt, Dinge, iiber die
man nicht spricht, ist sie mein Spiegel und mein Schreibzeug. Auch das, was ich
ihr gegeniiber nicht ausspreche, stof3t nicht mehr auf eine Mauer der Abwesen-
heit, welche es zu sich zuriickstrémen ldsst. Deshalb ist hier, um der Uberbelas-
tung abzuhelfen, nur noch von dufieren Ereignissen die Rede, einem Bruchteil
meines Lebens, fiir dessen Ortung ich gerade noch die Zeit habe, ohne all ihre
Resonanzen benennen zu kénnen. [Die Notizen sind] jedoch von Nutzen, um
mich nicht tiber ihre wahre Geschichte zu tduschen, wenn ich spéter dariiber
Zeugnis abzulegen habe, worin ich mich tiberall eingemischt habe, oder blof,
um mich in dem zurechtzufinden, was daraus hervorgeht. Um mir nicht selbst
die Vergangenheit passend zu machen, wenn ich ein Alter erlange, wo man zu-
riickschaut, um das zu regeln, was uns an Zeit bleibt.” (539f.) Die Notizen haben
also den Sinn, ihrem Verfasser selbst den Spiegel vorzuhalten - eine Aufgabe,
die endet, als er ein vorbehaltloses Leben mit seiner Lebenspartnerin beginnt.

.oSeelendialog” und Zeugnis

Neben dieser Funktion des Seelendialogs (vgl. Platons Sophistes 263 e 3-5) gibt
es aber auch noch die Zeugnisfunktion der Cahiers: Mounier will sich der tat-
sdchlichen Ereignisse versichern, um gewissermaflen ein zukiinftiges Wahrheits-
archiv gegen sich selbst, d.h. seine Erinnerung, anzulegen. Die innere wie die
duflere Funktion zeigen das Spannungsverhiltnis, in der sich die menschliche
Person befindet: Das eigene Selbst meditierend, aber immer in Beziehung zur
Welt und zu den anderen Personen, die dadurch ein Recht auf ein , wahres”
Zeugnis erlangen.

234



Emmanuel Mounier

Die anderen Personen treten aber nicht erst im Nachgang zur eigenen Person
hinzu, sondern sind ihr immer schon ko-prasent. Mouniers Notizen modellie-
ren daher nicht seine Begegnungen nach seinem Gusto, sondern bezeugen die
Gegenwart der eigenen Person in der Gegenwart der anderen Personen — und
sind diese nicht vorhanden, tritt an ihre Stelle in Anlehnung an die platonische
Dialogdefinition ein ,innerer Gesprachspartner”: , Die wichtigste von allen [un-
seren Arbeitsmethoden] ist die, dass die Intelligenz ein Werk des Dialogs ist.
Wenn sie niemanden hat, mit dem sie in Dialog treten kann, erschafft sie sich
selbst einen imagindren Gesprachspartner, um mit sich selbst in Dialog zu tre-
ten. Thre Erfahrung besteht darin, dass der Monolog totet. Sie kennt ihn und
nennt ihn fixe Idee, und die fixe Idee treibt in den Wahnsinn. Eine physische
Kraft geht ihren Weg geradeaus und alle Widerstinde, die ihr begegnen, sind fiir
sie nur Reibungsverluste. Eine Idee lebt nur dadurch, dass sie sich auf diese Wi-
derstdnde stiitzt. Sie festigt sich durch ihre Opposition, vervielfacht sich durch
ihr Netz, entsteht durch ihre Kontaktnahmen.“# Erkenntnis ist also nicht, wie in
cartesianischer oder kantischer Perspektive, die alleinige Leistung eines Subjekts,
sondern immer schon in einen intersubjektiven Prozess eingebunden, und das
Gesprdch ist in diesem niemals etwas Zweitrangiges. Diese philosophische Posi-
tionierung, die Mounier stark an die zeitgendssischen phidnomenologischen Ar-
beiten eines Maurice Merleau-Ponty und die personalistischen eines Maurice
Nédoncelles heranriicken, ist an dieser Stelle wichtig, um zu verstehen, dass
auch seine Notizen diesen intersubjektiven Prozess widerspiegeln.

Als Person Personen begegnen

Die Entretiens werden hier also als die praktische Umsetzung von Mouniers per-
sonalistischem Ansatz verstanden, oder vielleicht eher andersherum: Aus seinen
Begegnungen erwichst in gewisser Weise seine philosophische Position — und
die Notizen dokumentieren die Erfahrungen, auf denen der Personalismus griin-
det, weil die Begegnung des Selbst mit anderen als eine universelle menschliche
Grunderfahrung interpretiert wird. In den Entretiens zeigt sich, was es heifdt,
eine Person zu sein und als Person zu leben. Dass dieser Anspruch nicht nur von
aufden an die Texte herangetragen wird, sondern dass auch Mounier eine , per-
sonalistische Praxis” intendierte, geht aus einem Brief hervor, den er an seine
spatere Frau Paulette am 01.09.1933 schreibt. Riickblickend auf sein bisheriges
Leben heif3t es dort: , Personen zu begegnen, das erwartete ich vom Leben.“s
Und in Le personnalisme heifdt es dariiber, wie man die Person ,beweisen” kon-

4 E. Mounier, Sur l'intelligence en temps de crise, in: Esprit 9 (Februar 1941) 97, 201-215, hier: 214.
5 Emmanuel Mounier et sa génération. Lettres, carnets et inédits. Saint-Maur 2000, 415.

235



Nachfolge

ne: ,[M]an lebt 6ffentlich die Erfahrung des personalen Lebens und hofft, damit
eine grofle Anzahl zu iiberzeugen, die wie Bdume, Tiere oder Maschinen leben.“¢
Denn darin besteht ,das Paradox der personalen Existenz: Sie ist die eigentlich
menschliche Art und Weise der Existenz. Und doch muss sie unabldssig errungen
werden.”” Die Entretiens lassen sich also sowohl als Zeugnis des (inter-)persona-
len Lebens als auch als Aufruf dazu lesen.

Spiritualitat des Gesprachs

In ihnen spiegelt sich zudem eine Art ,Spiritualitdt” oder ,Meditation” des Ge-
sprachs und der zwischenmenschlichen Begegnung, die Mounier in sich als
Verantwortung ,spiirt”: ,Ich bin ein Mensch der Konversation, der Meditation,
des Dialogs, welcher die strenge Verantwortung seiner Meditation zwischen den
Menschen spiirt und der ihr nur nachkommen will in einer stetigen Kommu-
nikations- und Dienstbereitschaft.” (721) Die Meditation geschieht in Begeg-
nung mit anderen, im Ereignis des Gesprachs. Deshalb schreibt Mounier Mitte
September 1949, wenige Monate vor seinem Tod, an seinen Freund Jean-Marie
Domenach: ,Das Ereignis wird unser innerer Meister sein.”® Die Aufzeichnungen
zu den Ereignissen, die Entretiens, sind so auch Spuren dieses ,inneren Meisters”,
von dem sich Mounier geleitet weif3. Er schreibt in der ersten Person Plural: Auch
das Ereignis ist keine alleinige Angelegenheit eines autonomen Subjekts, son-
dern hat intersubjektiven Charakter und wird auch immer die Person des ande-
ren bezeugen — womit auch die Wahrheit des Zeugnisses eine Rolle spielt. Nach
der Niederlage Frankreichs im Sommer 1940 sieht er in seinen Aufzeichnungen
ein , Konservatorium der Wahrheit”: ,Diese Aufzeichnungen haben nichts von
einem ,intimen Tagebuch‘. Ich schrieb Ahnliches, als ich jung war — vertrau-
licher. Mir ist der Gedanke daran ganz einfach abhandengekommen, als wir zu
zweit dasselbe Leben fiihrten. Auch um Fakten aufzuschreiben, welche ich be-
reute, eines Tages nicht mehr wiederzufinden. Warum komme ich darauf zurtick?
(...) Das Motiv: Jacques [Lefrancq] und Paul Fraisse zu erlauben, sich dadurch
zwischen uns wiederzufinden, wenn die Mauer des Schweigens féllt. Der Grund:
Wir treten in eine Periode des Untergrunds ein, in der nicht mehr jeder Gedanke
ausgesprochen, jede Tatsache veroffentlicht, jede Absicht verdeutlicht werden
kann. Fiir einige und fiir die Zukunft ein kleines Konservatorium der Wahrheit
anlegen.” (5§92) Dieses Zitat zeichnet noch einmal die Entwicklung nach, wel-
che Mounier selbst in seiner Aufzeichnungspraxis sieht und in der drei Phasen
unterschieden werden kénnen. Die Aufzeichnungen der ersten Phase, vor der
Freundschaft und Ehe mit seiner Frau, kennzeichnet er als ,vertraulicher” — die

6 E. Mounier, Personnalisme, 7 [s. Anm. 3].
7 Ebd.
8 Emmanuel Mounier, 412 [s. Anm. 5].

236



Emmanuel Mounier

Notizen als Spiegel, weil er sich selbst gegentiber Zeugnis ablegen will, dass er
den anderen in den Begegnungen gerecht wird. In der zweiten Phase halten seine
Notizen lediglich duf3ere Fakten fest — als Stiitze fiir die richtige Rekonstruktion
der Ereignisse. Schlie8lich ist die dritte Phase durch die Umstdande bestimmt und
hat eine klare Aufgabe: Die Wahrheit in Zeiten der Liige bewahren, als Zeugnis
fiir die Freunde (Lefrancq ist ein langjdhriger Freund, bei dem Mounier Paulette
kennengelernt hat, und der Kopf Esprits in Belgien; Fraisse ein enger Mitarbeiter
der Zeitschrift — von beiden ist Mounier durch den Krieg getrennt).

Beispiele der spirituell-personalen Begegnung

Wenn dieser Abschnitt nun einige Ausschnitte der Entretiens einer intensiveren
Untersuchung unterzieht, dann werden sie also nicht in erster Linie als histori-
sche Dokumente gelesen, sondern als Zeugnisse ebenjener interpersonalen Begeg-
nungen und Ereignisse, die sie bezeugen.

Louis Massignon. — Am 05.03.1930 machen sich Guitton und Mounier auf und
wollen mit Louis Massignon, dem grof3en Orientalisten und Mitglied der Acadé-
mie frangaise, iber ein Problem sprechen, das beide bewegt.’ Er ist nicht zu Hause,
sie wollen schon wieder gehen, treffen ihn dann jedoch noch am Aufzug. Die Zu-
fdlligkeit der Begegnung wird nun zum Ereignis: ,[E]in zufélliger Augenblick be-
schert uns diesen unvergesslichen Besuch. Er strahlt vor Heiligkeit.” (145) Mou-
nier beschreibt die Situation im Biiro Massignons. Letzterer sitzt im ,warmen
Schatten” und hat durch sein ,feines Gesicht”, seine ,Kinderaugen” eine solche
Prdasenz, dass Mounier von ,Reinheit” und ,jungfraulich” spricht. Letzteres wird
noch einmal durch die Prasenz seiner Stimme hervorgehoben, die manchmal der
eines ,jungen Madchens” gleicht. Massignons Stimme ist distinguiert, ohne ge-
kiinstelt zu sein. Er spricht mit Nachdruck, doch nie mit einem Timbre der Lei-
denschaft. Stirn und Augen Massignons sind Mounier beim Aufschreiben noch
so gegenwadrtig, dass er es eigens festhalt: ,Jetzt, eine Stunde nach unserer Riick-
kehr, sehe ich nichts anderes als diese Stirn und diese klaren Augen.” (145) Sein
und Guittons Gefiihl angesichts dieser Prdsenz beschreibt er mit , Freude”. Gleich-
zeitig hat er den Eindruck, dass seine Beschreibung hinter dem Ereignis zurtick-
bleibt.!® Mounier bezeugt hier Massignon als Person im hdchsten Sinne des Be-
griffs: Er fillt das aus, was in Le personnalisme eine ,leibhafte” und ,inkarnierte
Existenz” genannt und was gerade auch durch die Beschreibung der leiblichen
Prasenz (Gesicht, Augen, Stirn, Stimme: alles Aspekte, die in der Begriffsgeschich-
te von Prosopon und Person eine wesentliche Rolle spielen) unterstrichen wird.!

9 Es geht um Anfeindungen gegentiber den , Davidées”, vgl M. Kneer, Beruf und Berufung in der Schule.
Die pidagogische Graswurzelspiritualitit der Laienbewegung ,Les Davidées”, in: GuL 92 (2019), 410-418.

10 ,Niemals habe ich in dem Mafie den Eindruck gehabt, alles Lebendige, Einzigartige, Unaussprech-
liche in einer Unterhaltung auszulassen, wie ich es nun in dieser Zusammenfassung tue.” (E. Mou-
nier, Entretiens, 145 [s. Anm. 1])

11 E. Mounier, Personnalisme, Kap. 1 (L'existence incorporée) [s. Anm. 3].

237



Nachfolge

Frangoise. Stand in der Beschreibung des Gesprachs mit Massignon dessen spiri-
tuelle wie intellektuelle Generositdt im Vordergrund, so fithrt uns die zweite
Begegnung in einen anderen Bereich der personalen Prasenz: die Konfrontation
mit der im Alter von acht Monaten an einer schweren Enzephalitis erkrankten
Tochter Francoise (geb. 1938), was schlie8lich im April 1940 zu einem vollstan-
digen Stillstand ihrer nervlich-mentalen Entwicklung fiihrt. Am 28.08.1940
schreibt Mounier in Montverdun, einem kleinen Ort im Zentralmassiv: ,Gegen-
wart Francoises. Geschichte unserer kleinen Francoise, die tiber geschichtslose
Tage hinzugleiten scheint.” (593) Allen, die ihm mit dem Spruch , Ein grofies
Ungliick ist auf sie gegkommen” begegnen, entgegnet er: ,Jemand ist zu uns ge-
kommen, und es war grof3, und das ist kein Ungliick.” (594) In seiner Tochter,
die nach menschlichen Maf$stdaben nichts kann, enthiillt sich ihm noch einmal
tiefer die personale Prasenz, die ihn zu einem Vergleich fiihrt, der sakramentale
Qualitdt hat: ,Eine lebendige Hostie unter uns, stumm wie sie, strahlend wie
sie. (...) Wer weif3, ob von uns nicht verlangt wird, eine Hostie zwischen uns

zu bewahren und anzubeten, ohne die gottliche Gegenwart unter einer armen,
blinden Materie zu vergessen? Meine kleine Francoise, Du bist mir auch ein Bild
des Glaubens. Hier unten erkennt ihr ihn im Réitsel und wie in einem Spiegel
(...)". (594) Dieser sakramentale Vergleich und die Anspielung auf 1 Kor 13,12
sind wohl keine spirituelle Uberh6hung der Krankheit seiner Tochter, sondern
der Ausdruck des intensiven gemeinsamen Fragens des Ehepaares Mounier an-
gesichts dieser Priifung, die sie durchmachen: ,Wir haben Francoise in unserem
Schicksal gelesen. Fiir Poulette wurde sie das Bild dieses ,Maf3stabes fiir nichts’—
dieses Maf$stabes fiir alles (...). Sie lief fiir uns beide, mit unserer Elternschaft,
die Geschichte unserer Liebe noch einmal neu beginnen, die angesichts des
gegenseitigen Verzichts, in der totalen Hoffnungslosigkeit, zuriickgewonnen
werden musste.” (594) Die unscheinbare Prasenz Francoises ldsst auch Paulette
(,Poulette” ist ihr Kosename) und Emmanuel noch einmal ganz anders zueinan-
der finden. Und ihr Leiden verbindet sich auf eine ganz eigene Weise mit den
Leiden der Zeit und der Welt, mit den ungezdhlten Opfern des Weltkriegs. Mou-
nier schliefdt mit Worten, die ihn in einem Dialog mit seiner Tochter zeigen,
der tiber die Sprache hinausgeht: ,[J]etzt, wo es scheint, dass wir auf Dauer zu-
sammen sind, Francoise, meine kleine Tochter, fithlen wir eine neue Geschichte
in unseren Dialog eingreifen: den einfachen Formen des mit dem Schicksal ge-
schlossenen Friedens widerstehen; Dein Vater, Deine Mutter bleiben; Dich nicht
unserer Resignation preisgeben (...); Dir Dein tidgliches Brot der Liebe und der
Gegenwart geben; dem Gebet folgen, das Du bist; an unserer Wunde riihren, da
diese Wunde die Tiir Deiner Gegenwart ist; bei Dir bleiben. Vielleicht muss man
uns beneiden wegen dieser tastenden Elternschaft, dieses unaussprechlichen
Dialogs, welcher viel schoner ist als die gewohnlichen Spiele.” (595) Die andere

238



Emmanuel Mounier

Person ist nicht nur in der héchsten Vollendung ihrer Méglichkeiten gegenwir-
tig (Massignon), sondern auch und gerade in der alleinigen Moglichkeit ihres
blofien Daseins, welches schon an Un-Moglichkeit grenzt (Francoise). Beson-
ders in dieser Spannung von Moglichkeit und Un-Moglichkeit des Personseins
scheint die Prdsenz der Person auf.

Esprit. Den Entretiens 1V ist eine Devise vorangestellt, und zwar in Form eines
Zitats. Es lautet: ,Am 07. Dezember [1930] sprechen G. Izard und ich von der
Rue Saint-Placide bis zum Palais Royal tiber die Revue, die wir bendtigen. ,Und
warum kiimmern wir uns nicht selbst darum?‘ Wir sind in der Rue de Valois.”
(239) Dieses Initium beschreibt den Impuls, aus dem die Revue Esprit, eine der
einflussreichsten intellektuellen Zeitschriften Frankreichs, hervorgegangen ist.
Dieses Zitat kann in gewisser Weise stellvertretend fiir alle Eintrdge stehen, die
Mounier der Griindung von Esprit widmen wird. Ein wichtiger Aspekt der Noti-
zen wie auch dieses Eingangszitats ist das ,, Wir”, welches in den Mittelpunkt
riickt: Mounier geht mit seinem Freund Georges Izard (1903-1973) von dessen
Wohnung an einem Sonntag eine halbe Stunde quer durch Paris, diskutierend,
und kurz vor Izards Arbeitsplatz stellen sie sich die entscheidende Frage: Warum
nicht wir?'> Wieder ist das Intersubjektive der entscheidende Aspekt, doch dies-
mal schon in die erste Person Plural hineingenommen: Esprit ist das Engage-
ment einer Gemeinschaft. Und Mounier halt das Ereignis (den ,inneren Meis-
ter”) fest, mit Tag und Ort.

Personen begegnen ...

Ein anderer grofier Denker der Begegnung, Martin Buber, hdtte mit Mounier
wohl darin ibereingestimmt, dass die Begegnung ein Ereignis zutiefst innerli-
cher und spiritueller Natur ist. Anders als der jiidische Philosoph, der in jeder
Verschriftlichung schon einen Verrat am Du erkannte, sieht der Verfasser der
Entretiens die Schriftlichkeit jedoch im Dienst der Begegnung und letztlich

des Personseins. Fir ihn sind die Begegnungen nichts aus der Zeit abgelostes,
sondern gerade Teil unserer Geschichtszeit, durch welche diese auch verdndert
werden kann (,,Refaire la Renaissance”). Die in den Begegnungen sich zeigenden
Personen miissen sich in ihrer Zeit bewédhren: Die dufieren Ereignisse — die Ge-
schichte — und die inneren - die Begegnungen - sind aufeinander bezogen. Die
Verschriftlichung als VerdufRerung des Inneren und als Verinnerlichung des Au-
Reren hilft Mounier bei der Aufgabe, selbst als Person zu bestehen, die anderen
als Personen zu bezeugen und die Frage nach der Wahrheit aufrechtzuerhalten,
die nicht auf individuelle Bedirfnisse reduziert werden kann.

12 Die Angaben sind Y. Roulliere, Qu’entendait Mounier par Entretiens?, in: Cahiers Mounier 4 (2018-
2019), 93-105, hier: 99, Anm. 20 entnommen.

239



