
Gerard Rouwhorst | Tilburg (NL)

geb. 1951, em. Professor für Liturgiewissen­
schaft an der Tilburg School of Catholic 
Theology der Universität von Tilburg (NL)

g.a.m.rouwhorst@uvt.nl

Die Wiederentdeckung des Heiligen
Geistes in der Liturgie

	
Seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts hat in den meisten westlichen Kir­
chen eine theologische Neubesinnung auf den Heiligen Geist stattgefunden.1 
Verschiedene Theologen haben auf die marginale Stellung des Heiligen Geistes 
in der westlichen Theologie und Spiritualität und insbesondere in der Liturgie2 
hingewiesen: Man sprach in diesem Zusammenhang sogar von einer „Geistver­
gessenheit“.3 Besonders vielsagend – vor den Liturgiereformen des 20. Jahrhun­
derts – ist das Fehlen einer Anrufung des Heiligen Geistes (Geistepiklese) im 
Canon Romanus, dem eucharistischen Gebet der römisch-katholischen Liturgie, 
und einer Bitte um den Heiligen Geist in den meisten reformatorischen Abend­
mahlsliturgien. Das bedeutete: In einem der Kernrituale der Kirchen – an dessen 
regelmäßiger, sonntäglicher Teilnahme wenigstens für viele Katholik(inn)en, ab­
gesehen vom Getauft-Sein, faktisch die Zugehörigkeit zur römisch-katholischen 
Kirche ablesbar war – kam die Wirksamkeit des Heiligen Geistes nicht explizit 
zum Ausdruck. 

1	 S. u.a. Y. Congar, Esquisses du mystère de l’Église. Paris 21953, 129–179; K. Rahner, Das Charismatische 
in der Kirche, in: StZ 160 (1956/57), 161–186; W. Kasper, Die Kirche als Sakrament des Geistes, in: 

	 W. Kasper / G. Sauter, Kirche – Ort des Geistes. Freiburg i. Br. 1976, 13–55; D. Coffey, Grace: The Gift 
of the Holy Spirit. Milwaukee 1979.

2	 Dazu wichtig sind Veröffentlichungen von E. Kilmartin, z.B. The Active Role of Christ and the Holy 
Spirit in the Sanctification of the Eucharistic Elements, in: TS 45 (1984), 225–253; ders., Christian Litur-
gy I: Theology and Practice. Kansas City 1988. 

3	 Insbes. O. Dilschneider, Die Geistvergessenheit der Theologie. Epilog zur Diskussion über den historischen 
Jesus und kerygmatischen Christus, in: ThLZ 86 (1961), 255–260. 

250

Kirche



4	 Für die Liturgie s. die in Anm. 2 genannten Werke von E. Kilmartin, zudem T. Berger / B. Spinks 
(Ed.), The Spirit in Worship – Worship in the Spirit. Collegeville 2009 (in Bezug auf die Eucharistie: 
P. Bradshaw, The Rediscovery of the Holy Spirit In Modern Eucharistic Theology and Practice, in: ebd., 
79–96).

5	 Vgl. dazu J. Moons, The Spirit and the Church. A Redaction-Historical and Theological-Historical Analy-
sis of the Pneumatological Renewal in Lumen Gentium. Tilburg 2018.

6	 S. dazu A. McGowan, Eucharistic Epicleses, Ancient and Modern. Speaking of the Spirit in Eucharistic 
Prayer (Alcuin Club Collections 89). London 2014.

Im Laufe des 20. Jahrhunderts wurden zahlreiche Versuche von Theologen un-
ternommen, diese Geistvergessenheit zu korrigieren.4 Dieses Anliegen fand 
auch in kirchlichen Dokumenten einen Widerhall. In Bezug auf die römisch-
katholische Kirche ist insbesondere die dogmatische Konstitution des Zweiten 
Vaticanums Lumen Gentium über die Kirche zu erwähnen (bes. Kap. 4 und 48).5 
Die Neubesinnung auf die Rolle des Heiligen Geistes in den meisten Kirchen 
westlichen Ursprungs gab den Anstoß zu liturgischen Reformen, vor allem 
im Bereich der Eucharistiefeier und der Taufe. Das bekannteste Beispiel ist die 
(Wieder-)Einführung der Geistepiklesen in der Eucharistiefeier.6 Doch auch in 
anderen Sakramenten und Riten wurde die Wirkung des Heiligen Geistes stärker 
betont. 

Die Neubesinnung auf den Heiligen Geist ist in hohem Maß den ökumeni­
schen Kontakten mit den Ostkirchen und einer vertieften Kenntnis ihrer theo­
logischen, spirituellen und liturgischen Tradition – und einer positiven Wert­
schätzung solcher – zu verdanken. Dies gilt insbesondere für jene liturgischen 
Reformen, die zu einer stärkeren Betonung der Wirksamkeit des Heiligen Geistes 
geführt haben. Die Beeinflussung durch ostkirchliche, insbesondere byzantini­
sche Traditionen ist unverkennbar und unbestritten. In mehreren Fällen sind 
sogar direkt und gezielt Elemente aus der byzantinischen Tradition übernom­
men worden. 

In Bezug auf diese Entwicklungen ergeben sich mehrere Fragen. Erstens: In­
wiefern kann man im Bereich der liturgischen Traditionen des Westens mit 
Recht von einer Geistvergessenheit sprechen? Zweitens: Worin unterscheiden 
sich die liturgischen Traditionen des Ostens, insbesondere der byzantinischen 
Liturgie, in dieser Hinsicht von denjenigen des Westens? Welche Stelle hat der 
Heilige Geist dort in den zentralen Sakramenten und Riten und in der Liturgie 
insgesamt inne? Schließlich: Was änderte sich (oder änderte sich vielleicht auch 
nicht?) in den westlichen Liturgiefeiern in Bezug auf die Rolle des Heiligen 
Geistes durch die liturgischen Reformen, die in den letzten Jahrzehnten durch­
geführt wurden und oft mit einer Übernahme ostkirchlicher Elemente einher­
gingen? Welche Folgen hatten diese für den Inhalt und den Charakter der litur­
gischen Feiern, für die Beteiligung der Gläubigen, für die Rolle der Vorsteher(in-
nen), für die liturgische Spiritualität? Ist der Versuch, die Marginalisierung des 
Geistes zu korrigieren, wirklich gelungen – oder ist es vielleicht bei ersten Ansät­

251

Geistepiklese



7	 Vgl. für die Entwicklung des Taufrituals in der Alten Kirche z.B. G. Kretschmar, Die Geschichte des 
Taufgottesdienstes in der alten Kirche, in: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottesdienstes V. Kassel 
1970, 1–348; E. Ferguson, Baptism in the Early Church. History, Theology and Liturgy in the First Five 
Centuries. Cambridge 2009; ein knapper Überblick bei G. Rouwhorst, Liturgie in der alten Kirche des 
Ostens, in: J. Bärsch / B. Kranemann, Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens I. Münster 
2018, 155–200, hier: 182–185; M. Klöckener, Liturgie in der alten Kirche des Westens, in: ebd., 201–
269, bes. 224–228. 

zen geblieben? Falls das Letztere der Fall sein sollte: Welche Möglichkeiten gibt 
es, die Wirksamkeit des Heiligen Geistes in den liturgischen Feiern und in der 
feiernden Gemeinschaft – die man von einer gläubigen Sicht her einfach voraus­
setzen darf – mittels Texten, Symbolen und Gebärden stärker zum Ausdruck zu 
bringen und zur Geltung kommen zu lassen?  

Um die ersten beiden Fragen zu beantworten, machen wir uns kurz ein Bild 
der historischen Entwicklungen der Liturgien des Ostens und Westens, um fest­
stellen zu können, welche Stelle der Heilige Geist in Texten, Symbolen und Riten 
innehatte (oder nicht innehatte). Im Idealfall müsste man dazu die liturgischen 
Traditionen in ihrem Gesamt miteinander vergleichen. Ich konzentriere mich 
auf zwei Kernrituale – die Initiation (Taufe und Firmung) und die Eucharis­
tiefeier.

 
Entwicklung des Taufrituals im Osten und im Westen

	
Die frühchristliche Taufe war ein komplexer Cluster ritueller Handlungen und 
Texte, der den Konversionsprozess eines neuen Christen bzw. einer neuen Chris­
tin und dessen bzw. deren Eingliederung begleitete. Trotz bestimmter Unter­
schiede zwischen diversen westlichen und östlichen Kirchen lässt sich im Tauf­
ritus, wie er in der Osternacht wenigstens ab dem 4. Jahrhundert gefeiert wurde, 
eine gemeinsame Struktur aus drei Hauptteilen wiedererkennen7: a) Vor der 
Taufe finden u.a. die Absage an den Teufel und die Zusage zu Christus statt, zu­
dem ein oder zwei Salbungen des Hauptes, des ganzen Körpers oder bestimmter 
Körperteile mit Öl. Diese Salbungen bringen die Zugehörigkeit zu Christus und 
seiner Herde zum Ausdruck und schützen gegen die Macht des Bösen; b) die 
Wassertaufe mittels Untertauchen, zuvor eine ausführliche Segnung des Tauf­
wassers; c) nach der Taufe eine Handauflegung oder Salbung (oder beides) und 
oft eine Besiegelung, d.h. eine Bezeichnung der Stirn mit dem Kreuzzeichen. Nur 
der ostsyrische Ritus weist bis zum 7. Jahrhundert eine zweigliedrige Struktur auf 
(nach dem Taufbad weder Salbung noch Handauflegung). Die Wirksamkeit des 
Heiligen Geistes war mit allen Phasen des Ritus verbunden. So war es z.B. üblich, 
das Öl zu segnen und dabei den Heiligen Geist herabzurufen. Eine prominente 
Rolle spielte der Heilige Geist bei der Taufwasserweihe (die in eine Geistepiklese 
mündete) und (außer im ostsyrischen Ritus) bei der Salbung und/oder der Hand­
auflegung nach der Taufe als Zeichen der Herabkunft des Heiligen Geistes. 

252

Kirche



8	 Vgl. eine Passage aus dem Altgelasianum, das vermutlich den ältesten erhaltenen Text beinhaltet: 
Der Heilige Geist „möge dieses zur Wiedergeburt des Menschen bereitete Wasser befruchten, durch 
die geheimnisvolle Beimischung des Lichtes [der Kerzen neben dem Taufbrunnen, GR], auf dass, 
nach Empfang der Heiligung aus dem unbefleckten Schoße der göttlichen Quelle, wiedergeboren zu 
einer neuen Kreatur eine himmlische Nachkommenschaft hervorgehe und die Gnade diejenigen, 
die sich körperlich durch das Geschlecht oder zeitlich durch das Alter voneinander unterscheiden, 
zu einer Kindheit gebäre (445) (…) es steige herab in diesen gefüllten Brunnen die Kraft des Heili­
gen Geistes und befruchte die ganze Substanz dieses Wassers mit der Kraft der Wiedergeburt (…) 
hier soll die Natur, nach Deinem Ebenbild gegründet und zu ursprünglicher Weihe erneuert, von 
allem Schmutz gereinigt werden“ (lateinischer Text: L. Mohlberg, Liber sacramentorum romanae 

	 aeclesiae ordinis anni circuli. Verbessert u. erg. v. L. Eizenhöfer. Rom 31981, 73f.). 

In frühchristlichen Quellen werden für die Wirksamkeit des Heiligen Geistes 
zahlreiche Metaphern und Symbole verwendet. In den Texten für die Segnung 
des Taufwassers begegnet oft das Thema der geistigen Wiedergeburt des Täuf­
lings. Der Heilige Geist steigt ins Taufwasser herab oder befruchtet das Taufwas­
ser – ein johanneisches Motiv (Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Heiligen 
Geist, vgl. Joh 3,5). Die römische Segnung des Taufwassers stellt den Taufbrun­
nen als Mutterschoß vor, der vom Heiligen Geist, der ins Taufwasser hinabsteigt, 
befruchtet wird und Frauen wie Männer, Erwachsene wie Kinder gebiert.8 Nach 
Ephräm dem Syrer „wohnt“ der Heilige Geist im Taufwasser und bekleidet den 
Täufling, der ins Taufwasser hinabsteigt, mit Feuer und Geist (De Epiphania IV,19). 
Theodor von Mopsuestia spricht von einer Neuschöpfung durch den Heiligen 
Geist, der auf das Wasser herabgekommen ist, und von einer Wiedergeburt zu 
einer anderen, erhabeneren Natur (Homilie XIV, 10). 

Der Herabkunft des Heiligen Geistes während der Salbung oder der Handauf­
legung wird eine Vielfalt von Wirkungen zugeschrieben: Sündenvergebung, aber 
auch geistliche Heiligung und geistliche Erneuerung. Cyrill von Jerusalem (Mys-
tagogische Katechese III, 1–3) bringt die Salbung nach der Taufe mit dem Herab­
kommen des Heiligen Geistes in der Gestalt einer Taube nach der Taufe Jesu im 
Jordan in Zusammenhang. Augustinus und Ambrosius deuten die Handaufle­
gung bzw. die Bezeichnung mit dem Kreuzzeichen als die Verleihung der Geis­
tesgaben von Jes 11,2 (vgl. Augustinus, De baptismo 3,11 und Ambrosius, De sa-
cramentis III, 8; De mysteriis 42). Dieses Motiv ging schon sehr früh in die Litur-
gie der Stadt Rom ein, wo es im vom Bischof gesprochenen Gebet zur Handauf­
legung und in der Besiegelung nach der Taufe begegnet (vgl. z.B. Sacramentarium 
Gelasianum Vetus, Nr. 449/451).

Fragmentierung in Taufe und Firmung	
Im Osten hielt man immer am ganzheitlichen Charakter des Taufrituals fest. 
Deshalb blieb dort immer klar ersichtlich, dass der Heilige Geist im gesamten 
Taufgeschehen wirksam ist. Das Spektrum an Vorstellungen und Bildern, die das 
Wirken des Heiligen Geistes theologisch und spirituell deuteten, blieb vollstän­

253

Geistepiklese



9	 Vgl. für die Entwicklung der Taufe und der Firmung im westlichen Mittelalter: B. Kleinheyer, Sakra-
mentliche Feiern I. Die Feiern der Eingliederung in die Kirche (Gottesdienst der Kirche. Handbuch der 
Liturgiewissenschaft 7,1). Regensburg 1989, 96–136 (Taufe) u. 191–209 (Firmung).

10	 G. Rouwhorst, Frühchristliche Eucharistiefeiern: Die Entwicklungen östlicher und westlicher Traditions-
stränge, in: D. Hellholm / D. Sänger, The Eucharist – Its Origins and Contexts. Vol. II: Patristic Tradi-
tions, Iconography. Tübingen 2017, 771–786.

11	 Vgl. für die Epiklesen der frühchristlichen Anaphoren: McGowan, Eucharistic Epicleses, 50–86 
	 [s. Anm. 6].

dig erhalten. Im Westen hingegen wurde das Initiationsritual fragmentiert.9 Die 
Entstehung der Firmung als eigenes Sakrament, aber auch die faktische Tren­
nung zwischen der Segnung des Taufwassers und der Taufe führte dazu, dass die 
Wirksamkeit des Heiligen Geistes auf die Firmung beschränkt und nicht mehr 
mit der Initiation insgesamt in Zusammenhang gebracht wurde – nicht in der 
offiziellen Sakramententheologie, doch faktisch in der gängigen Katechese und 
im Bewusstsein der Gläubigen. Themen wie die Wiedergeburt durch die Taufe 
oder die Herabkunft des Geistes in das Taufwasser oder der Zusammenhang mit 
der Taufe Jesu im Jordan gerieten in den Hintergrund. Der Akzent verlagerte 
sich immer mehr auf die Vergebung der Sünden, besonders der Erbsünde. 

Die eucharistische Geistepiklese im Osten 

Für die Eucharistiefeier zeichnen sich bezüglich der Rolle des Heiligen Geistes 
zwei unterschiedliche Traditionsstränge ab.10 Für einen Großteil des Ostmittel­
meerraums war eine Geistepiklese von Anfang an ein wesentlicher Bestandteil 
des Eucharistischen Gebetes; sie galt sogar als dessen ritueller Kulminations­
punkt. In Nordafrika und Rom dagegen (vermutlich anfänglich auch in Alexan­
drien und Ägypten) lag der Akzent eher auf der Darbietung des Dankopfers der 
Gläubigen (im Anschluss an das Herbeibringen oder Sammeln der Gaben): Hier 
findet sich keine Spur einer Geistepiklese. Während diese in Ägypten schon sehr 
früh eingeführt wurde, war das in Nordafrika nicht der Fall und vor allem auch 
nicht in Rom: Die Entstehung des Canon Romanus prägte die eucharistische 
Theologie und Spiritualität tiefgehend. Welches Bild vom Heiligen Geist und 
seiner Wirksamkeit geht aus den östlichen Geistepiklesen hervor?

Transformation der Gaben und der Gläubigen
In der frühen Kirche sind keine Geistepiklesen bezeugt, worin der Geist aus­
schließlich entweder auf die Gaben oder auf die Gläubigen herabgerufen wird.11 
Mit anderen Worten: Es gab keine reinen Konsekrationsepiklesen und Kommu­
nionepiklesen. Man findet zwar Beispiele einer doppelten Anrufung des Heili­
gen Geistes (u.a. in der ägyptischen Markusanaphora), und zwar eine vor und 
eine nach dem Einsetzungsbericht. Doch in beiden Texten wird der Geist über 
die Gaben herabgerufen mit der Bitte, dass er sie segne und heilige. Das bedeu­

254

Kirche



tet, dass sie in den Leib und in das Blut Christi transformiert werden. Dieser 
Passus geht sofort über in die Bitte um die Transformation der Gläubigen, die 
von den konsekrierten Gaben essen und trinken werden. Transformation der 
Gaben und Transformation der Gläubigen lassen sich nicht voneinander tren­
nen. Übrigens war eine doppelte Geistepiklese, wie man sie unter anderem im 
Missale Romanum von 1970 findet, die Ausnahme. Die Mehrzahl der frühchrist­
lichen eucharistischen Gebete kennt nur eine Geistepiklese, und zwar nach dem 
Einsetzungsbericht. 

Die Texte der Geistepiklesen schreiben dem Kommunionempfang eine Viel­
falt von Wirkungen zu: am häufigsten die Sündenvergebung und die Teilhabe 
(koinonia) am Leib Christi, Teilhabe an der Auferstehung, am neuen Leben, 
Heiligung von Körper und Seele. Es sind – und das ist auffallend – die gleichen 
Motive, die auch bei der Taufe begegnen (Vergebung der Sünden, Heiligung von 
Körper und Seele). Theodor von Mopsuestia verbindet das Motiv der Teilhabe 
am Leib Christi, also die eucharistische Kommunion, mit der Taufe: Wie die 
Christen „durch Wiedergeburt zu einem Leib vollendet werden“, so werden sie 
„durch die Teilhabe (koinonia) am Leib unseres Herrn zu einem Leib und werden 
in Einmütigkeit und Frieden und in der Sorge um das Rechtschaffene zu einem 
einzigen Beieinandersein und einer Einheit verbunden“ (Hom. 16, 13). Kurz: Der 
Empfang des Brotes und des Weines, über die der Heilige Geist herabgerufen 
worden ist, ist eine Aktualisierung der Taufe. In ihr wurde ja der Name des drei-
einen Gottes auf den Täufling herabgerufen. 

Der hohe Stellenwert, den die Geistepiklese (insbesondere deren zweiter Teil) 
im eucharistischen Gebet hat, hat Folgen für die innere Dynamik der ganzen 
Eucharistiefeier. Sie orientiert die Anaphora explizit auf die Kommunion hin. 
Die Kommunion der Gläubigen – und zwar in beiderlei Gestalten – ist der Hö­
hepunkt der gesamten Feier.

Das Fehlen der Geistepiklese im Westen und ihre Konsequenzen
	

Nordafrika und Rom setzen dagegen sehr früh andere Akzente. Das geht ganz 
klar aus dem Canon Romanus hervor. Dieser Text besteht im Grunde aus einer 
Reihe von kurzen Gebetstexten: Gott möge die Gaben von Brot und Wein, die 
ihm als Dankopfer dargebracht werden, wohlwollend annehmen, wie er auch 
das Opfer Christi angenommen hat. Das geschieht in der Hoffnung, dass dieses 
geistliche Dankopfer denjenigen, die es dargebracht haben (aber auch anderen 
lebenden und verstorbenen Mitgliedern der Gemeinschaft), zum Heil gereichen 
werde. Der Akzent liegt dabei auf der Darbringung des Dankopfers durch die 
Gemeinschaft der Christ(inn)en und auf der Rezitation des Einsetzungsberich­
tes. Eine Geistepiklese fehlt. Das hat zur Folge, dass es kein Bindeglied zwischen 
eucharistischem Gebet und Kommunion gibt. Der Zusammenhang mit der 

255

Geistepiklese



Kommunion (mittels einer „Kommunionepiklese“) ist weniger klar als in den 
östlichen Anaphoren. Faktisch kulminiert die Kette von kurzen Darbringungs­
gebeten im Supplices-Teil: Die Gaben, die durch die Hände des Engels auf dem 
himmlischen Altar dargebracht werden, mögen diejenigen, die an der Kommu­
nion teilhaben werden, mit himmlischem Segen und Gnaden erfüllen. Im letz­
ten Teil des Kanons wird Gott gebeten, die Verstorbenen und die Mitfeiernden 
mögen am Leben der Heiligen teilhaben – nach dem Tod, aber nicht während 
der Kommunion.

Dieser Text hat sich zwischen dem 4. und 7. Jahrhundert ausgestaltet. Aber 
seine weitere Überlieferungsgeschichte, die Entwicklung seines rituellen Rah­
mens und die theologische Deutung sind mitzubedenken.12 Nicht länger gilt die 
Gemeinschaft (die familia) der Gläubigen, sondern der „zelebrierende“ Priester 
als das Subjekt des Gebetes. Der Einsetzungsbericht avanciert immer mehr zum 
exklusiven Höhepunkt des Kanons und der ganzen Messfeier: Die Wandlung der 
eucharistischen Gaben durch den Priester und die seit dem 12. Jahrhundert da­
rauf folgende Erhebung der Hostie und des Kelches galten als der rituelle Höhe­
punkt der Messfeier.13 Dies wiederum förderte eine fortschreitende Sazerdotalisie­
rung („Verpriesterlichung“) der Eucharistiefeier im Laufe des Mittelalters. Der 
Laienkelch verschwand und wurde schließlich offiziell abgelehnt (d.h. Kelch­
kommunion blieb dem Priester vorbehalten). Nach dem Konzil von Trient ver­
suchte man, den genauen Moment der Aktualisierung des Opfers Christi mit be­
stimmten rituellen Handlungen des Priesters zu identifizieren (separate Konse-
kration von Brot und Wein oder die „Destruktion“ des konsekrierten Brotes, wenn 
der Priester die Hostie konsumiert).14 Diese Kombination von Betonung des Op­
fercharakters und der zentralen Rolle des Priesters prägte in hohem Maße die 
Entwicklung der eucharistischen Theologie und Frömmigkeit im Westen seit 
dem Mittelalter und rief ihrerseits wiederum die Reaktion der Reformatoren her­
vor. Der Heilige Geist spielte dabei keine, oder höchstens eine marginale, Rolle. 

Phänomene wie Elevation und Verehrung der Hostie – innerhalb oder auch 
außerhalb der Eucharistiefeier, ohne dass kommuniziert wurde – sind im Osten 
unbekannt.15

12	 Vgl. z.B. E. Kilmartin, The Eucharist in the West. Collegeville 1998, bes. 79–178; A. Angenendt, Of-
fertorium. Das mittelalterliche Messopfer (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 101). 
Münster 32014. 

13	 Vgl. dazu H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral (Gottesdienst der Kirche. Handbuch 
der Liturgiewissenschaft 4). Regensburg 1989, 232–233; J. Bärsch, Liturgie im Hoch- und Spätmittel-
alter, in: J. Bärsch / B. Kranemann, Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens I, 329–376, bes. 
346 [s. Anm. 7].

14	 Vgl. z.B. E. Kilmartin, The Eucharist in the West, 183–186 [s. Anm. 12]; R. Daly, Sacrifice Unveiled. The 
True Meaning of Christian Sacrifice. London – New York 2009, 158–166.

15	 Vgl. R. Taft, Reservation and Veneration of the Eucharist in the Orthodox Traditions, in: B. Groen / 
	 S. Hawkes-Teeples / S. Alexopoulos (Ed.), Inquiries into Eastern Christian Worship, in: Eastern Christian 

Studies 12. Leuven 2012, 99–120.

256

Kirche



16	 Vgl. zur Herkunft dieser Formel: L. Ligier, La confirmation. Sens et conjoncture oecuménique hier et 
aujourd’hui (Théologie historique 23). Paris 1973, 65–73.

Liturgische Reformen: Ende der Geistvergessenheit?
	

Der kurze Überblick über die historische Entwicklung zweier wichtiger Kernri­
tuale und der Vergleich zwischen Ost und West hat gezeigt, dass man in Bezug 
auf die westliche Liturgie ohne Übertreibung von einer zunehmenden Geist­
vergessenheit – oder doch wenigstens von einer Marginalisierung des Heiligen 
Geistes sprechen kann. Dies blieb nicht ohne weitreichende Folgen für wichtige 
Aspekte der Liturgie. Können die eingangs kurz erwähnten liturgischen Refor­
men, die seit der Mitte des 20. Jahrhunderts in verschiedenen westlichen Kir­
chen durchgeführt wurden, zu einer Überwindung der liturgischen Geistverges­
senheit im Westen beitragen? 

Zuerst: Um welche Erneuerungen handelt es sich hier konkret? Hier wird 
man zwischen den verschiedenen Traditionen differenzieren müssen. Dabei 
springen insbesondere die Unterschiede zwischen der römisch-katholischen 
Liturgie und den liturgischen Traditionen der Protestanten ins Auge. Sie hängen 
mit unterschiedlichen Auffassungen zur Amtstheologie sowie hinsichtlich der 
Bedeutung von Segnungen und der Materien (Wasser, Brot, Wein), die in der 
Taufe und in der Eucharistiefeier verwendet werden, zusammen. Trotzdem las­
sen sich einige allgemeine Tendenzen unterscheiden.

Im Zusammenhang mit der Taufe ist auf die Wiederentdeckung der Segnung 
des Taufwassers als integraler Bestandteil des Taufrituals hinzuweisen. In der 
römisch-katholischen Liturgie knüpfte man an der alten, im Westen aufgege­
benen und im Osten bewahrten Praxis an, um das Taufwasser nicht nur einmal 
jährlich in der Osternacht, sondern anlässlich jeder Taufe (außerhalb der Oster­
zeit) zu segnen. Das bedeutet, dass anlässlich jeder Taufe erneut darum gebetet 
wird, dass die Kraft des Heiligen Geistes in die Taufquelle hinabsteige. Ferner ist 
zu bemerken, dass die liturgischen Bücher mehrerer protestantischer Kirchen, 
die im Allgemeinen keine Segnung des Taufwassers kannten, wieder Texte für 
eine solche Segnung enthalten – worin um die Herabkunft des Heiligen Geistes 
gebeten oder dessen Wirksamkeit in der Taufe wenigstens hervorgehoben wird.

Im erneuerten Firmungsritual der römisch-katholischen Liturgie ist die alte 
Salbungsformel durch eine neue ersetzt worden. Sie ist nahezu identisch mit 
der in der byzantinischen Liturgie benutzten und lautet: „Empfange das Siegel 
des Heiligen Geistes“.16 Diese Änderung brachte die zentrale Firmungsformel 
deutlicher in Einklang mit der (übrigens traditionellen) Deutung der Salbung 
als Geistesgabe. In vielen protestantischen Kirchen, die vorher keine Firmung 
kannten, ist diese wieder neu eingeführt worden (wenigstens wird dazu die 
Möglichkeit geboten).	

257

Geistepiklese



17	 S. für eine Übersicht und eine einsichtsvolle Analyse einer Reihe moderner römisch-katholischer, 
anglikanischer, presbyterianischer und lutherischer Geistepiklesen: A. McGowan, Eucharistic Epi-
cleses, 144–261 [s. Anm. 6]. Vgl. zudem: H. B. Meyer, Eucharistie [s. Anm. 13].

18	 So auch A. McGowan, Eucharistic Epicleses, 269–272 [s. Anm. 6].

Die Neuerung, die am auffälligsten und am weitesten verbreitet ist, ist die ein­
gangs schon erwähnte Einführung einer oder mehrerer Geistepiklese(n) im eu­
charistischen Gebet bzw. Abendmahlsgebet.17 Die eucharistischen Hochgebete, 
die ins römisch-katholische Missale Romanum von 1970 aufgenommen wurden, 
enthalten eine doppelte Geist-Epiklese: eine Konsekrationsepiklese vor dem Ein­
setzungsbericht (Bitte um Transformation) und eine Kommunionepiklese nach 
dem Einsetzungsbericht (Bitte um die Transformation der Gläubigen). Auch 
außerhalb der römisch-katholischen Kirche ist diese Form von einigen Kirchen 
bezeugt. Aber im Allgemeinen gibt es dort nur eine einzige Epiklese, und zwar 
nach dem Einsetzungsbericht. In ihr wird der Heilige Geist sowohl über die Ga­
ben als auch über die Gläubigen, die diese Gaben in der Kommunion empfan­
gen werden, herabgerufen. 

Diese kurze Aufzählung dokumentiert den ernsthaften Versuch, die zentrale 
Stellung des Heiligen Geistes in zwei der wichtigsten Kernritualen deutlicher 
zum Ausdruck zu bringen. Aber man muss auch eingestehen, dass – abgesehen 
von der Firmung – die Zahl und der Umfang jener Textpassagen, die sich auf 
den Heiligen Geist beziehen, innerhalb der Taufe und der Eucharistiefeier relativ 
gering sind. Insbesondere die eucharistischen Epiklesen bestehen faktisch aus 
einem (noch dazu: kurzen) Satz. Dieser wird nur laut „gelesen“ – ohne irgend­
welche rituelle Inszenierung, ohne besondere Intonation oder Akklamation 
durch die Gläubigen. Der Heilige Geist wird zwar genannt. Aber ohne ein sehr 
konzentriertes Zuhören entgeht den Gläubigen wohl die Bedeutung der Wirk­
samkeit des Heiligen Geistes. Der reiche Schatz an Motiven, Bildern und Me­
taphern zur Wirksamkeit des Geistes, den die frühchristlichen Epiklesen, aber 
auch die östlichen und westlichen Tauftraditionen, Hymnen und Lieder (Veni 
Creator Spiritus) bieten (Wiedergeburt, Auferstehung, Erleuchtung, Pfingstfeuer), 
blieb zum größten Teil ungenutzt.18 Hier gibt es noch viele Möglichkeiten, um 
die Wirksamkeit des Heiligen Geistes nicht nur im eucharistischen Gebet, son­
dern auch im Wortgottesdienstteil der Eucharistiefeier und sowieso in Wort-
Gottes-Feiern zum Ausdruck zu bringen und zur Geltung kommen zu lassen.

Darüber hinaus verraten insbesondere die römisch-katholischen Texte eine 
bestimmte Ambivalenz in Bezug auf die genaue Position des Heiligen Geistes in 
seinem Verhältnis zum Sohn, aber auch zur feiernden Gemeinschaft. Gelegent­
lich bekommt man den Eindruck, dass der Heilige Geist letztendlich doch dem 
Sohn untergeordnet bleibt. Das zentrale Thema der Kommunionepiklesen 
scheint die Einheit der Gläubigen und die gemeinsame Teilhabe am Leib Christi 
zu sein. Der Heilige Geist ist derjenige, der die Gläubigen vereinigt zum Leib 

258

Kirche



Christi. Doch welche Rolle spielt der Heilige Geist in der Gemeinschaft von 
Gläubigen, von Frauen und Männern, aber auch in ihrem persönlichen Leben 
und der geistlichen Entwicklung, nachdem sie in den Leib Christi eingegliedert 
worden sind (vgl. dazu manche neutestamentlichen Stellen, die die Wirksam­
keit des Heiligen Geistes in der Gemeinde, nach der Himmelfahrt Jesu betonen: 
1 Kor 14; Joh 14,16)? Ein weiterer Punkt, welcher der Klärung bedarf, ist das 
Verhältnis zwischen den Ordinierten und den „nur“ Getauften. Die doppelte 
Epiklese vermittelt den Eindruck, dass die Wirksamkeit des Heiligen Geistes pri­
mär an die liturgischen Handlungen des Priesters gebunden ist. Die Unterschei­
dung einer Konsekrationsepiklese vor und einer Kommunionepiklese nach dem 
Einsetzungsbericht ist das Ergebnis einer (nicht unproblematischen und darum 
oft debattierten) Kompromisslösung.19 Einerseits wollte man der Wirksamkeit 
des Heiligen Geistes einen deutlichen Platz einräumen, anderseits am hohen 
Stellenwert des Einsetzungsberichtes festhalten. Die „Lösung“ war, die Bitte um 
die Verwandlung der Gaben durch den Heiligen Geist vor den Einsetzungsbe­
richt zu setzen. Das erweckt den Eindruck, dass der Heilige Geist die Gaben 
durch den vom Zelebranten ausgesprochenen Einsetzungsbericht konsekriert – 
was wiederum die Rolle des Einsetzungsberichtes und des konsekrierenden Pries­
ters bestätigt oder verstärkt. Wenn man an dieser Lösung festhält, sollte auf an­
dere Weisen (durch Lieder, Gebete, Gebärden) deutlich werden, dass die Wirk-
samkeit des Heiligen Geistes in der feiernden Gemeinde nicht einfach an den 
Klerus gebunden ist.  

Fazit 
	

Die erwähnten liturgischen Reformen haben zu einer Korrektur der Geistverges­
senheit beigetragen. Aber es kann sich nur um einen ersten Ansatz handeln. 
Was das für die Liturgie insgesamt, für die Art des Feierns generell und für die 
Feier der genannten Sakramente bedeutet, ist noch längst nicht hinreichend 
durchdacht und noch auszuloten. 

	
	

19	 Vgl. ebd., 173–178 (dort auch Lit.).

259

Geistepiklese


