Kirche

Gerard Rouwhorst | Tilburg (NL)

geb. 1951, em. Professor fiir Liturgiewissen-
schaft an der Tilburg School of Catholic
Theology der Universitdt von Tilburg (NL)

g.a.m.rouwhorst@uvt.nl

Die Wiederentdeckung des Heiligen
Geistes in der Liturgie

Seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts hat in den meisten westlichen Kir-
chen eine theologische Neubesinnung auf den Heiligen Geist stattgefunden.!
Verschiedene Theologen haben auf die marginale Stellung des Heiligen Geistes
in der westlichen Theologie und Spiritualitdt und insbesondere in der Liturgie?
hingewiesen: Man sprach in diesem Zusammenhang sogar von einer ,Geistver-
gessenheit”.? Besonders vielsagend — vor den Liturgiereformen des 20. Jahrhun-
derts — ist das Fehlen einer Anrufung des Heiligen Geistes (Geistepiklese) im
Canon Romanus, dem eucharistischen Gebet der romisch-katholischen Liturgie,
und einer Bitte um den Heiligen Geist in den meisten reformatorischen Abend-
mahlsliturgien. Das bedeutete: In einem der Kernrituale der Kirchen — an dessen
regelmafiger, sonntdglicher Teilnahme wenigstens fiir viele Katholik(inn)en, ab-
gesehen vom Getauft-Sein, faktisch die Zugehorigkeit zur romisch-katholischen
Kirche ablesbar war — kam die Wirksamkeit des Heiligen Geistes nicht explizit
zum Ausdruck.

1 S.u.a.Y. Congar, Esquisses du mystere de I’Eglise. Paris 21953, 129-179; K. Rahner, Das Charismatische
in der Kirche, in: StZ 160 (1956/57), 161-186; W. Kasper, Die Kirche als Sakrament des Geistes, in:
W. Kasper / G. Sauter, Kirche — Ort des Geistes. Freiburg i. Br. 1976, 13-55; D. Coffey, Grace: The Gift
of the Holy Spirit. Milwaukee 1979.

2 Dazu wichtig sind Veroffentlichungen von E. Kilmartin, z.B. The Active Role of Christ and the Holy
Spirit in the Sanctification of the Eucharistic Elements, in: TS 45 (1984), 225-253; ders., Christian Litur-
8y I: Theology and Practice. Kansas City 1988.

3 Insbes. O. Dilschneider, Die Geistvergessenheit der Theologie. Epilog zur Diskussion iiber den historischen
Jesus und kerygmatischen Christus, in: ThLZ 86 (1961), 255-260.

250



Geistepiklese

Im Laufe des 20. Jahrhunderts wurden zahlreiche Versuche von Theologen un-
ternommen, diese Geistvergessenheit zu korrigieren.* Dieses Anliegen fand
auch in kirchlichen Dokumenten einen Widerhall. In Bezug auf die romisch-
katholische Kirche ist insbesondere die dogmatische Konstitution des Zweiten
Vaticanums Lumen Gentium iiber die Kirche zu erwdhnen (bes. Kap. 4 und 48).5
Die Neubesinnung auf die Rolle des Heiligen Geistes in den meisten Kirchen
westlichen Ursprungs gab den Anstof zu liturgischen Reformen, vor allem

im Bereich der Eucharistiefeier und der Taufe. Das bekannteste Beispiel ist die
(Wieder-)Einfithrung der Geistepiklesen in der Eucharistiefeier.® Doch auch in
anderen Sakramenten und Riten wurde die Wirkung des Heiligen Geistes starker
betont.

Die Neubesinnung auf den Heiligen Geist ist in hohem Maf} den 6kumeni-
schen Kontakten mit den Ostkirchen und einer vertieften Kenntnis ihrer theo-
logischen, spirituellen und liturgischen Tradition — und einer positiven Wert-
schitzung solcher — zu verdanken. Dies gilt insbesondere fiir jene liturgischen
Reformen, die zu einer starkeren Betonung der Wirksamkeit des Heiligen Geistes
gefiihrt haben. Die Beeinflussung durch ostkirchliche, insbesondere byzantini-
sche Traditionen ist unverkennbar und unbestritten. In mehreren Féllen sind
sogar direkt und gezielt Elemente aus der byzantinischen Tradition tibernom-
men worden.

In Bezug auf diese Entwicklungen ergeben sich mehrere Fragen. Erstens: In-
wiefern kann man im Bereich der liturgischen Traditionen des Westens mit
Recht von einer Geistvergessenheit sprechen? Zweitens: Worin unterscheiden
sich die liturgischen Traditionen des Ostens, insbesondere der byzantinischen
Liturgie, in dieser Hinsicht von denjenigen des Westens? Welche Stelle hat der
Heilige Geist dort in den zentralen Sakramenten und Riten und in der Liturgie
insgesamt inne? Schliefdlich: Was dnderte sich (oder dnderte sich vielleicht auch
nicht?) in den westlichen Liturgiefeiern in Bezug auf die Rolle des Heiligen
Geistes durch die liturgischen Reformen, die in den letzten Jahrzehnten durch-
gefiihrt wurden und oft mit einer Ubernahme ostkirchlicher Elemente einher-
gingen? Welche Folgen hatten diese fiir den Inhalt und den Charakter der litur-
gischen Feiern, fiir die Beteiligung der Gldubigen, fiir die Rolle der Vorsteher(in-
nen), fiir die liturgische Spiritualitat? Ist der Versuch, die Marginalisierung des
Geistes zu korrigieren, wirklich gelungen — oder ist es vielleicht bei ersten Ansat-

4 Fur die Liturgie s. die in Anm. 2 genannten Werke von E. Kilmartin, zudem T. Berger / B. Spinks
(Ed.), The Spirit in Worship — Worship in the Spirit. Collegeville 2009 (in Bezug auf die Eucharistie:
P. Bradshaw, The Rediscovery of the Holy Spirit In Modern Eucharistic Theology and Practice, in: ebd.,
79-96).

5 Vgl. dazu J. Moons, The Spirit and the Church. A Redaction-Historical and Theological-Historical Analy-
sis of the Pneumatological Renewal in Lumen Gentium. Tilburg 2018.

6 S. dazu A. McGowan, Eucharistic Epicleses, Ancient and Modern. Speaking of the Spirit in Eucharistic
Prayer (Alcuin Club Collections 89). London 2014.

251



Kirche

zen geblieben? Falls das Letztere der Fall sein sollte: Welche Mdoglichkeiten gibt
es, die Wirksamkeit des Heiligen Geistes in den liturgischen Feiern und in der
feiernden Gemeinschaft — die man von einer glaubigen Sicht her einfach voraus-
setzen darf — mittels Texten, Symbolen und Gebdrden starker zum Ausdruck zu
bringen und zur Geltung kommen zu lassen?

Um die ersten beiden Fragen zu beantworten, machen wir uns kurz ein Bild
der historischen Entwicklungen der Liturgien des Ostens und Westens, um fest-
stellen zu konnen, welche Stelle der Heilige Geist in Texten, Symbolen und Riten
innehatte (oder nicht innehatte). Im Idealfall misste man dazu die liturgischen
Traditionen in ihrem Gesamt miteinander vergleichen. Ich konzentriere mich
auf zwei Kernrituale — die Initiation (Taufe und Firmung) und die Eucharis-
tiefeier.

Entwicklung des Taufrituals im Osten und im Westen

Die frithchristliche Taufe war ein komplexer Cluster ritueller Handlungen und
Texte, der den Konversionsprozess eines neuen Christen bzw. einer neuen Chris-
tin und dessen bzw. deren Eingliederung begleitete. Trotz bestimmter Unter-
schiede zwischen diversen westlichen und 6stlichen Kirchen lédsst sich im Tauf-
ritus, wie er in der Osternacht wenigstens ab dem 4. Jahrhundert gefeiert wurde,
eine gemeinsame Struktur aus drei Hauptteilen wiedererkennen’: a) Vor der
Taufe finden u.a. die Absage an den Teufel und die Zusage zu Christus statt, zu-
dem ein oder zwei Salbungen des Hauptes, des ganzen Korpers oder bestimmter
Korperteile mit Ol. Diese Salbungen bringen die Zugehérigkeit zu Christus und
seiner Herde zum Ausdruck und schiitzen gegen die Macht des Bosen; b) die
Wassertaufe mittels Untertauchen, zuvor eine ausfiihrliche Segnung des Tauf-
wassers; ¢) nach der Taufe eine Handauflegung oder Salbung (oder beides) und
oft eine Besiegelung, d.h. eine Bezeichnung der Stirn mit dem Kreuzzeichen. Nur
der ostsyrische Ritus weist bis zum 7. Jahrhundert eine zweigliedrige Struktur auf
(nach dem Taufbad weder Salbung noch Handauflegung). Die Wirksamkeit des
Heiligen Geistes war mit allen Phasen des Ritus verbunden. So war es z.B. tiblich,
das Ol zu segnen und dabei den Heiligen Geist herabzurufen. Eine prominente
Rolle spielte der Heilige Geist bei der Taufwasserweihe (die in eine Geistepiklese
miindete) und (auf3er im ostsyrischen Ritus) bei der Salbung und/oder der Hand-
auflegung nach der Taufe als Zeichen der Herabkunft des Heiligen Geistes.

7 Vgl fiir die Entwicklung des Taufrituals in der Alten Kirche z.B. G. Kretschmar, Die Geschichte des
Taufgottesdienstes in der alten Kirche, in: Leiturgia. Handbuch des evangelischen Gottesdienstes V. Kassel
1970, 1-348; E. Ferguson, Baptism in the Early Church. History, Theology and Liturgy in the First Five
Centuries. Cambridge 2009; ein knapper Uberblick bei G. Rouwhorst, Liturgie in der alten Kirche des
Ostens, in: J. Barsch / B. Kranemann, Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens 1. Miinster
2018, 155-200, hier: 182-185; M. Klockener, Liturgie in der alten Kirche des Westens, in: ebd., 201-
269, bes. 224-228.

252



Geistepiklese

In frihchristlichen Quellen werden fiir die Wirksamkeit des Heiligen Geistes
zahlreiche Metaphern und Symbole verwendet. In den Texten fiir die Segnung
des Taufwassers begegnet oft das Thema der geistigen Wiedergeburt des Tauf-
lings. Der Heilige Geist steigt ins Taufwasser herab oder befruchtet das Taufwas-
ser — ein johanneisches Motiv (Wiedergeburt aus dem Wasser und dem Heiligen
Geist, vgl. Joh 3,5). Die romische Segnung des Taufwassers stellt den Taufbrun-
nen als Mutterschof} vor, der vom Heiligen Geist, der ins Taufwasser hinabsteigt,
befruchtet wird und Frauen wie Mdnner, Erwachsene wie Kinder gebiert.®* Nach
Ephrdm dem Syrer ,wohnt” der Heilige Geist im Taufwasser und bekleidet den
Taufling, der ins Taufwasser hinabsteigt, mit Feuer und Geist (De Epiphania 1V,19).
Theodor von Mopsuestia spricht von einer Neuschépfung durch den Heiligen
Geist, der auf das Wasser herabgekommen ist, und von einer Wiedergeburt zu
einer anderen, erhabeneren Natur (Homilie XIV, 10).

Der Herabkunft des Heiligen Geistes wahrend der Salbung oder der Handauf-
legung wird eine Vielfalt von Wirkungen zugeschrieben: Stindenvergebung, aber
auch geistliche Heiligung und geistliche Erneuerung. Cyrill von Jerusalem (Mys-
tagogische Katechese 111, 1-3) bringt die Salbung nach der Taufe mit dem Herab-
kommen des Heiligen Geistes in der Gestalt einer Taube nach der Taufe Jesu im
Jordan in Zusammenhang. Augustinus und Ambrosius deuten die Handaufle-
gung bzw. die Bezeichnung mit dem Kreuzzeichen als die Verleihung der Geis-
tesgaben von Jes 11,2 (vgl. Augustinus, De baptismo 3,11 und Ambrosius, De sa-
cramentis 111, 8; De mysteriis 42). Dieses Motiv ging schon sehr friih in die Litur-
gie der Stadt Rom ein, wo es im vom Bischof gesprochenen Gebet zur Handauf-
legung und in der Besiegelung nach der Taufe begegnet (vgl. z.B. Sacramentarium
Gelasianum Vetus, Nr. 449/451).

Fragmentierung in Taufe und Firmung

Im Osten hielt man immer am ganzheitlichen Charakter des Taufrituals fest.
Deshalb blieb dort immer Klar ersichtlich, dass der Heilige Geist im gesamten
Taufgeschehen wirksam ist. Das Spektrum an Vorstellungen und Bildern, die das
Wirken des Heiligen Geistes theologisch und spirituell deuteten, blieb vollstin-

8 Vgl. eine Passage aus dem Altgelasianum, das vermutlich den &ltesten erhaltenen Text beinhaltet:
Der Heilige Geist ,moge dieses zur Wiedergeburt des Menschen bereitete Wasser befruchten, durch
die geheimnisvolle Beimischung des Lichtes [der Kerzen neben dem Taufbrunnen, GR], auf dass,
nach Empfang der Heiligung aus dem unbefleckten Schofle der gottlichen Quelle, wiedergeboren zu
einer neuen Kreatur eine himmlische Nachkommenschaft hervorgehe und die Gnade diejenigen,
die sich korperlich durch das Geschlecht oder zeitlich durch das Alter voneinander unterscheiden,
zu einer Kindheit gebére (445) (...) es steige herab in diesen gefiillten Brunnen die Kraft des Heili-
gen Geistes und befruchte die ganze Substanz dieses Wassers mit der Kraft der Wiedergeburt (...)
hier soll die Natur, nach Deinem Ebenbild gegriindet und zu urspriinglicher Weihe erneuert, von
allem Schmutz gereinigt werden” (lateinischer Text: L. Mohlberg, Liber sacramentorum romanae
aeclesiae ordinis anni circuli. Verbessert u. erg. v. L. Eizenhofer. Rom *1981, 73f.).

253



Kirche

dig erhalten. Im Westen hingegen wurde das Initiationsritual fragmentiert.” Die
Entstehung der Firmung als eigenes Sakrament, aber auch die faktische Tren-
nung zwischen der Segnung des Taufwassers und der Taufe fiihrte dazu, dass die
Wirksamkeit des Heiligen Geistes auf die Firmung beschrankt und nicht mehr
mit der Initiation insgesamt in Zusammenhang gebracht wurde - nicht in der
offiziellen Sakramententheologie, doch faktisch in der giangigen Katechese und
im Bewusstsein der Gldubigen. Themen wie die Wiedergeburt durch die Taufe
oder die Herabkunft des Geistes in das Taufwasser oder der Zusammenhang mit
der Taufe Jesu im Jordan gerieten in den Hintergrund. Der Akzent verlagerte
sich immer mehr auf die Vergebung der Stinden, besonders der Erbsiinde.

Die eucharistische Geistepiklese im Osten

Fiir die Eucharistiefeier zeichnen sich beziiglich der Rolle des Heiligen Geistes
zwei unterschiedliche Traditionsstrange ab.'® Fiir einen Grofsteil des Ostmittel-
meerraums war eine Geistepiklese von Anfang an ein wesentlicher Bestandteil
des Eucharistischen Gebetes; sie galt sogar als dessen ritueller Kulminations-
punkt. In Nordafrika und Rom dagegen (vermutlich anfinglich auch in Alexan-
drien und Agypten) lag der Akzent eher auf der Darbietung des Dankopfers der
Glaubigen (im Anschluss an das Herbeibringen oder Sammeln der Gaben): Hier
findet sich keine Spur einer Geistepiklese. Wihrend diese in Agypten schon sehr
frith eingefiihrt wurde, war das in Nordafrika nicht der Fall und vor allem auch
nicht in Rom: Die Entstehung des Canon Romanus pragte die eucharistische
Theologie und Spiritualitét tiefgehend. Welches Bild vom Heiligen Geist und
seiner Wirksamkeit geht aus den 6stlichen Geistepiklesen hervor?

Transformation der Gaben und der Glaubigen

In der frihen Kirche sind keine Geistepiklesen bezeugt, worin der Geist aus-
schlieRlich entweder auf die Gaben oder auf die Gldubigen herabgerufen wird.!!
Mit anderen Worten: Es gab keine reinen Konsekrationsepiklesen und Kommu-
nionepiklesen. Man findet zwar Beispiele einer doppelten Anrufung des Heili-
gen Geistes (u.a. in der dgyptischen Markusanaphora), und zwar eine vor und
eine nach dem Einsetzungsbericht. Doch in beiden Texten wird der Geist tiber
die Gaben herabgerufen mit der Bitte, dass er sie segne und heilige. Das bedeu-

9 Vgl fiir die Entwicklung der Taufe und der Firmung im westlichen Mittelalter: B. Kleinheyer, Sakra-
mentliche Feiern 1. Die Feiern der Eingliederung in die Kirche (Gottesdienst der Kirche. Handbuch der
Liturgiewissenschaft 7,1). Regensburg 1989, 96-136 (Taufe) u. 191-209 (Firmung).

10 G. Rouwhorst, Friihchristliche Eucharistiefeiern: Die Entwicklungen dstlicher und westlicher Traditions-
stringe, in: D. Hellholm / D. Sanger, The Eucharist — Its Origins and Contexts. Vol. II: Patristic Tradi-
tions, Iconography. Tiibingen 2017, 771-786.

11 Vgl. fiir die Epiklesen der frithchristlichen Anaphoren: McGowan, Eucharistic Epicleses, 50-86
[s. Anm. 6].

254



Geistepiklese

tet, dass sie in den Leib und in das Blut Christi transformiert werden. Dieser
Passus geht sofort tiber in die Bitte um die Transformation der Gldubigen, die
von den konsekrierten Gaben essen und trinken werden. Transformation der
Gaben und Transformation der Gldubigen lassen sich nicht voneinander tren-
nen. Ubrigens war eine doppelte Geistepiklese, wie man sie unter anderem im
Missale Romanum von 1970 findet, die Ausnahme. Die Mehrzahl der frithchrist-
lichen eucharistischen Gebete kennt nur eine Geistepiklese, und zwar nach dem
Einsetzungsbericht.

Die Texte der Geistepiklesen schreiben dem Kommunionempfang eine Viel-
falt von Wirkungen zu: am hdufigsten die Stindenvergebung und die Teilhabe
(koinonia) am Leib Christi, Teilhabe an der Auferstehung, am neuen Leben,
Heiligung von Korper und Seele. Es sind — und das ist auffallend - die gleichen
Motive, die auch bei der Taufe begegnen (Vergebung der Stinden, Heiligung von
Korper und Seele). Theodor von Mopsuestia verbindet das Motiv der Teilhabe
am Leib Christi, also die eucharistische Kommunion, mit der Taufe: Wie die
Christen ,, durch Wiedergeburt zu einem Leib vollendet werden”, so werden sie
,durch die Teilhabe (koinonia) am Leib unseres Herrn zu einem Leib und werden
in Einmiitigkeit und Frieden und in der Sorge um das Rechtschaffene zu einem
einzigen Beieinandersein und einer Einheit verbunden” (Hom. 16, 13). Kurz: Der
Empfang des Brotes und des Weines, tiber die der Heilige Geist herabgerufen
worden ist, ist eine Aktualisierung der Taufe. In ihr wurde ja der Name des drei-
einen Gottes auf den Tdufling herabgerufen.

Der hohe Stellenwert, den die Geistepiklese (insbesondere deren zweiter Teil)
im eucharistischen Gebet hat, hat Folgen fiir die innere Dynamik der ganzen
Eucharistiefeier. Sie orientiert die Anaphora explizit auf die Kommunion hin.
Die Kommunion der Gldubigen — und zwar in beiderlei Gestalten — ist der Ho-
hepunkt der gesamten Feier.

Das Fehlen der Geistepiklese im Westen und ihre Konsequenzen

Nordafrika und Rom setzen dagegen sehr frith andere Akzente. Das geht ganz
Kklar aus dem Canon Romanus hervor. Dieser Text besteht im Grunde aus einer
Reihe von kurzen Gebetstexten: Gott moge die Gaben von Brot und Wein, die
ihm als Dankopfer dargebracht werden, wohlwollend annehmen, wie er auch
das Opfer Christi angenommen hat. Das geschieht in der Hoffnung, dass dieses
geistliche Dankopfer denjenigen, die es dargebracht haben (aber auch anderen
lebenden und verstorbenen Mitgliedern der Gemeinschaft), zum Heil gereichen
werde. Der Akzent liegt dabei auf der Darbringung des Dankopfers durch die
Gemeinschaft der Christ(inn)en und auf der Rezitation des Einsetzungsberich-
tes. Eine Geistepiklese fehlt. Das hat zur Folge, dass es kein Bindeglied zwischen
eucharistischem Gebet und Kommunion gibt. Der Zusammenhang mit der

255



Kirche

Kommunion (mittels einer , Kommunionepiklese”) ist weniger klar als in den
ostlichen Anaphoren. Faktisch kulminiert die Kette von kurzen Darbringungs-
gebeten im Supplices-Teil: Die Gaben, die durch die Hande des Engels auf dem
himmlischen Altar dargebracht werden, mogen diejenigen, die an der Kommu-
nion teilhaben werden, mit himmlischem Segen und Gnaden erfiillen. Im letz-
ten Teil des Kanons wird Gott gebeten, die Verstorbenen und die Mitfeiernden
mogen am Leben der Heiligen teilhaben — nach dem Tod, aber nicht wahrend
der Kommunion.

Dieser Text hat sich zwischen dem 4. und 7. Jahrhundert ausgestaltet. Aber
seine weitere Uberlieferungsgeschichte, die Entwicklung seines rituellen Rah-
mens und die theologische Deutung sind mitzubedenken.'* Nicht langer gilt die
Gemeinschaft (die familia) der Gldubigen, sondern der ,zelebrierende” Priester
als das Subjekt des Gebetes. Der Einsetzungsbericht avanciert immer mehr zum
exklusiven Hohepunkt des Kanons und der ganzen Messfeier: Die Wandlung der
eucharistischen Gaben durch den Priester und die seit dem 12. Jahrhundert da-
rauf folgende Erhebung der Hostie und des Kelches galten als der rituelle Hohe-
punkt der Messfeier.’* Dies wiederum forderte eine fortschreitende Sazerdotalisie-
rung (, Verpriesterlichung”) der Eucharistiefeier im Laufe des Mittelalters. Der
Laienkelch verschwand und wurde schliefilich offiziell abgelehnt (d.h. Kelch-
kommunion blieb dem Priester vorbehalten). Nach dem Konzil von Trient ver-
suchte man, den genauen Moment der Aktualisierung des Opfers Christi mit be-
stimmten rituellen Handlungen des Priesters zu identifizieren (separate Konse-
kration von Brot und Wein oder die , Destruktion” des konsekrierten Brotes, wenn
der Priester die Hostie konsumiert).!* Diese Kombination von Betonung des Op-
fercharakters und der zentralen Rolle des Priesters pragte in hohem Mafie die
Entwicklung der eucharistischen Theologie und Frommigkeit im Westen seit
dem Mittelalter und rief ihrerseits wiederum die Reaktion der Reformatoren her-
vor. Der Heilige Geist spielte dabei keine, oder hochstens eine marginale, Rolle.

Phidnomene wie Elevation und Verehrung der Hostie — innerhalb oder auch
aufderhalb der Eucharistiefeier, ohne dass kommuniziert wurde — sind im Osten
unbekannt.!

12 Vgl. z.B. E. Kilmartin, The Eucharist in the West. Collegeville 1998, bes. 79-178; A. Angenendt, Of-
fertorium. Das mittelalterliche Messopfer (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 101).
Miinster *2014.

13 Vgl. dazu H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral (Gottesdienst der Kirche. Handbuch
der Liturgiewissenschaft 4). Regensburg 1989, 232-233; J. Bdrsch, Liturgie im Hoch- und Spcitmittel-
alter, in: J. Barsch / B. Kranemann, Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens I, 329-376, bes.
346 [s. Anm. 7].

14 Vgl. z.B. E. Kilmartin, The Eucharist in the West, 183-186 [s. Anm. 12]; R. Daly, Sacrifice Unveiled. The
True Meaning of Christian Sacrifice. London — New York 2009, 158-166.

15 Vgl. R. Taft, Reservation and Veneration of the Eucharist in the Orthodox Traditions, in: B. Groen /

S. Hawkes-Teeples / S. Alexopoulos (Ed.), Inquiries into Eastern Christian Worship, in: Eastern Christian
Studies 12. Leuven 2012, 99-120.

256



Geistepiklese

Liturgische Reformen: Ende der Geistvergessenheit?

Der kurze Uberblick iiber die historische Entwicklung zweier wichtiger Kernri-
tuale und der Vergleich zwischen Ost und West hat gezeigt, dass man in Bezug
auf die westliche Liturgie ohne Ubertreibung von einer zunehmenden Geist-
vergessenheit — oder doch wenigstens von einer Marginalisierung des Heiligen
Geistes sprechen kann. Dies blieb nicht ohne weitreichende Folgen fiir wichtige
Aspekte der Liturgie. Kobnnen die eingangs kurz erwdhnten liturgischen Refor-
men, die seit der Mitte des 20. Jahrhunderts in verschiedenen westlichen Kir-
chen durchgefiihrt wurden, zu einer Uberwindung der liturgischen Geistverges-
senheit im Westen beitragen?

Zuerst: Um welche Erneuerungen handelt es sich hier konkret? Hier wird
man zwischen den verschiedenen Traditionen differenzieren miissen. Dabei
springen insbesondere die Unterschiede zwischen der romisch-katholischen
Liturgie und den liturgischen Traditionen der Protestanten ins Auge. Sie hiangen
mit unterschiedlichen Auffassungen zur Amtstheologie sowie hinsichtlich der
Bedeutung von Segnungen und der Materien (Wasser, Brot, Wein), die in der
Taufe und in der Eucharistiefeier verwendet werden, zusammen. Trotzdem las-
sen sich einige allgemeine Tendenzen unterscheiden.

Im Zusammenhang mit der Taufe ist auf die Wiederentdeckung der Segnung
des Taufwassers als integraler Bestandteil des Taufrituals hinzuweisen. In der
roOmisch-katholischen Liturgie kniipfte man an der alten, im Westen aufgege-
benen und im Osten bewahrten Praxis an, um das Taufwasser nicht nur einmal
jahrlich in der Osternacht, sondern anlédsslich jeder Taufe (aufierhalb der Oster-
zeit) zu segnen. Das bedeutet, dass anldsslich jeder Taufe erneut darum gebetet
wird, dass die Kraft des Heiligen Geistes in die Taufquelle hinabsteige. Ferner ist
zu bemerken, dass die liturgischen Biicher mehrerer protestantischer Kirchen,
die im Allgemeinen keine Segnung des Taufwassers kannten, wieder Texte fiir
eine solche Segnung enthalten — worin um die Herabkunft des Heiligen Geistes
gebeten oder dessen Wirksamkeit in der Taufe wenigstens hervorgehoben wird.

Im erneuerten Firmungsritual der romisch-katholischen Liturgie ist die alte
Salbungsformel durch eine neue ersetzt worden. Sie ist nahezu identisch mit
der in der byzantinischen Liturgie benutzten und lautet: ,Empfange das Siegel
des Heiligen Geistes”.'s Diese Anderung brachte die zentrale Firmungsformel
deutlicher in Einklang mit der ({ibrigens traditionellen) Deutung der Salbung
als Geistesgabe. In vielen protestantischen Kirchen, die vorher keine Firmung
kannten, ist diese wieder neu eingefithrt worden (wenigstens wird dazu die
Moglichkeit geboten).

16 Vgl. zur Herkunft dieser Formel: L. Ligier, La confirmation. Sens et conjoncture oecuménique hier et
aujourd’hui (Théologie historique 23). Paris 1973, 65-73.

257



Kirche

Die Neuerung, die am auffédlligsten und am weitesten verbreitet ist, ist die ein-
gangs schon erwdhnte Einfiihrung einer oder mehrerer Geistepiklese(n) im eu-
charistischen Gebet bzw. Abendmahlsgebet.!” Die eucharistischen Hochgebete,
die ins romisch-katholische Missale Romanum von 1970 aufgenommen wurden,
enthalten eine doppelte Geist-Epiklese: eine Konsekrationsepiklese vor dem Ein-
setzungsbericht (Bitte um Transformation) und eine Kommunionepiklese nach
dem Einsetzungsbericht (Bitte um die Transformation der Glaubigen). Auch
auflerhalb der romisch-katholischen Kirche ist diese Form von einigen Kirchen
bezeugt. Aber im Allgemeinen gibt es dort nur eine einzige Epiklese, und zwar
nach dem Einsetzungsbericht. In ihr wird der Heilige Geist sowohl tiber die Ga-
ben als auch tiber die Gldubigen, die diese Gaben in der Kommunion empfan-
gen werden, herabgerufen.

Diese kurze Aufzdahlung dokumentiert den ernsthaften Versuch, die zentrale
Stellung des Heiligen Geistes in zwei der wichtigsten Kernritualen deutlicher
zum Ausdruck zu bringen. Aber man muss auch eingestehen, dass — abgesehen
von der Firmung - die Zahl und der Umfang jener Textpassagen, die sich auf
den Heiligen Geist beziehen, innerhalb der Taufe und der Eucharistiefeier relativ
gering sind. Insbesondere die eucharistischen Epiklesen bestehen faktisch aus
einem (noch dazu: kurzen) Satz. Dieser wird nur laut , gelesen” — ohne irgend-
welche rituelle Inszenierung, ohne besondere Intonation oder Akklamation
durch die Glaubigen. Der Heilige Geist wird zwar genannt. Aber ohne ein sehr
konzentriertes Zuhoren entgeht den Glaubigen wohl die Bedeutung der Wirk-
samkeit des Heiligen Geistes. Der reiche Schatz an Motiven, Bildern und Me-
taphern zur Wirksamkeit des Geistes, den die frithchristlichen Epiklesen, aber
auch die ostlichen und westlichen Tauftraditionen, Hymnen und Lieder (Veni
Creator Spiritus) bieten (Wiedergeburt, Auferstehung, Erleuchtung, Pfingstfeuer),
blieb zum grofiten Teil ungenutzt.'® Hier gibt es noch viele Moglichkeiten, um
die Wirksamkeit des Heiligen Geistes nicht nur im eucharistischen Gebet, son-
dern auch im Wortgottesdienstteil der Eucharistiefeier und sowieso in Wort-
Gottes-Feiern zum Ausdruck zu bringen und zur Geltung kommen zu lassen.

Dartiiber hinaus verraten insbesondere die romisch-katholischen Texte eine
bestimmte Ambivalenz in Bezug auf die genaue Position des Heiligen Geistes in
seinem Verhdltnis zum Sohn, aber auch zur feiernden Gemeinschaft. Gelegent-
lich bekommt man den Eindruck, dass der Heilige Geist letztendlich doch dem
Sohn untergeordnet bleibt. Das zentrale Thema der Kommunionepiklesen
scheint die Einheit der Gldubigen und die gemeinsame Teilhabe am Leib Christi
zu sein. Der Heilige Geist ist derjenige, der die Gldubigen vereinigt zum Leib

17 S. fiir eine Ubersicht und eine einsichtsvolle Analyse einer Reihe moderner rémisch-katholischer,
anglikanischer, presbyterianischer und lutherischer Geistepiklesen: A. McGowan, Eucharistic Epi-
cleses, 144-261 [s. Anm. 6]. Vgl. zudem: H. B. Meyer, Eucharistie [s. Anm. 13].

18 So auch A. McGowan, Eucharistic Epicleses, 269-272 [s. Anm. 6].

258



Geistepiklese

Christi. Doch welche Rolle spielt der Heilige Geist in der Gemeinschaft von
Gldubigen, von Frauen und Médnnern, aber auch in ihrem persdnlichen Leben
und der geistlichen Entwicklung, nachdem sie in den Leib Christi eingegliedert
worden sind (vgl. dazu manche neutestamentlichen Stellen, die die Wirksam-
keit des Heiligen Geistes in der Gemeinde, nach der Himmelfahrt Jesu betonen:
1 Kor 14; Joh 14,16)? Ein weiterer Punkt, welcher der Kldrung bedarf, ist das
Verhdltnis zwischen den Ordinierten und den ,nur” Getauften. Die doppelte
Epiklese vermittelt den Eindruck, dass die Wirksamkeit des Heiligen Geistes pri-
madr an die liturgischen Handlungen des Priesters gebunden ist. Die Unterschei-
dung einer Konsekrationsepiklese vor und einer Kommunionepiklese nach dem
Einsetzungsbericht ist das Ergebnis einer (nicht unproblematischen und darum
oft debattierten) Kompromisslosung.' Einerseits wollte man der Wirksamkeit
des Heiligen Geistes einen deutlichen Platz einrdumen, anderseits am hohen
Stellenwert des Einsetzungsberichtes festhalten. Die ,,Losung” war, die Bitte um
die Verwandlung der Gaben durch den Heiligen Geist vor den Einsetzungsbe-
richt zu setzen. Das erweckt den Eindruck, dass der Heilige Geist die Gaben
durch den vom Zelebranten ausgesprochenen Einsetzungsbericht konsekriert —
was wiederum die Rolle des Einsetzungsberichtes und des konsekrierenden Pries-
ters bestdtigt oder verstirkt. Wenn man an dieser Losung festhalt, sollte auf an-
dere Weisen (durch Lieder, Gebete, Gebarden) deutlich werden, dass die Wirk-
samkeit des Heiligen Geistes in der feiernden Gemeinde nicht einfach an den
Klerus gebunden ist.

Fazit

Die erwdhnten liturgischen Reformen haben zu einer Korrektur der Geistverges-
senheit beigetragen. Aber es kann sich nur um einen ersten Ansatz handeln.
Was das fiir die Liturgie insgesamt, fiir die Art des Feierns generell und fiir die
Feier der genannten Sakramente bedeutet, ist noch ldngst nicht hinreichend
durchdacht und noch auszuloten.

19 Vgl. ebd., 173-178 (dort auch Lit.).

259



