
1	 Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium über die Verkündigung des Evangeliums in 
der Welt von heute. Bonn 2013, Nr. 30.

2	 Ich möchte in diesem Beitrag, in dem es um eine inhaltliche Bestimmung des Diakonats und seiner 
Formation geht, nicht auf die Frage nach einem Diakonat der Frau eingehen, den ich für sehr ange-
messen halte.

Thomas Pogoda | Magdeburg

geb. 1977, Dr. theol., Direktor der Fachakademie 
für Gemeindepastoral im Bistum Magdeburg, Aus-
bildungsleiter für Diakone in den (Erz-)Bistümern 
Berlin, Dresden-Meißen, Görlitz und Magdeburg

thomas.pogoda@bistum-magdeburg.de

Ökumeniker der dritten Art
Zur Formation Ständiger Diakone

Der Gedanke, an die Ränder, an die Peripherien zu gehen, hat nach dem nach-
synodalen Schreiben Evangelii Gaudium1 von Papst Franziskus einen besonderen 
Klang bekommen. Die Formulierung steht als Chiffre für eine Kirche, die ihren 
gewohnten Erfahrungs- und Lebensraum verlässt, um sich anderen Menschen 
zuzuwenden. Angesichts eines wachsenden Bewusstseins, dass Kirche missiona-
risch sein soll, erscheint dieser Begriff als treffend und charmant. Gleichzeitig 
macht diese Rede auf eine zweifache Herausforderung aufmerksam: Wie ist der 
Rand angesichts der Erfahrung zu bestimmen, dass Kirche als Institution zuneh-
mend selbst zu einem Randphänomen wird? Und: Wie kann eine Sensibilität 
für die anderen und in weiterer Folge eine Kontaktaufnahme wirklich werden?

Ständige Diakone2 im Zivilberuf erscheinen dabei als in die Amtsstrukturen 
der Kirche integrierte Menschen, die Sensibilität und Möglichkeit haben kön-
nen und sollten, mit der Ausübung des Diakonats in den konkreten Feldern 
ihrer Berufe den institutionellen Rahmen von Kirche zu verlassen und dabei un-
terschiedliche Milieus und Evangelium miteinander in Verbindung zu bringen. 
Zugleich stehen sie vor der Aufgabe, in ihrem Dienst an den Getauften diese in 
ihrem gemeinschaftlichen, christlichen Leben „mit den Rändern“ selbst in Be-
ziehung zu setzten und sie dabei zu unterstützen, die je eigene Sendung zu ent-

260

Kirche



decken, wahrzunehmen und anzunehmen. Mehr noch: Diakone können den 
Getauften wie auch den kirchlich Verantwortlichen helfen, die „Ränder“ in das 
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit zu stellen. Das führt zur Frage, was eine Forma-
tion zum Ständigen Diakonat hier leisten kann. 

Unterwegs zu anderen

Der folgende Beitrag blickt auf die Art und Weise, wie sich Formation im ost-
deutschen Raum entwickelt und stellt dabei ein Formationselement exempla-
risch vor. Dies geschieht in der Perspektive einer „Ökumene der dritten Art“, 
wie sie Eberhard Tiefensee in Analogie zur Ökumene erster (mit den anderen 
Christ[inn]en) und zweiter Art (mit den Glaubenden anderer Religionen) vor-
geschlagen hat.3 Wissend um die gemeinsame Sendung der Getauften erscheint 
mir diese Zuspitzung hilfreich für ein spezifisches Profil von Diakonen im Zivil-
beruf und deren Formation. Christ(inn)en finden sich im Osten Deutschlands 
in einer Minderheit und damit in einer Lage vor, die sie selbst an den Rand 
stellt. Die große Mehrheit der Mitmenschen ist frei von einem Bekenntnis zu 
einer christlichen Konfession oder jeglicher Religion. Die Relevanz von Religion 
ist im Blick auf die Gesellschaft gering. Auf diese Situation hin werden Men-
schen für den Ständigen Diakonat ausgebildet. Wie kann Diakonat – zumal im 
Zivilberuf – hier inhaltlich bestimmt werden? 

Tiefensee spricht, um das Verhältnis der Christ(inn)en im Blick auf die ande-
ren Menschen zu beschreiben, von einem „Alteritätsmodell“4: „Alteritätsmodell 
heißt beschreibend-neugieriges Vorgehen.“5 Im Unterschied zum „Defizitmo-
dell“, welches vor allem markiert, was ein Mensch nicht ist oder was er nur we-
nig lebt, ist es von Interesse und Neugierde auf den jeweils anderen und dessen 
Art zu leben geprägt. Unterschiedlichkeiten sind zu benennen. Sie können als 
Ausgangspunkt für ein besseres gegenseitiges Verständnis eben dieser Unter-
schiedlichkeiten dienen und weitere gemeinsame Interaktionen grundlegen. 

Für den Ansatz einer Ökumene der dritten Art formuliert Tiefensee drei 
Prinzipien und skizziert damit die Richtung eines kirchlichen Selbstverständ-
nisses: Niemand habe zu versuchen, die (jeweils) anderen auf die eigene Seite 
zu ziehen; möglichst viel sei gemeinsam zu tun; schließlich bestehe ein Rela-
tivismusverbot.6 Gerade das letztgenannte Prinzip macht deutlich: Weder das 
Gegenüber, dem respektvoll und wertschätzend zu begegnen ist, noch wir selbst 

3	 E. Tiefensee, „Umänderung der Denkart“. Mission angesichts forcierter Säkularität, in: T. Kläden (Hrsg.), 
Kirche in der Diaspora. Erfurt 2020, 11–25; ders., „Mission“ neu denken: „Ökumene der dritten Art“ mit 
Gottes „anderen“ Menschen, in: G. Augustin / N. Eterovic (Hrsg.), Mission in säkularer Gesellschaft. 
Freiburg i. Br. u.a. 2020, 224–240.

4	 E. Tiefensee, Umänderung, 19 [s. Anm. 3].
5	 Ebd., 20. 
6	 Vgl. dazu bes., 23f.

261

Ständige Diakone



7	 Ebd., 24. 
8	 Ebd., 20. 
9	 E. Tiefensee, Mission, 235–238 [s. Anm. 3].

in unserer Weltsicht und Eigenheit dürfen relativiert werden. Hier geht es um 
gegenseitige Offenheit und Aufmerksamkeit, um „für die jeweils andere Seite 
mit[zu]denken: Was sagt die zu dem, was wir jetzt sagen? Was denkt die über 
das, was wir jetzt denken?“7 In dieser Grundhaltung rückt Tiefensee die Dia-
konia auch konsequent an die erste Stelle und versteht die Gemeinschaft der 
Jünger(innen) zuerst als Dienstleisterin am Leben der Menschen.8

Diakone als „Scouts“	

Die konfessionellen Gegebenheiten im Osten Deutschlands drängen dazu, die 
Selbstbeschränkung auf das Innerkirchliche zu überwinden. Sie fordern heraus, 
im Verhältnis der Christ(inn)en zu den Mitmenschen im Land die anderen als 
tatsächliches Gegenüber zu begreifen, mit denen Begegnung, vielleicht auch 
Kooperation, zumindest aber wertschätzende Neugierde möglich werden. Dabei 
kann ein Lernprozess über die Wege einsetzen, auf denen Gottes Geist im Leben 
der Menschen wirksam ist, möglicherweise aber verborgen bleibt. Die Zeichen 
gilt es zu lesen, mit dem Evangelium in Beziehung zu setzen und daraus die 
Konsequenzen zu ziehen, in welche Richtung der Weg der eigenen Nachfolge 
gehen könnte.

Diakone im Zivilberuf – hier verstanden als „Ökumeniker der dritten Art“ – 
können dabei jene Funktion einnehmen, die Tiefensee mit dem Bild der „Scouts“ 
umschreibt.9 Als „Pfadfinder“ erkunden sie das unbekannte Land in den Lebens-
welten ihrer Mitmenschen und machen anderen diese Wege zugänglich. Dia-
kone können – und sollen – sich in die Interaktion begeben: indem sie den Mit-
menschen neugierig-wertschätzend begegnen; indem sie vieles gemeinsam mit 
ihnen tun; indem sie danach fragen, was sie ihrem Gegenüber tun können. Im 
Blick auf die Getauften sind Diakone dazu bestellt, ihnen das Leben der konfes-
sionsfreien Menschen – der „ökumenischen Partner (dritter Art)“ – zu erklären 
und zu deuten, sie zum Dienst an und mit diesen ökumenischen Partnern zu er-
mutigen, sie, wo nötig und möglich, zu dieser sich aus der Begegnung mit den 
Partnern ergebenden Dienstleistung zu befähigen. 

Diesem Grundanliegen kommt der Umstand zugute, dass Interessenten 
für einen Ständigen Diakonat mit ihren Berufen bereits in vielen Feldern tätig 
sind, in denen sich ein Diakonat im Zivilberuf – also jenseits der Grenzen kirch-
licher Institution an den vermutlich säkular geprägten Arbeitsstellen – konkret 
verorten kann. Vermutlich steht dabei ein Diakonat im Zivilberuf von seinem 
Tätigkeitsschwerpunkt her vor einem Diakonat innerhalb der kirchlichen Insti-

262

Kirche



10	 Vgl. zu diesen Zusammenhängen: R. Hartmann, Kirche in der Arbeitswelt. Freiburg i. Br. 2015.
11	 Diese Bedeutung des Diakonates für die Erneuerung der Kirche ist zuletzt bei der Amazonassynode 

deutlich geworden und wartet darauf, in den Ortskirchen rezipiert zu werden. Vgl. dazu: Bischofs-
synode – Sonderversammlung für Amazonien. Amazonien – Vatikanstaat 2019; dabei insbesondere das 
Leitbild einer „samaritanischen, barmherzigen und solidarischen Kirche“ (ebd., Nr. 22); im Blick auf 
den Diakonat und seine Formation sie auch Nr. 104ff.

12	 Vgl. E. Tiefensee, Umänderung, 13f. [s. Anm. 3].

tution!10 Für diesen letzteren Bereich hat der Diakonat gerade dann Bedeutung, 
wenn er Kirche bzw. kirchlichen Gemeinschaften dabei zur Seite steht, ihre Sen
dung in der Gesellschaft zu entdecken, anzunehmen und zu leben. Diakone 
als „Ökumeniker der dritten Art“ dienen damit einer Erneuerung der Stile und 
Gewohnheiten kirchlichen Lebens, wie Papst Franziskus sie seit Beginn seiner 
Amtszeit einfordert.11

Organisatorischer und inhaltlicher Rahmen 

Die Formation von Ständigen Diakonen im Zivilberuf erfolgt in großen Teilen 
der ostdeutschen Bistümer im Rahmen einer Kooperation, in der die (Erz-)Bistü
mer Berlin, Dresden, Görlitz und Magdeburg zusammenwirken. Die jeweiligen 
Diözesen organisieren und verantworten die praktischen Formationselemente – 
etwa in Form von Praktika. Die Studienwochenenden und Studienwochen fin
den als gemeinschaftliche Präsenzveranstaltungen an der Fachakademie für Ge-
meindepastoral im Bistum Magdeburg statt. Neben der Begleitung des Selbststu-
diums im Fernkurs Theologie fallen bei den Präsenzveranstaltungen vertiefende 
Einheiten zu Theologie und Praxis, Reflexion und Einübung des geistlichen Le-
bens sowie die Begleitung des Berufungswegs bis hin zur Ordination ins Gewicht. 

Zur Formation an der Fachakademie in Magdeburg zählen zwei ergänzende 
Vertiefungskurse: ein Kurs „Kirche“, der eine Ekklesiologie im Sinne der beiden 
Kirchenkonstitutionen des Zweiten Vatikanischen Konzils Lumen gentium und 
Gaudium et spes von dem Grunddatum der Berufung zum Menschsein und von 
der Taufe her entwickelt; darauf aufbauend ein Kurs „Christsein im konfessions-
freien Umfeld“. Letzterer will die zukünftigen Diakone in die Lage versetzen, mit 
wertschätzender Neugierde im Leben der Menschen Hinweise und Zeichen für 
das Heilige zu erkennen und in eine fruchtbare Begegnung mit den Menschen 
einzutreten. Zugleich sind spätere Diakone Führungspersönlichkeiten („Scouts“), 
die den Getauften helfen, ihren Weg der Sendung zu suchen, zu finden und zu 
gestalten. Für die Formation zum Ständigen Diakonat bedeutet dies den Versuch, 
den beschriebenen Wechsel der Perspektive immer mitzudenken und einzuüben. 
Dabei ist ehrlicherweise festzuhalten, dass wir aufgrund ererbter Kirchenerfah-
rung und -praxis hierbei noch – und vermutlich immer – am Anfang stehen: 
Es ist eben nicht einfach, diese „kopernikanische Wende“ (E. Tiefensee)12, hin-

263

Ständige Diakone



sichtlich der eigenen Gedankenwelt, der eigenen Sprache und Handlungspraxis, 
nachzuvollziehen. Bei all den Fertigkeiten – etwa im Hinblick auf die (liturgi
schen) Dienste, die auf Diakone zukommen, aber auch in vielem anderen – ist 
im Sinne einer Ökumene der dritten Art die Perspektive der anderen mitzuden-
ken und das eigene Tun entsprechend auszurichten. Was bedeutet dies etwa im 
Hinblick auf die eigene Verkündigungspraxis? Entsprechende Übungen mit an-
schließender Reflexionsphase legen eine Wegspur.

Schließlich erhält die Frage nach dem Diakonat im Zivilberuf eine entschei-
dende Bedeutung: Hier gilt es eine Vorstellung und ein Gefühl dafür zu entwi-
ckeln, wie am eigenen Arbeitsplatz Ökumene der dritten Art gelebt werden kann: 
mit aller Aufmerksamkeit für die anderen und aller Dienstbereitschaft für das 
Gegenüber. 

Einübung: Reiseexerzitien

Im Folgenden möchte ich ein zentrales Formationselement vorstellen: eine Stu
dienwoche mit dem Ziel, die diakonische Aufmerksamkeit zu schärfen. Eine Rei
se durch Mitteldeutschland, verbunden mit verschiedenen Übungen und Begeg-
nungen, gibt den Kursteilnehmern die Möglichkeit, die eigene Lebenswelt zu-
mindest zeitweise zu verlassen und sich auf andere Zusammenhänge einzulas-
sen. Die Erkundung eines Landstrichs und seiner Lebensumstände verbindet sich 
mit intensiver Selbstwahrnehmung. Es ist ein – wie ein Teilnehmer es einmal be-
schrieben hat – bewusstes Verlassen der „Wohlfühlzone“. Interessenten für den 
Ständigen Diakonat tragen den Wunsch in sich, für Menschen am Rande da zu 
sein. Dieses umfangreiche ehrenamtliche Tun ist ihnen gerade deswegen mög-
lich, weil sie sich aus gesicherten Lebensverhältnissen heraus für dieses Engage-
ment zur Verfügung stellen. Die mit diesem Kurselement ermöglichte Erfahrung 
hat den Anspruch einer Perspektiverweiterung, kann jedoch nur den Charakter 
einer Anregung haben.

Im Kern handelt es sich um geistliche Übungen: Zielt es doch auf die Ein-
übung einer dem Dienst als Diakon entsprechenden geistlichen Grundhaltung. 
Es geht hierbei um die wohlwollende, neugierige Wahrnehmung der Mitmen-
schen und dessen, was ihr Leben ausmacht sowie um die Möglichkeit, das Wahr
genommene im Licht des Evangeliums einzuordnen und zu deuten. Wie lässt 
sich Offenheit und Aufgeschlossenheit für das Wirken Gottes in einer vermeint-
lich gottlosen – dieses Etikett mag, oberflächlich betrachtet, einer konfessions-
freien Mehrheitsgesellschaft angeheftet werden – Umgebung gewinnen? Welche 
Aufträge und Dienstleistungen stellt der Auferstandene in einem ganz konkreten 
Umfeld seinen Jüngern? Verstehen wir Diakone als „Ökumeniker der dritten Art“, 
ist diese hier eingeübte geistliche Grundhaltung zunehmend zu kultivieren, um 

264

Kirche



13	 Vgl. dazu einen Zusammenhang: P. Kohlgraf, Nur eine dienende Kirche dient der Welt. Ostfildern 2015.
14	 Vgl. dazu z.B. C. Herwartz, Brennende Gegenwart. Würzburg 2011 
15	 In einem Kurs haben wir dazu etwa das Mansfelder Land – die demografisch älteste Region Sachsen-

Anhalts – mit Orten wie Hettstedt und Lutherstadt Eisleben, aber auch Halle Neustadt als Platten-
baustadt oder einen kommerziell angelegten Friedhof, den Friedgarten des „Flammariums Mittel-
deutschland“, ein Krematorium in einem Gewerbegebiet an der A14, besucht.

damit den Mitmenschen wie auch der Gemeinschaft der Getauften zu dienen. 
Das Dienstamt des Ständigen Diakonats kann so beitragen, das diakonische Pro-
fil von Kirche insgesamt zu schärfen.13

Der Übungsweg im Einzelnen

Unter dem Stichwort „Reiseexerzitien“ werden dabei verschiedene Elemente in 
einem auf vier Tage angelegten Übungsweg zusammengebracht: Die Kursgruppe 
ist in diesen Tagen gemeinsam unterwegs. Die sonst gewohnte Umgebung der 
Kursveranstaltungen in einem kirchlichen Tagungshaus wird verlassen und eine 
Reise durch verschiedene Orte Mitteldeutschlands unternommen. Die Teilneh-
mer sind informiert, sich mit Gepäck für drei Nächte auszustatten. Sie wissen 
nicht, an welchem Ort sie die folgende Nacht verbringen werden. Informatio-
nen bezüglich der einzelnen Etappen der Reise werden nach und nach mitge-
teilt. Dieses Vorgehen scheint angeraten, da es unvoreingenommene Besuche 
und Begegnungen befördert. Neugierde auf das, was überraschend auf der be-
vorstehenden Wegstrecke liegt, kann entstehen. Dies entspricht einer späteren 
Praxis, in der Begegnungen nicht in allen Fällen planbar sind. Schließlich er-
folgt diese Reise in einer Weggemeinschaft, die durch das vorausgehende Kurs-
geschehen bereits grundgelegt ist und sich darin nochmals vertieft.

Die Erkundungsreise lebt stark von Elementen der Straßenexerzitien, wie sie 
Christian Herwartz entwickelt und beschrieben hat.14 Zu jeder Station der Reise 
erhalten die Kursteilnehmer im Rahmen einer „Straßenübung“ einen Auftrag 
zur Erkundung, Beobachtung, Begegnung. Sie sind dabei angehalten, die ge-
machten Erfahrungen zu notieren und am Ende jedes Reisetages in einem Ge-
spräch mit der Reisegruppe zu teilen. Mit zunehmender Dauer der Reise zeigt 
sich, dass sich die Sensibilität und Aufmerksamkeit für das, was auf dem Weg 
begegnet, wächst. Diese Form von Erkundung braucht Zeit! Daher umfassen die-
se Straßenübungen mehrere Stunden, in denen die Möglichkeit (die zugleich 
eine Herausforderung ist) besteht, am gleichen Ort wartend zu verharren. Es 
empfiehlt sich, für diese Übungen Orte auszuwählen, in denen sich die Struk-
turschwäche oder Herausforderungen einer Region widerspiegeln.15 Über jeder 
dieser Straßenübungen steht die biblische Szene vom brennenden Dornbusch, 
um damit die Heiligkeit der Lebensbereiche der anderen Menschen zu markie-
ren, denen in Ehrfurcht zu begegnen ist.

265

Ständige Diakone



16	 Dies könnte zum Beispiel die Frage sein, wie Christ(inn)en in einem konkreten, von Konfessions-
freiheit geprägten Umfeld als Zeug(inn)en mit ihren Mitmenschen leben oder ihren Dienst tun.

Während der Straßenübungen kommt es zu Begegnungen. Menschen erzählen 
von ihren alltäglichen Erfahrungen – die einen ungeahnten Wert beinhalten, 
auch wenn sie auf den ersten Blick einen sehr banalen Charakter zu haben schei
nen. Die Kursteilnehmer haben im Rahmen der Reiseexerzitien Zeiten und Gele-
genheiten, sich aufmerksam auf diese Begegnungen einzulassen und mit Inter
esse zu begegnen. Neben diesen sich „zwangsläufig“ ergebenden Begegnungen, 
werden während der Reise bestimmte Besuche arrangiert. Diese „organisierten 
Begegnungen“ können eine Ausrichtung bekommen, wenn etwa die potenziel
len Gastgeber(innen) im Vorfeld auf eine bestimmte Thematik hin angefragt 
werden.16 Hier leuchtet etwas von der Erfahrung und Weisheit der Besuchten 
auf, was wiederum den angehenden Diakonen für ihren zukünftigen Dienst 
Mut macht: Ein je persönlich zu entwickelndes Bild vom Diakonat im Zivilberuf 
kann hier Anregung und Kontur gewinnen.

Im Blick auf die Unterkunft und Verpflegung werden kirchliche Häuser kon-
sequent gemieden. Stattdessen werden Übernachtungsstätten und Lokale aufge
sucht, die den jeweiligen Orten entsprechen bzw. die Reisende, die beruflich 
und nicht touristisch unterwegs sind, wählen würden: Essen in einer Imbiss-
Stube oder in einer Vereinskneipe, Übernachten in einer einfachen Landpension 
oder in einer Handwerkerunterkunft mit gemeinschaftlichen Waschräumen. Es 
werden Orte aufgesucht, in denen wir gewöhnlich nicht zu Gast sind und mit 
denen wir keine oder nur wenige Erfahrungen haben. Dabei bietet sich die Mög-
lichkeit, den Lebensalltag anderer ansatzweise nachzuvollziehen und selbst zu 
erleben. Der Wert und die Schönheit, aber auch die Mühe und Schwierigkeit im 
Leben der Mitmenschen, im Tun der Gastgeber wird greifbar. Für manche der 
Kursteilnehmer stellt gerade diese Form der Unterkunft und Verpflegung eine 
Herausforderung dar, den eigenen Lebensort mit seinem Standard zumindest für 
den Augenblick zu verlassen.

Während der gesamten reisenden Erkundung übt die Gruppe das gemein-
schaftliche Gebet. Am Beginn und am Ende des Tages steht das Gebet der Tag-
zeiten, das seinen Platz an den Orten findet, die durch die Gegebenheiten gera-
de möglich sind: Das kann der Frühstücksraum des Handwerkerhotels sein. Er-
gibt sich durch die organisierten Begegnungen im Laufe des Tages die Gelegen
heit, kann das gemeinsame Gebet mit den Gastgeberinnen und Gastgebern 
stehen. Die Hochform der Eucharistie wird während der Reise bewusst nicht 
gefeiert. Sie steht am Ende der Reise, um all das Empfangene danksagend zu-
sammenzufassen. Diese Danksagung wird in Verbindung mit dem Nachtgebet 
am Ende des Tages, wenn die Kursteilnehmer ihre Erfahrungen, Erkenntnisse, 
Entdeckungen des Tages miteinander teilen, eingeübt.

266

Kirche



Am Beginn des Tages steht das Morgengebet, verbunden mit einer gemeinschaft-
lichen Form der Lectio Divina. Die Texte der Heiligen Schrift geben den Erkun-
dungen und Übungen des Tages ihren Rahmen und ihre Orientierung. Die ge-
machten Erfahrungen können so im Laufe des Tages im Licht des Evangeliums 
wahrgenommen und gedeutet werden. 

Im Mittelpunkt der Reiseexerzitien stehen also die Begegnung mit dem Leben 
der Menschen, mit ihren Wertvorstellungen und Herausforderungen sowie die 
Begegnung mit dem Formgebenden des Dienstes – mit dem Evangelium. 

Formation in der Perspektive der „anderen“

Sicher bleibt hier vieles noch rudimentär und anfanghaft. Doch im Sinne einer 
Kirche, die sich zunehmend als Dienstleisterin am Leben der Menschen begreift, 
sollte die Formation zu den Dienstämtern die Perspektive der „anderen“ selbst-
verständlich miteinbeziehen. Neben der Erfahrung des Lebens und der Begeg-
nung, sind auch die zu entwickelnden und zu kultivierenden pastoralen Fertig-
keiten in der Perspektive der „anderen“ zu läutern. Die Überprüfung der verwen-
deten Sprache ist dabei nur ein erster, bescheidener Schritt. Die „anderen“ sind 
keine Objekte pastoraler oder missionarischer Bemühungen, sondern Koopera-
tionspartner. Sie sind im Anliegen einer „Ökumene der dritten Art“ zu suchen, 
um mit ihnen für die Menschen zu wirken. Auf diese Weise erneuert sich das 
Selbstverständnis. Eine „Ökumene der dritten Art“ führt Christ(inn)en vom Rand 
der Gesellschaft mitten in diese hinein, verleiht den „anderen“ Bedeutung. Die 
Frage nach der Relevanz der Christ(inn)en für die Gesellschaft erübrigt sich.

267

Ständige Diakone


