
1	 Dieser Artikel erschien zuerst unter dem Titel Que savons-nous des femmes diacres? in: LThPh 74,3 
(2018), 437–445 und What Do We Know about Women Deacons?, in: Asian Horizons 13 (2019), 647–
658. Übersetzt von Peter Knauer SJ.

2	 Aufeinanderfolgende Päpste verliehen 1018, 1025, 1026, 1037 und 1049 das Privileg, Diakoninnen 
zu ordinieren, vgl. G. Macy, The Hidden History of Women’s Ordination. Oxford 2008, 35.173. Vgl. PL 
139,1621B ; PL 141,1121B.1130D.1352A–B; PL 143,602C. Von 1139 bis 1146 gab es in Lucca (Ita-
lien) unter Bischof Ottone Diakoninnen, vgl. U. Nicolai, I vescovi di Lucca. Lucca, 1966, 51.

Was wissen wir über Diakoninnen?

Die Entscheidung von Papst Franziskus im August 2016, eine Kommission 
für das Studium des Diakonats der Frauen einzurichten, stellte erneut vor die 
Frage: Was wissen wir über Diakoninnen?1 Es gibt zahlreiche literarische, epi-
graphische und historische Beweise dafür, dass es Diakoninnen im Westen, 
mindestens bis zum 12. Jahrhundert2, gegeben hat. Dass sie existierten, wirft 
drei Fragen auf: Was wissen wir über die liturgischen Zeremonien, mit denen Bi-
schöfe Diakoninnen eingesetzt haben? Was wissen wir über ihre Aufgaben und 
Pflichten? Was wissen wir über die Theologie des Diakonats, die Frauen zu ihm 
zulassen oder es ihnen verwehren würde?

Liturgische Feiern

Es gibt mehrere Weiheformulare, die offenbar von Bischöfen für die Einsetzung 
von Diakoninnen verwendet wurden. Das ist durch Manuskripte aus dem 4. 
bis 16. Jahrhundert belegt. Einige Rituale enthalten alle Elemente sakramenta-
ler Ordinationen, sogar entsprechend den vom Konzil von Trient festgelegten 

Phyllis Zagano | Hempstead (NY)
geb. 1947, PhD, Senior Research Associate-
in-Residence und Adjunct Professor of 
Religion an der Hofstra University 
phyllis.zagano@hofstra.edu 

Bernard Pottier SJ | Brüssel
geb. 1924, Dr. theol., Professor für Theologie 
und Philosophie und Direktor des Forums 
Saint-Michel, Mitglied der Internationalen 
Theologischen Kommission (ITC)

268

Kirche



3	 Sie wiederholen teilweise Texte der Syrischen Didaskalie oder Didascalia Apostolorum (Ostsyrien, ± 
230 n.Chr.).

4	 AC (Apostolische Konstitutionen) Buch 8, §§ 19–20 (Funk I, 524, 13–24). Deutsche Übersetzung von 
G. L. Müller, Der Empfänger des Weihesakraments. Quellen zur Lehre und Praxis der Kirche, nur Männern 
das Weihesakrament zu spenden. Würzburg 1999, 259. Müller wählt das Wort „Diakonisse“, so wie in 
Nota 15. Sonst übersetzen wir stets mit „Diakonin“.

5	 In der Vatikanischen Apostolischen Bibliothek finden sich drei aus dem Osten: Barberini gr. 336 
(780 n.Chr.), das Vatikanische Manuskript gr. 1872 (1100 n.Chr.) und der Codex Syriacus Vaticanus Nr. 
19 (1550 n.Chr.) sowie zwei aus dem Westen: Vaticanus Reginae lat. 337 (850 n.Chr.) und der Ottobo-
nianus lat. 313, Paris (850 n.Chr.).

6	 Zum Beispiel aus dem Osten das Bessarion-Manuskript (1020 n.Chr.) im Kloster Grottaferrata; die 
Coislin gr. 213 (1050 n.Chr.) in der Nationalbibliothek in Paris. Aus dem Westen insbesondere 
das Cambrai-Manuskript 164 in der Stadtbibliothek von Cambrai (811 n.Chr.); das Leofric Missal of 
Exeter in der Bodleian Library, Oxford (1050 n.Chr,); und der Ordo Romanus von Hittorp, Köln (850 
n.Chr.) und die Pontifikale der Abtei St. Alban, Mainz (1030 n.Chr.), der Abteien von Monte Cassi-
no (1035 n.Chr.) und Vallicella D5, Rom (1050 n.Chr.), u.a.

Kriterien. Das früheste Ritual für die Einsetzung von Diakoninnen findet sich in 
den Apostolischen Konstitutionen (380–400 n.Chr.)3:
„AC 8.19–20: Weihe der Diakonisse
19.1 Über die Diakonisse aber verordne ich, Bartholomäus:
19.2 O Bischof, Du wirst ihr unter Beistand des Presbyteriums, den Diakonen 
und Diakonissen die Hände auflegen (epithesis ton cheiron) und sprechen:
20.1 Ewiger Gott, Vater unseres Herrn Jesus Christus, Schöpfer des Mannes und 
der Frau. Du hast Miriam, Deborah, Hanna und Hulda mit Geist erfüllt, Du hast 
es nicht für unwürdig erachtet, dass Dein eingeborener Sohn aus einer Frau ge-
boren werde, und im Zelte des Zeugnisses und in dem Tempel hast Du Wächte-
rinnen der heiligen Tore aufgestellt (Ex 38,8; 1 Sam 2,22).
20.2 Siehe auch jetzt selbst auf diese Deine Dienerin, die zu Deinem Dienste (dia-
konia) gewählt worden ist, und gib ihr den Heiligen Geist und reinige sie von al-
ler Befleckung des Fleisches und Geistes, dass sie das ihr anvertraute Werk wür-
dig verrichte zu Deiner Ehre und zum Lobe Deines Christus, mit welchem Dir 
und dem Heiligen Geist Ehre und Anbetung sei in Ewigkeit. Amen.“4

Das Ritual schließt die Handauflegung und die Epiklese ein. Weitere Rituale für 
Diakoninnen finden sich in mehreren bekannten Manuskripten aus dem Osten 
und dem Westen.5 Zusätzliche Manuskripte und Sakramentare mit dem Ordo ad 
diaconam faciendam gibt es andernorts in Italien sowie in Österreich, England, 
Frankreich und Deutschland.6

Kaiserliche Gesetzgebung spricht mindestens dreimal von Diakoninnen. Sie 
werden in der Novelle 3 vom 16. März 535 erwähnt, in der Kaiser Justinian die 
Zahl der Kleriker der Basilika Hagia Sophia in Konstantinopel begrenzte: Es soll
ten nicht mehr als 425 Kleriker sein und maximal 40 Diakoninnen. Das Min-
destalter von diesen sollte 40 sein. Die Enthaltsamkeit des Höheren Klerus wurde 
ihnen auferlegt; sie sollten Jungfrauen oder einmal verheiratete Witwen sein. „In 
der Gesetzgebung Justinians werden Diakoninnen in vielerlei Hinsicht dem sons

269

Diakoninnen



7	 R. Gryson, The Ministry of Women in the Early Church. Übers. v. J. Laporte u. M. L. Hall. Collegeville 
1972, 148 (Le ministère des femmes dans l'Église ancienne. Gembloux 1972, 122—123).

8	 Laut C. Vogel, Cheirotonía et cheirothesía – Importance et relativité du geste de l’imposition des mains 
dans la collation des ordres, in: Irenikon 45 (1972), 7–21.207–238 sind die beiden Begriffe in der Anti-
ke gleichbedeutend.

9	 J. Morin, Commentarius de sacris ecclesiae ordinationibus secundum antiquos et recentiores latinos, grae-
cos, syros et babylonios in tres partes distinctus. 1655 (1695; Reprint. Farnborough 1969).

10	 J. Pien, Tractatus Praeliminaris De Ecclesiae Diaconissis, in: Acta Sanctorum. Ed. J. Bollandus et al. Sep-
tember, I, I–XXVIII. Antwerpen 1746.

11	 R. Gryson, The Ministry of Women in the Early Church [s. Anm. 7]; P. Delhaye, Rétrospectives et prospec
tives des ministères féminins dans l'Eglise, in: RTL 3 (1972), 55–75; C. Vagaggini, L’ordinazione delle 
diaconesse nella tradizione greca e bizantina, in: OCP 40 (1974), 146–189; A.-G. Martimort, À propos 
des ministères féminins dans l‘Église, in: BLE 74 (1973), 103—108; ders., Les Diaconesses: Essai histo-
rique. Rom 1982.

12	 Vgl. G. L. Müller, Priestertum und Diakonat. Der Empfänger des Weihesakramentes in schöpfungstheolo-
gischer und christologischer Perspektive (Sammlung Horizonte NF 33). Freiburg i. Br. 2000.

tigen Klerus gleichgestellt. Wie andere Kleriker erhielten sie für ihre Amtsüber-
nahme eine Ordination, die mit den Begriffen cheirotonía, cheirotoneîn be-
zeichnet wurde (diese Begriffe kommen in der Novelle 6 mindestens elfmal 
vor).“7 

Während die Existenz von Diakoninnen feststeht, gehen die Meinungen 
über die Art ihrer Ordination auseinander. Einige argumentieren, dass die Zere-
monien ein einfacher Segen und keine eigentliche Ordination gewesen seien, 
obwohl die Rituale in den meisten Fällen für Männer und Frauen nahezu iden-
tisch waren. Etwas Verwirrung ergibt sich daraus, dass die Begriffe cheirotonía 
und cheirothesía synonym verwendet wurden8, während die Begriffe im Latei-
nischen ohne Unterschied als impositio manus oder manuum übersetzt wurden. 
Rückblickende Auseinandersetzungen über die Natur der historischen Ordina
tionen von Diakoninnen scheinen im 17. Jahrhundert begonnen zu haben, als 
Jean Morin feststellte, dass die alten Rituale die Anforderungen für die sakra-
mentale Ordination des Konzils von Trient erfüllten.9 Fast einhundert Jahre spä-
ter argumentierte Jean Pien, dass die Ordinationen nicht als sakramental ange-
sehen werden könnten, obwohl beweisbar war, dass Frauen durch Handaufle-
gung und Epiklese ordiniert wurden.10

Die Debatte wurde in jüngerer Zeit fortgesetzt. 1972 stellte Roger Gryson po-
sitiv fest: Diakoninnen wurden wirklich ordiniert. Philippe Delhaye, von 1972 
bis 1989 Sekretär der Internationalen Theologischen Kommission (ITC), stimmte zu, 
ebenso Cipriano Vagaggini zwei Jahre später. Bald aber argumentierte Aimé-
Georges Martimort negativ und veröffentlichte 1982 eine Gegenstudie11. Die 
Diskussion fand nun vor dem Hintergrund der Forderung statt, dass auch Frau
en zum Priestertum geweiht werden sollten. Vielleicht weil das Zweite Vatika-
nische Konzil die Sakramentalität der Diakonenweihe, obwohl sie sich von der 
Priesterweihe unterschied, bestätigt hatte, folgten einige Autoren Martimort12. 
Typischerweise argumentierten sie, die Weihe zu Diakoninnen würde die Mög-
lichkeit auch der Priesterweihe für Frauen implizieren.

270

Kirche



13	 Henrique de Noronha Galvão, Vorsitzender, mit Santiago del Cura Elena, Pierre Gaudette, Roland 
Minnerath, Gerhard Ludwig Müller, Luis Antonio G. Tagle und Ladislaus Vanyo.

14	 URL: http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_
pro_05072004_diaconate_ge.html (Stand: 01.06.2021).

15	 J. Daniélou, der Epiphanius zitiert, scheint die Salbung der Kranken einzuschließen: ders., Le mi-
nistère des femmes, in: Maison-Dieu 61 (1960), 94; Epiphanius, Panarion 79, 3.

In jüngerer Zeit hat die ITC in zwei Fünfjahresperioden das Problem untersucht. 
Ein 1997 fertiggestelltes, 17-seitiges Dokument befürwortete die kirchliche Tra-
dition der Diakoninnen. Der Präsident der ITC, der damalige Kardinal Joseph 
Ratzinger, unterzeichnete es nicht und ernannte stattdessen einen neuen ITC-
Unterausschuss13. Im Jahr 2002 erstellte das zweite Komitee ein 78-seitiges Do-
kument Le Diaconat, évolution et perspectives, das zu folgendem Ergebnis führte: 
„1. Die Diakoninnen, die in der Überlieferung der frühen Kirche erwähnt wer-
den, sind – entsprechend dem, was der Ritus der Einsetzung und die ausgeübten 
Funktionen nahelegen – nicht einfach mit den Diakonen gleich zu setzen. 
2. Die Einheit des Weihesakraments, in der klaren Unterscheidung zwischen 
den Dienstämtern des Bischofs und der Presbyter auf der einen und dem diako-
nalen Dienstamt auf der anderen Seite, wird durch die kirchliche Tradition stark 
betont, vor allem durch die Lehre des II. Vatikanums und die nachkonziliare 
Lehre des Lehramts. Im Licht dieser Momente, die in der vorliegenden histo-
risch-theologischen Untersuchung herausgestellt wurden, kommt es dem Amt 
der Unterscheidung zu, das der Herr in seiner Kirche eingerichtet hat, sich mit 
Autorität zu dieser Frage zu äußern.“14

Die für die Praxis wichtigen Punkte: Die Aufgaben von Diakoninnen schei-
nen historisch gesehen nicht genau mit denen von Diakonen identisch gewesen 
zu sein. Die Kirche unterscheidet ja auch zwischen dem presbyteralen und dem 
diakonischen Dienst. Daher sollte die Aufgabe der „Unterscheidung“ es der Kir-
che ermöglichen, sich zur Frage der Diakoninnen maßgeblich zu äußern. Die 
ITC sagte nicht „Nein“ – aber auch nicht „Ja“. Fast eine Generation zusätzlicher 
Forschungen, insbesondere zu liturgischen und historischen Belegen, hat die 
Frage erneut in den Vordergrund gerückt.

Aufgaben und Pflichten von Diakoninnen

Worin bestanden die Aufgaben der Diakoninnen? Eine Antwort beschränkt die
se auf die Unterstützung bei der Taufe von Frauen. Überkommene Sitten verhin-
derten, dass Männer Frauen berührten, zu denen sie keine familiäre Beziehung 
hatten. Daher salbten Diakoninnen bei der Taufe weiblicher Täuflinge im Na-
men des Bischofs. Es gibt jedoch auch Hinweise darauf, dass Diakoninnen so-
wohl kranken Frauen die Kommunion gebracht wie ihnen die Krankensalbung 
gespendet haben.15

271

Diakoninnen



16	 URL: http://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/may/documents/papa-
francesco_20160512_uisg.html (Stand: 01.06.2021).

17	 Papst Gelasius, Epistolae et decreta, 9–26, PL 59,55. Übers. v. G. L. Müller, Priestertum und Diakonat, 
101 [s. Anm. 12].

18	 M. J. Arana / M. Salas, Mujeres Sacerdotes ¿ Por Qué No… ? Madrid 1994, 53ff.
19	 P. Lepe, Constituciones synodales antiguas y modernas del Obispado de Calahorra y la Calzada. Madrid 

1700, Vol. III, Tit XII, Folio 497.

Allgemein gesprochen: Da Diakoninnen im Osten mindestens ein Jahrtausend 
und im Westen bis zum 12. Jahrhundert ihr Amt ausgeübt haben, variieren ihre 
bekannten Aufgaben und Pflichten durch Zeit und Ort. Als Papst Franziskus dem 
Antrag der Internationalen Union der Generaloberen (UISG) zustimmte, eine Kom-
mission zur Untersuchung des Frauendiakonats zu bestellen, verwies er auf seine 
eigenen Erinnerungen an „Diakoninnen“: für die Salbung bei der Taufe und für 
die Unterstützung von Frauen, die nach ihrer Aussage von ihren Ehemännern 
geschlagen wurden.16 Es ist jedoch nicht möglich, allgemein zu bestimmen, 
was Diakoninnen zu tun oder nicht zu tun hatten. Dazu waren Bräuche und 
Praktiken der Kirche über so viele Jahrhunderte und an so vielen Orten zu unter-
schiedlich.

Der Diakon ist zum Dienst des Wortes, der Liturgie und der Nächstenliebe be-
auftragt. Im Lauf der Jahrhunderte kamen aber allmählich solche Aufgaben und 
Pflichten für Frauen außer Gebrauch. Frauen wurden die diakonischen Aufgaben 
bei der Messe nach und nach verweigert. Im 5. Jahrhundert monierte Papst Gela-
sius I., dass Frauen (vermutlich Diakoninnen) ebenso wie Männer am Altar dien
ten: „Desungeachtet (impatienter) vernahmen wir die unerträgliche Kunde, es 
hätte sich eine solche Missachtung der göttlichen Angelegenheiten eingeschli-
chen, dass Frauenpersonen zum Dienste bei den heiligen Altären angestellt wer-
den und alle den Männern ausschließlich übertragenen Dienstleistungen jenes 
Geschlecht verrichte, dem sie nicht zustehen.“17 Im Jahr 829 erhob das (sechste) 
Pariser Konzil Einspruch gegen die Anwesenheit von Frauen am Altar.

In der Folge breitete sich die Front der Ablehnung, dass Frauen die heiligen 
Gestalten oder Gefäße berühren, weiter aus, insbesondere nachdem Frauen nicht 
mehr als Diakoninnen ordiniert worden waren. Im Baskenland wurden litur-
gische und wohltätige Aufgaben von Diakoninnen ausgeführt. Sie wurden soro-
ras oder freilas genannt, möglicherweise bis ins 17. Jahrhundert.18 1698 beklagte 
die lokale Synode von Calahorra La Rioja, Spanien: „Unter anderen skandalösen 
Dingen (...) mischen sich Frauen unter Priester in der Sakristei, nähern sich dem 
Altar, um die Kerzen anzuzünden, und kümmern sich um die heiligen Gewänder 
und Gefäße.“19

Im Laufe der Geschichte, von der Zeit von Papst Gelasius I. bis zur Neuzeit, 
wurzeln Einwände gegen Frauen am Altar in frauenfeindlichen Ansichten über 
die Unreinheit von Frauen. Das Dictionnaire de Droit canonique von 1953 weist 
darauf hin: „Das kanonische Recht äußert einige Vorbehalte gegenüber der Frau, 

272

Kirche



(...) die entweder davon inspiriert sind, dass man ihnen eine imbecillitas sexus 
[mit dem Geschlecht verbundene Torheit] zuschrieb oder von der Erinnerung 
an die Rolle der Frau bei der Ursünde und ihrem Anlassgeben zur Sünde, das sie 
repräsentiert. Das kanonische Recht versieht die Frau mit einer Anzahl von Un-
fähigkeiten oder Minderwertigkeiten und versucht, sie zu schützen. (...) Can. 
968 § 1 [Can. 1024] folgt der ständigen Tradition des Gesetzes20 und entschei-
det, dass nur Männer zu den Heiligen Weihen zugelassen werden dürfen, ver-
fügt den absoluten Ausschluss von Frauen. (...) Frauen durften nicht im eigent-
lichen Sinne des Wortes bei der Messe dienen (can. 813, § 2).“21 

Sogar ein römisches Dokument, das noch nach dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil veröffentlicht wurde, enthält Überreste von Frauenfeindlichkeit. Musi-
cam Sacram (5. März 1967) schließt Chöre, zu denen Frauen gehören, vom Altar-
raum aus.22

Der Diakon kann mit der Predigt beauftragt werden, aber es macht den Ein-
druck, dass als Diakoninnen ordinierte Frauen nur dann formell predigen durf-
ten, wenn sie zugleich Äbtissinnen waren. Doch ist ihr Dienst am Wort in der 
Geschichte deutlich: Frauen katechisierten Frauen und Kinder. Der Diakon ist 
auch mit dem Dienst an den Armen beauftragt – einst ein eindeutig pfarrlicher 
und bischöflicher Dienst. Wenn man jedoch die Wohltätigkeit der Kirche, insbe-
sondere im Westen, dem Niedergang des Diakonats gegenüberstellt, ergibt sich, 
dass sie bis heute hauptsächlich in den Werken von Ordensfrauen und Ordens-
männern ausgeübt wird.

Theologie des Diakonats

Das Diakonat wurde nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil als ständiger, sa-
kramental geweihter Dienst bestätigt und wiederhergestellt. Die Dogmatische 
Konstitution über die Kirche, Lumen Gentium, ist deutlich: „In der Hierarchie 
eine Stufe tiefer stehen die Diakone, welche die Handauflegung ‚nicht zum Prie-
stertum, sondern zur Dienstleistung empfangen‘.“23 Die Weihe zum Diakonat ist 
für den Dienst, nicht für das Priestertum. Jede diakonische Aufgabe und Pflicht 
wird heute oder wurde von Frauen ausgeführt, entweder in früherer Geschich-

20	 Für den Autor wurde dieses Gesetz mit Gratians Dekret (ca. 1140) geboren und stimmt sofort mit 
der mittelalterlichen Sakramententheologie des Westens überein. Canon 968 im CIC von 1917 
entspricht Canon 1024 im CIC von 1983: „Die heilige Weihe empfängt gültig nur ein getaufter 
Mann“.

21	 Dictionnaire de Droit canonique. Dir. R. Naz, t. V. Paris – Letouzé-Ané 1953, Art. Femmes, col. 828. Ca-
non 813 § 2 im Codex von 1917 wurde in Canon 906 im Codex von 1983 fallengelassen.

22	 Heilige Kongregation für den Gottesdienst, Musicam Sacram. Instruktion über die Kirchenmusik 
(5. März 1967), Nr. 23, URL: http://www. kathpedia.com/index.php/Musicam_sacram (Stand: 
01.06.2021).

23	 LG 29, unter Berufung auf Ägyptische Kirchenordnung Constitutiones Ecclesiae aegyptiacae, III, 2: 
Funk, Didascalia, II, p. 103 – Statuta Eccl. Ant.: 37–41; Mansi 3, 954.

273

Diakoninnen



te von Diakoninnen oder heute von Ordensfrauen oder von Laien mit einem 
kirchlichen Amt. Jedenfalls gibt es in Lumen Gentium keine diakonale Aktivität, 
die eine Frau nicht ausführen konnte oder kann.24

Nach dem Ende des Konzils promulgierte Papst Paul VI. 1967 das Apostoli
sche Schreiben Sacrum Diaconatus Ordinem (Die heilige Weihe zum Diakonat), in 
welchem er die Pflichten des Diakons darlegte und den Diakonat als ständiges 
Amt für Männer, einschließlich verheirateter Männer, eröffnete25. Mit einem 
zweiten Apostolischen Schreiben Ministeria Quaedam (15. August 1972) beseitig
te Paul VI. die Tonsur beim Eintritt in den geistlichen Stand und hob die nie-
deren Weihen zum Ostiarier, Lektor, Exorzist, Akolyth und die höhere Weihe 
zum Subdiakon auf.

Später bestätigte der Codex des kanonischen Rechts von 1983, dass der ordent-
liche Weg zum Eintritt in den geistlichen Stand die Weihe zum Diakonat sei.26 
Papst Pauls VI. Entscheidungen beendeten die Praxis des Cursus Honorum (der 
Ehrenstufen), die durch Gratians Zusammenstellung des kanonischen Rechts 
aus dem 12. Jahrhundert, das Decretum Gratiani, kodifiziert worden war. Der 
Cursus Honorum verlangte, dass jeder, der zum Diakon geweiht werden sollte, 
qualifiziert und dazu bestimmt sein müsse, Priester zu werden. Diese Praxis 
blieb auch nach Inkrafttreten des von Benedikt XV. am 27. Mai 1917 promul-
gierten Codex Iuris Canonici an Pfingsten 1918 bestehen. Die Abschaffung der 
Niederen Weihen und des Subdiakonats stellten die frühere Tradition wieder 
her, obwohl es weiterhin üblich ist, dass Priesteramtskandidaten zuerst die Wei-
he zum Diakon empfangen.27

Erst viel später trennte Papst Benedikt XVI. Diakonat und Presbyterat noch 
deutlicher. 2006 sagte er im Gespräch mit den Priestern der Diözese Rom auf 
eine Frage zum Amt für Frauen: „Es ist richtig zu fragen, ob man auch im Dienst
amt mehr Raum geben und Frauen mehr Verantwortung übertragen kann. Doch 
in dieser Frage bilden Sakrament und Charisma den einzigen Weg, den die Kir-
che beschreiten kann.“28 

2009 änderte Benedikt XVI. das kanonische Recht, um zu kodifizieren, was 
bereits im Katechismus der katholischen Kirche bestimmt worden war: „Art. 2. Der 
Can. 1009 des Codex des kanonischen Rechtes wird von nun an drei Paragraphen 

24	 LG 29.
25	 URL: http://www.kathpedia.com/index.php/Sacrum_diaconatus_ordinem_(Wortlaut) 
	 (Stand: 01.06.2021).
26	 Can. 266 § 1. Durch den Empfang der Diakonenweihe wird jemand Kleriker und der Teilkirche bzw. 

der Personalprälatur inkardiniert, für deren Dienst er geweiht ist.
27	 Für die vorkonstantinische Kirche gibt es keine Beweise einer sequentiellen Ordination, vgl. J. S. H. 

Gibaut, The Cursus Honorum: A Study of the Origins of Sequential Ordination. New York 2000, 28.
28	 Vgl. P. Zagano, The Question of Governance and Ministry for Women, in: TS 68 (2007), 348–367.
29 URL: http://www.kathpedia.com/index.php?title=Omnium_in_mentem_(Wortlaut) 
	 (Stand: 01.06.2021).

274

Kirche



haben, von denen der erste und der zweite aus dem Text des geltenden Canons 
bestehen. Der neue Text des dritten jedoch wird derart verfaßt, daß derselbe 
Can. 1009 § 3 uneingeschränkt so lautet: ‚Die die Bischofsweihe oder die Prie-
sterweihe empfangen haben, erhalten die Sendung und die Vollmacht, in der 
Person Christi, des Hauptes, zu handeln; die Diakone hingegen die Kraft, dem 
Volk Gottes in der Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe zu dienen.‘“29

Die fortschreitende Anerkennung der historischen Unterscheidung zwischen 
Diakonat und Presbyterat ermöglicht es der Kirche, ihre eigene Geschichte leich-
ter zurückzugewinnen. Der einzige verbleibende theologische Einwand gegen die 
Wiederherstellung des ordinierten Diakonats von Frauen ist das Argument, dass 
Frauen nicht das Bild Christi sein können. Der Diakon ist und dient in persona 
Christi servi (in der Person Christi als Diener) und nimmt nicht am Presbyterat 
oder seinen Funktionen teil, die in persona Christi capitis ecclesiae (in der Person 
Christi als Haupt der Kirche) ausgeübt werden.

Diese neuen Unterscheidungen sind im ITC-Dokument von 2002 enthalten. 
Hier ist auch dokumentiert, dass der Diakon nicht nur als Christus dient, son-
dern auch Christus ist. Es versucht damit, sich auf das ikonische Argument zu 
berufen. Wie in Inter Insigniores (1976) war und ist Christus ein Mann; Frauen 
können ihn nicht so repräsentieren oder „abbilden“. Aber dies beschränkt den 
auferstandenen Herrn auf den menschlichen männlichen Jesus der Geschichte, 
der in der Auferstehung über seinen eigenen Leib hinaus in allen Christ(inn)en 
weiterlebt, die jeweils nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen wurden. 
Das ikonische Argument scheint im zweiten zeitgenössischen Dokument Ordina-
tio sacerdotalis (Die Priesterweihe) (1994), das die Frage des Priestertums für Frauen 
berührt, nicht mehr auf.

Fazit

Dass Frauen Christus, den auferstandenen Herrn, darstellen können und dies 
tun, ist eine theologische und anthropologische Tatsache. Dass die Kirche maß-
geblich erklärt hat, dass sie nicht befugt sei, Frauen als Priester zu ordinieren, 
hilft für die Wiederherstellung des sakramentalen Diakonats für Frauen. Die 
Menge an literarischen, epigraphischen und historischen Belegen in Bezug auf 
Diakoninnen belegt, dass Diakoninnen existierten. Es ist bewiesen, dass sie von 
Bischöfen ordiniert wurden und diesen Bischöfen in ministerieller Eigenschaft 
gedient haben. Heute sollte der Weihe zum Diakonat für Frauen nichts entge-
genstehen.

275

Diakoninnen


