
1	 Diese Formulierung ist bewusst an den Leitgedanken der Aufklärung (Sapere aude!) angelehnt, wo-
mit (im Kontrast zu Sentire aude!) festgehalten wird: „Wage es, weise zu sein!“ bzw. – in der Überset-
zung von Immanuel Kant – „Habe Muth, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!“.

Sentire aude!?
Zur Deutung des Gefühls bei Ignatius von Loyola

Höre auf dein Herz! Vertraue deiner inneren Stimme! Verlasse dich einfach auf 
dein Bauchgefühl! – Ob in der einschlägigen Literatur oder einfach als wohl-
wollender Ratschlag nahestehender Personen: Solche Sinnsprüche begegnen 
uns überwiegend dort, wo wir wichtige Entscheidungen zu treffen haben, ja wo 
wir um eine (für uns) „richtige“ Antwort ringen. Die Aussage ist schnell auf den 
Punkt gebracht: Nimm das Innere, Intuitive, Affektive in seiner Bedeutung für 
deine persönliche Urteilsbildung ernst! Oder: Sentire aude!1 Bediene dich deines 
Gefühls! Mit einer solchen Akzentuierung des Gefühls stehen diese Ratschläge 
jedoch im starken Kontrast zu jener Verhältnisbestimmung von Denken und 
Fühlen, wie sie bis heute in lehramtlichen Dokumenten oder theologischen 
Reflexionen vorgenommen wird und dabei, insbesondere im Kontext sittlicher 
Urteile, überwiegend vom Vorrang der Vernunft geprägt ist: Denken und Fühlen 
bilden zwei getrennte Sphären, wobei die Vernunft stets Oberhand zu behalten 
hat, während Gefühle meist als affektive Störfaktoren rationaler Abwägung und 
moralischer Ordnung gelten.

Offenbar haben wir es also mit einer gewissen Diskrepanz zwischen Alltag/
Praxis und Theorie zu tun, welche die Ethik konfrontiert: Lässt sich das Ver-
hältnis von Denken und Fühlen wirklich nur zugunsten einer der beiden Seiten 
lösen? Oder wäre auch eine Verschränkung denkbar? Kurz: Zwingt der Alltag die 
Theorie nicht doch dazu, die Rolle unserer Gefühle neu zu reflektieren? 

276

Junge Theologie

Stephanie Höllinger | Mainz

geb. 1989, Dr. theol., wiss. Mitarbeiterin am 
Lehrstuhl für Moraltheologie der Johannes 
Gutenberg-Universität Mainz

stephanie.hoellinger@uni-mainz.de



Eine mögliche Quelle für eine solche Reflexion lässt sich z.B. auch in der christ-
lichen Spiritualität orten, die nicht zuletzt aufgrund ihrer Sensibilität für das In
nenleben wertvolle Impulse für eine Würdigung und gelingende Integration der 
Gefühlswelt bieten kann. Um sich deshalb ersten Antworten anzunähern, soll 
anhand des Katechismus der Katholischen Kirche (KKK) zuerst das lehramtliche 
Verständnis von Gefühl (als a-rationaler Affekt) näher ausgeführt und dann der 
deutlich anders gelagerten Auffassung der „Seelenbewegungen“ in den Geistli­
chen Übungen (GÜ) des Ignatius von Loyola gegenübergestellt werden.

Vom affektiven Störfaktor (Katechismus) …

Im Abschnitt zur „Sittlichkeit der Leidenschaften“ (KKK 1762–1775) heißt es in 
der Nummer 1768: „Die Leidenschaften sind sittlich gut, wenn sie zu einer gu-
ten Handlung beitragen; schlecht, wenn das Gegenteil der Fall ist. Der rechte 
Wille ordnet die sinnlichen Regungen, die er sich zu eigen macht, auf das Gute 
und auf die Seligkeit hin; der schlechte Wille erliegt den ungeordneten Leiden-
schaften und steigert sie.“ Oder mit KKK 1767 ausgedrückt: „Die Leidenschaften 
sind an sich weder gut noch böse. Sie werden nur in dem Maß sittlich bestimmt, 
als sie der Vernunft und dem Willen unterstehen.“ Gefühle sind in diesem Sinne 
also sittlich „neutral“, d.h. sind demnach nicht per se gut oder schlecht. Von 
wesentlicher Bedeutung für das Urteil ist stattdessen der (un-)vernünftige Um-
gang mit den Gefühlen. Nicht Angst, Scham oder Freude selbst sind der eigentli
che Gegenstand der sittlichen Beurteilung, sondern vielmehr deren scheiternde 
bzw. gelingende Regulierung durch die menschliche Vernunft.

Insofern ist für die sittliche Beurteilung von Gefühlen stets ihr Verhältnis 
zum Verstand ausschlaggebend, wobei ihre Unterordnung unter das Denken ent-
scheidet, ob das Fühlen sittlich „gut“ oder „schlecht“ ist. Die Vernunft soll unser 
Handeln folglich stets anleiten. Deshalb sind auch Gefühle mittels der Tugenden 
„des Verstandes und des Willens, die unser Tun regeln, unsere Leidenschaften 
ordnen und unser Verhalten der Vernunft und dem Glauben entsprechend len-
ken“ (KKK 1804), zu bändigen und ggf. zu korrigieren. Sittlich vollkommen sind 
Handlungen allerdings erst, wenn „der Mensch nicht allein durch seinen Willen, 
sondern auch durch sein Herz zum Guten bewogen wird“ (KKK 1773), das Ge-
fühl somit im Einklang mit dem Willen bzw. Verstand des Menschen steht und 
ihn dadurch ergänzt, sozusagen komplettiert. Ziel ist nicht eine prinzipielle Lei-
denschaftslosigkeit, sondern die Beherrschung der Gefühle durch die Vernunft 
und damit letztlich die Übereinstimmung bzw. Synchronisation des Fühlens mit 
dem Denken.

277

Sentire aude



2	 Sowohl in philosophischen als auch human- und sozialwissenschaftlichen Arbeiten erfährt die 
Beschäftigung mit Gestalt und Funktion von Gefühlen bzw. Emotionen seit den 1980er-, 1990er-
Jahren (wieder) hohe Aufmerksamkeit. Innerhalb der (deutschsprachigen) Theologie findet die 
jüngere Emotionsforschung bisher jedoch kaum Rezeption. Ausnahmen sind z.B. C. Breitsameter, 
Die Semantik „moralischer Gefühle“ zwischen Aktion, Reaktion und Interaktion, in: MThZ 66/3 (2015), 
243–256; M. Rosenberger, Mit beherzter Vernunft. Fühlen und Denken in ihrer Bedeutung für das sittliche 
Urteil, in: MThZ 53/1 (2002), 59–72.

Womit aber lässt sich diese tiefe Skepsis bzw. Voreingenommenheit gegenüber 
dem Gefühl erklären? Erste Hinweise auf diese Frage kann die Begriffswahl in-
nerhalb des KKK liefern, worin ja vornehmlich von „Leidenschaften“, „Gemüts-
bewegungen“ oder „Regungen“ gesprochen wird. Dies deckt sich mitunter mit 
jenem Sprachgebrauch, der bis weit in die frühe Neuzeit dominant war und un-
ter „Passionen“ vor allem ein Phänomen begreift, das eine Person ohne eigenes 
Zutun „überkommt“, ihr „widerfährt“, sie „ergreift“ und so zu „erleiden“ ist. 
Passionen sind etwas, das dem Menschen „zufällt“, d.h. stehen für das Zufällige, 
für das Ungeordnete. Gerade im Bereich des Sittlichen wird dieses Zufällige lehr-
amtlich jedoch bis in die Gegenwart als eine massive Bedrohung der Ordnung 
aufgefasst, wird das Gefühl zu einem unberechenbaren (Stör-)Faktor, sofern es 
nicht durch Denken beherrscht wird. Nur die (ordnende) Vernunft kann vor 
einem solchen Hintergrund eine sittliche Ordnung garantieren.

… zum moralischen Indikator (Geistliche Übungen)

Trotz des zweifellos affektiven Charakters von Gefühlen, weisen viele neuere 
Forschungen2 darauf hin, dass die Definition des Gefühls als rein a-rationaler 
Störfaktor einseitig bleibt und somit zu kurz greift. Begründet wird diese Kritik 
u.a. mit dem Umstand, dass wir Angst, Scham oder Freude (meist) nicht ohne 
nennenswerten Grund oder Anlass empfinden, sondern weil wir auf unsere Um-
gebung reagieren, sie als furchterregend, beschämend, erfreulich erleben. Ge-
fühle nehmen also Bezug zu unserer Außenwelt, antworten auf jene Dinge, Per-
sonen oder Situationen, die uns als Individuen jeweils unmittelbar anrühren. 
Dabei bleiben sie jedoch keine neutralen Antworten, sondern liefern für ge-
wöhnlich eine Bewertung. Sich z.B. vor einem wilden Raubtier zu fürchten, 
signalisiert: Diese Situation stellt eine Bedrohung dar! Gefühle besitzen demzu-
folge eine eigene Rationalität, die Urteilen und Handeln immer schon beein-
flusst, d.h. in der Praxis de facto durchaus Relevanz entfaltet, ohne damit aber 
per se Störfaktor sein zu müssen.

Für die Ethik hat diese Einsicht wichtige Implikationen: Hat man den sitt-
lichen Umgang mit Gefühlen in der Vergangenheit meist auf deren Beherr-
schung durch die (ordnende) Vernunft beschränkt, werden sie heute vermehrt 
als zentrale Anhaltspunkte für moralisches Urteilen und Handeln begriffen. In 
diesem Sinne sind Gefühle stets Werterfahrungen, bieten uns Ausdeutungen 

278

Junge Theologie



unserer Wirklichkeit an. Was wir etwa in einer konkreten Situation empfinden, 
kann unser sittliches Urteil aus gutem Grund prägen, kann neben der bloßen 
Vernunftabwägung zusätzliche Orientierung für unsere Entscheidungen liefern. 
Die im KKK bis heute vorgelegte Fixierung auf die Regulierung des Gefühls durch 
den Verstand wird dieser gefühlten Rationalität jedoch nicht gerecht. Wie aber 
könnte eine Alternative dazu aussehen? Wie lassen sich diese Einsichten nun in 
eine Verhältnisbestimmung von Vernunft und Gefühl integrieren? Eindrucks-
volles Beispiel hierfür liefert Ignatius von Loyola (1491–1556) in seinen Geistli­
chen Übungen.

Ignatius fasst Denken und Fühlen darin nicht zwangsläufig als ein Gegen-
satzpaar auf. Vielmehr haben in seiner Spiritualität neben der Vernunft auch 
„Seelenbewegungen“ ihren festen Platz, ja – mehr noch – gelten bei Ignatius so-
gar als „unersetzliche Indikatoren für die eigene Urteilsbildung“3, als eigens zu 
berücksichtigende „Indikatoren dafür, was in einer Situation zu tun richtig oder 
besser ist“4. Die ignatianische Unterscheidungslehre erschöpft sich daher nicht 
in einseitiger Vernunftbetätigung, sondern umfasst auch die bewusste Wahrneh-
mung und kritische Überprüfung innerer Gefühlsregungen als eigenständiger 
Informations- und Deutungsquelle. Im Unterschied zum KKK besitzen Gefühle 
für Ignatius sittlichen Eigenwert, können „Klarheit und Einsicht“ (GÜ 176) be-
fördern und so Orientierung bei der Urteilsbildung bieten.

Gefühlsregungen gelten demnach als wichtige Hilfsmittel, um die „richtigen“ 
Entscheidungen zu treffen. Bei Ignatius wird dies besonders in der zweiten der 
insgesamt drei „Wahlzeiten“ (GÜ 175–188) deutlich: Denn in dieser Wahlzeit 
geht es in erster Linie darum, auf die inneren Seelenbewegungen zu achten – 
und sie ferner anzunehmen oder abzuweisen (GÜ 313). Nicht jede Regung ist 
hilfreich bzw. sittlich „gut“ und kann zum Maßstab eigener Urteilsbildung wer
den. Eine Entscheidung in dieser Phase setzt daher eine Unterscheidung der 
Geister (GÜ 313–336) voraus, welche vor allem die Klärung zur Aufgabe hat, ob 
die jeweiligen Regungen auch auf Gott hinzielen, nachhaltig zur Tröstung und 
damit zur „Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe“ (GÜ 316) führen. Die 
Tröstung kann als sittlicher Maßstab dienen; wo hingegen allein Trostlosigkeit 
empfunden wird, sind „Änderungen“ (GÜ 318) bewusst zu vermeiden. Anders 
als im KKK sind Gefühle daher keine bloß a-rationalen, ethisch „neutralen“ Re-
gungen. 

Als Werterfahrungen bzw. -deutungen der Wirklichkeit können Gefühle 
auch selbst eine eigenständige Bedeutung für die persönliche Urteilsbildung 
entfalten. Gefühle gelten nicht mehr zwingend als affektive Bedrohung der sitt-

3	 M. Rosenberger, Mit beherzter Vernunft, 69 [s. Anm. 2].
4	 B. Niederbacher, Emotion und Entscheidung. Erkenntnistheoretische Bemerkungen zur kognitiven Funk­

tion affektiver Zustände in den Geistlichen Übungen von Ignatius von Loyola, in: ZKTh 135/2–3 (2013), 
212–229, hier: 213.

279

Sentire aude



lichen Ordnung, sondern werden als u.a. rationale Indikatoren für ethische Ent-
scheidungen wahr- und ernst genommen. Deshalb kann sich auch der Umgang 
mit dem Gefühl nicht auf seine Beherrschung durch bzw. Angleichung an die 
Vernunft zur Erlangung sittlicher Vollkommenheit wie etwa im KKK beschrän-
ken. Vielmehr zielt Ignatius auf eine wechselseitig (!) vollzogene Synchronisation 
von Denken und Fühlen: So wie die Regungen in ihrer Ausrichtung auf Tröstung 
bzw. Trostlosigkeit in der zweiten Wahlzeit unter Einsatz der Vernunft zu unter-
scheiden sind, so ist die dritte (unbewegte) Wahlzeit nur angezeigt, wenn sonst 
keine Wahl getroffen werden kann (GÜ 178), und wird z.B. gerade im Pilgerbe­
richt mehrfach auf das Gefühl (PB 22–25) zurückgelenkt.5

Mit dem KKK teilt Ignatius also die Absicht einer Übereinstimmung von Den-
ken und Fühlen. Die Herstellung dieser Übereinstimmung erfolgt aber nicht 
durch Anpassung des Fühlens an das Denken, sondern durch gegenseitige Prü-
fung und Justierung. Ignatius legt damit eine Deutung des Gefühls vor, die trotz 
manch offener Frage6 eine hohe Anschlussfähigkeit an die Erkenntnisse der mo-
dernen Emotionsforschung aufweist, bisher aber kaum in lehramtlichen Doku-
menten wie theologischen Reflexionen weiter vertieft worden ist. Als Werterfah-
rungen besitzen Gefühle Ignatius zufolge eine ihnen eigentümliche Rationalität, 
welche die sittliche Urteilsbildung „informieren“, Entscheidungen folglich durch-
aus rechtfertigen kann. Ihr Verhältnis zur Vernunft lässt sich deshalb nicht auf 
Unterordnung und Angleichung reduzieren, sondern ist als komplementäre Be-
ziehung zu beschreiben, die u.a. besagt: Sentire aude! Habe Mut, dich (neben dei-
nes Verstandes) auch des Gefühls zu bedienen!

5	 Auch K. Rahner und P. Knauer stimmen darin überein, dass es Ignatius vor allem um die zweite 
Wahlzeit geht. Im Unterschied zur dritten Zeit der „Objektivation“ soll nach P. Knauer in der Zeit 
der „Subjektivation“ der zuerst rational identifizierte und abgewogene Gegenstand nochmals auf 
das eigene „innere Echo“ hin überprüft werden. Vgl. P. Knauer, Die Wahl in den Exerzitien von Igna­
tius von Loyola. Vom Geistlichen Tagebuch und anderen ignatianischen Schriften her gesehen, in: ThPh 
66/3 (1991), 321–337, bes. 326f.330; K. Rahner, Das Dynamische in der Kirche (QD 5). Freiburg i. Br. 
1958, bes. 90–93.

6	 Offen bleibt in den GÜ z.B. die Klärung und Darlegung jener Kriterien, welche die Angemessenheit 
der Gefühlsregungen bestimmen, d.h. entscheiden, welche Gefühle zu „wahrer“ und damit zu 
nachhaltiger „Tröstung“ bzw. „Trostlosigkeit“ führen.

280

Junge Theologie


