Reflexion

Jaime Tatay SJ | Madrid

Dr. theol., Professor fiir Sozialethik an der
Universidad Pontificia Comillas, Madrid,
Schriftleiter der Zeitschrift ,Razén y Fe”

jtatay@comillas.edu

Versshnung mit der Schopfung”

Unter der gemeinsamen Schirmherrschaft von Patriarch Bartholomaus 1., Papst
Franziskus und dem Erzbischof von Canterbury, Justin Wellby, fand am 2. und 3.
September 2016 an der Aristoteles-Universitdt Thessaloniki eine internationale
Konferenz mit dem Titel , Die ganzheitliche Okologie als neuer Weg zur Versoh-
nung” statt.! Der Konferenztitel zeigt die wachsende Bedeutung einer ganzheitli-
chen Okologie fiir das christliche Sozialdenken und fiir die 6kumenische Bewegung.
Gleichzeitig wird sichtbar, wie zentral der Begriff der Versohnung in diesem neuen
Denkhorizont ist. In einer danach veroffentlichten Erklarung heifdt es: ,Die Be-
deutung des 6kologischen Engagements aller Christen ist von unschétzbarem
Wert. In dieser krisenhaften Welt konnen Christen — wo die Politiker versagen —
auf lokaler und globaler Ebene eine wirksame Inspiration teilen. Wir kénnen
hierzu auf das orthodoxe Prinzip von ,Versohnung’ (Menschen untereinander,
mit der Schopfung, mit Gott) sowie auf den Willen zum Aufbau einer ,Zivilisati-
on der Liebe’, die Paul VI. und dem hl. Johannes Paul II. so am Herzen lag, bau-
en. Letztere meint eine Zivilisation des Respekts fiir die Wiirde der menschlichen
Person in allen Bereichen, inklusive seiner eschatologischen Berufung.“?

Okumenische Aufgabe und kirchliche Sendung

Die Suche nach Versohnung mit der Schopfung seitens der christlichen Kirchen
beginnt schon vor der Konferenz von Thessaloniki. Bereits 1997 hatte die Zweite

*  Erstver6ffentlichung in: Manresa 91 (2019), 353-362. Ubersetzung: Herbert Wasserbauer. Der Text
wurde — vor allem im Anmerkungsteil — leicht gekiirzt.

1 Vgl. C. M. G. Sereti, The Contribution of Ecumenical Patriarch Bartholomew to the Configuration of an
Ecumenical ,Integral Ecology’, in: The Ecumenical Review 71 (2019), 217-626.

2 A Turning Point in the Ecumenical Efforts for Integral Ecology. Thessaloniki (07.09.2016), URL: http://
www.icforum.org/sites/icf.iofc.org/files/media/document/20/2016-aiesc-thessaloniki-english-press-
release-2.pdf (Stand: 01.06.2021).

282



Schopfung

Europdische Okumenische Versammlung in Graz unter dem Titel ,Versdhnung—
Gabe Gottes und Quelle neuen Lebens” die Wichtigkeit der Ergreifung von Maf3-
nahmen betont, um der Zerstorung der Natur Einhalt zu gebieten. Ihren Aus-
gang nehme die Bewahrung der Schopfung demnach vom christlichen Zeugnis fiir
die Versohnung.?

Auch fiir Benedikt XVI. ist christliches Nachdenken iiber Okologie letzten
Endes in der Dynamik von Versbhnung verortet. In einer seiner wichtigsten Bot-
schaften in Bezug auf die Okologie schreibt er: , Willst du den Frieden fordern, so
bewahre die Schipfung. Das Streben nach Frieden seitens aller Menschen guten
Willens wird gewiss dadurch erleichtert, daf$ sie gemeinsam die untrennbare Be-
ziehung zwischen Gott, den Menschen und der ganzen Schopfung anerkennen.
Von der gottlichen Offenbarung geleitet und im Einklang mit der Tradition der
Kirche leisten die Christen dazu ihren Beitrag. Sie sehen den Kosmos und seine
Wunder im Licht des Schopfungswerks des Vaters und des Erlosungswerks Chris-
ti, der mit seinem Tod und seiner Auferstehung ,alles im Himmel und auf Erden’
(Kol 1,20) mit Gott versohnt hat.“* Die von Papst Franziskus fiinf Jahre nach der
Botschaft seines Vorgidngers verttfentlichte Enzyklika Laudato Si’ (LS)> baut dem-
nach auf einer reichen vorangegangenen pépstlichen Lehre auf. Sie speist sich
aus einer langen theologischen Reflexion tiber die Schépfung und einem frucht-
baren 6kumenischen Dialog (LS 8f.), der in der 6kologischen Herausforderung
einen bedeutsamen Ort der Begegnung gefunden hat.

Vers6hnung mit der Schépfung und ignatianische Spiritualitat

Die Vielfalt an Zugdngen zur 6kologischen Frage — auch aus christlicher Perspek-
tive — ist uniiberschaubar gro. Seit dem Aufkommen der Oko-Theologie® gegen
Ende der 1960er-Jahre waren Anthropologie, Christologie, Ethik, Theodizee,

3 Zweite Europiische Okumenische Versammlung. Verséhnung — Gabe Gottes und Quelle neuen Lebens. Graz
1997, URL: http://oikoumene.net/home/regional/graz/graz.zeugnis/index.html (Stand: 01.06.2021).
Zur Abschlusserklarung habe ich bereits frither ausgefiihrt, dass ,die Versohnung — der hermeneu-
tische Schliissel zum Dokument — als organischer Prozess verstanden wird, der soziale, wirtschaft-
liche, politische, religiose und 6kologische Elemente umfasst. Umweltzerstorung kann demzufolge
nicht nur als technologische Funktionsstorung verstanden werden, sondern auch als Nichtbefol-
gung des gottlichen Auftrags, ,die Schopfung mit Respekt zu behandeln und an der Bewahrung
ihrer Unversehrtheit mitzuarbeiten’”, vgl. J. Tatay, Ecologia integral. La recepcion catolica de la sosteni-
bilidad: 1891 (RN) — 2015 (LS) (BAC). Madrid 2018, 201.

4 Benedikt XVI., Botschaft zur Feier des Weltfriedenstag 2010, URL: http://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20091208_xliii-world-day-peace.html,
Nr. 14 (Stand: 01.06.2021).

5 Fir Eloi Leclerc, renommierter Exeget des LS inspirierenden Sonnengesangs, stellt , die tiefgriindige
Versohnung des Menschen mit der Ganzheit seiner Seele (...) eine ,Dichtkunst’ der Versohnung im
Menschen dar, namlich die hochsten Absichten (das Streben nach dem Hoéchsten) und die Beziige
nach unten, dem Dunklen, mit der ,Mutter Erde’”; vgl. ders., El cdntico de las criaturas. Oniate 1988,
51.

6 Vgl. T. Clark, Befriending the Earth. A Theology of Reconciliation between Humans and the Earth. Mystic/
CT 1991; C. Deane-Drummond, Eco-theology. London 2008, 81-178.

283



Reflexion

Pneumatologie und Spiritualitit die tiblichen Anwege zu diesem neuen For-
schungsfeld. In diesem Artikel nehmen wir eine einzige Kategorie (Versohnung)
aus einer singuldren spirituellen Tradition (der ignatianischen), um tiiber eine
komplexe Herausforderung nachzudenken, zu der es zusitzlich komplementarer
wissenschaftlicher, politischer, sozialer, psychologischer und anthropologischer
Analysen bediirfte.” Spirituelle Traditionen konnen zur gegenwartigen Nachhal-
tigkeitsdebatte nur Teile beitragen. Dennoch kdénnen sie die vielfdltigen Fragen,
die durch die Zerstorung der Natur aufgeworfen werden, erhellen. Der heilige
Ignatius hat die Idee von Versohnung theologisch nicht entfaltet und den Be-
griff nur selten verwendet. Die ignatianische Sicht auf die Versohnung mit der
Schopfung weist wenigstens sieben Dimensionen auf: Empfindsamkeit, Reue,
Askese, Erkenntnis, Zuneigung, Einwurzelung und jene der Utopie. In der Folge
wollen wir diese ausfiihrlich darlegen.

prosoché — Versshnung durch Empfindsamkeit (GU 121)

Einer der wichtigsten Beitrdge, die Spiritualitdt zur 6kologischen Debatte leisten
kann, ist die Eintibung der Kontemplation, das Pflegen einer durchgingigen
Wachsamkeit fiir die uns umgebende Realitdt. Wir leben in einem kulturell he-
rausfordernden Kontext, der standiger Verdnderung unterworfen ist und der
von Ablenkung und fortwidhrender Stimulierung der Sinne gekennzeichnet ist.
In diesem Umfeld ist Aufmerksamkeit eines unserer wertvollsten Giiter.® Die
erste Aufgabe der Versohnung betrifft unsere eigene Empfindsamkeit: die Fa-
higkeit, fokussiert zu bleiben, um unsere fiinf Sinne (GU 121) zu einer ruhigen,
stimmigen und harmonischen Einheit zusammenzufiihren.

Die Monchsviter bezeichneten die Wachsamkeit (prosoché) als den Schluss-
stein jeglichen Verstehens und aller spirituellen Intelligenz. Die Aufmerksam-
keit zu sammeln, um zu sehen, zu schmecken, zu riechen, zu héren und zu ertas-
ten (GU 121-126) wird zu einer vorrangigen Aufgabe, um Zugang zum tieferen
Sinn biblischer Texte zu gewinnen, aber auch um die Schépfung in ihrer ganzen
Tiefe zu betrachten. Die Geistlichen Ubungen sind eine authentische Schule der
Aufmerksamkeit und der Sinne. Jesus selbst, den man ab dem Beginn der zwei-
ten Woche betrachtet, wird zum Meister in dieser Kunst: ,,Der Herr konnte an-

7 In der Struktur folge ich D. E. Christie, The Blue Sapphire of the Mind. Notes for a Contemplative Eco-
logy. Oxford 2013. Zur Interpretation von LS anhand von sechs zentralen Kategorien der ignatia-
nischen Spiritualitat — humildad (Demut), agradecimiento (Dank), reconciliacion (Versohnung), lucidez
(Klarheit), sobriedad (Niichternheit), accion (Handeln) - s. J. Tatay, Una lectura ignaciana de la Laudato
Si, in: Manresa 87 (2015), 327-338. S. ebenfalls J. Tatay / C. Devitt, Sustainability and interreligious
dialogue, in: Islamochristiana 43 (2017), 123-139; J. Tatay / B. Daelemans, Ternura y generosidad para
una espiritualidad socio-ambiental, in: Revista de espiritualidad 77 (2018), 319-342.

8 S.dazu T. Wu, The Attention Merchants: From the Daily Newspaper to Social Media. How Our Time and
Attention Is Harvested and Sold. New York 2016.

284



Schopfung

dere auffordern, auf die Schonheit zu achten, die es in der Welt gibt, denn er
selbst war in standigem Kontakt mit der Natur und widmete ihr eine von Liebe
und Staunen erfiillte Aufmerksamkeit.” (LS 97)

Im tibertragenen Sinn wies Franziskus darauf hin, dass wir ,die Umweltzer-
storung nicht sachgemaf angehen konnen, wenn wir nicht auf Ursachen ach-
ten, die mit dem Niedergang auf menschlicher und sozialer Ebene zusammen-
hidngen” (LS 48). Die Ursachen sind komplex: innere und duflere, materielle
und spirituelle. Um urteilen und entsprechend handeln zu kdénnen, bediirfen
wir einer 6kologischen Alphabetisierung und eines ruhigen Denkens: ,,Ohne
Zweifel ist eine stindige Aufmerksamkeit notig, die alle implizierten ethischen
Aspekte berticksichtigen ldsst.” (LS 135)

penthos - Verséhnung durch Tranen der Reue (GU 55)

Die Bufstrauer und die Gabe der Tranen (penthos) ist eine spirituelle Praxis, die
tief in der christlich-mystischen Tradition verwurzelt ist. Sie ist zentral, um
der Umweltzerstorung Einhalt zu gebieten. Papst Franziskus bringt es auf den
Punkt: ,Das Ziel ist nicht, Informationen zu sammeln oder unsere Neugier zu
befriedigen, sondern das, was der Welt widerfahrt, schmerzlich zur Kenntnis
zu nehmen, zu wagen, es in personliches Leiden zu verwandeln, und so zu er-
kennen, welches der Beitrag ist, den jeder Einzelne leisten kann.” (LS 19) Wo
sich jemand der Auswirkungen unseres Handelns auf die Umwelt bewusst wird,
bewegen sich die emotionalen Reaktionen von intensiver Sorgsamkeit und
Mitgefiihl Giber empfundenen Schmerz und Empdrung bis hin zu einer diffusen
Niedergeschlagenheit.’ ,[W]as der Welt widerfahrt (...) in personliches Leiden
zu verwandeln”, ist eine unverzichtbare Aufgabe im Prozess der Versohnung mit
der Schopfung. Dieser braucht jedoch Besonnenheit und Begleitung, um nicht
in Erschopfung, Hoffnungslosigkeit oder Entmutigung zu landen, wohin die
okologische Sorge oftmals auch fiihrt.°

In diesem Sinn konnen Bufpraktiken wie die Beichte oder das ,Jubeljahr” ei-
nen Weg weisen, um diese unausweichliche Dimension der Versohnung mit der
Schopfung anzugehen.!' Um die zerstorte Beziehung wiederherzustellen, bedarf
es einer 0kologischen Bekehrung, konkret: ,,Barmherzigkeit Gottes fiir die Um-

9 Vgl. S. W. Nicholsen, The Love of Nature and the End of the World. The Unspoken Dimensions of Envi-
ronmental Concern. Cambridge 2001.

10 Vgl. H. Librova / V. Pelikan, Ethical motivations and the phenomenon of disappointment in two types of
environmental movements: Neo-environmentalism and the Dark Mountain Project, in: Environmental
Values 25/2 (2016), 167-193.

11 S. dazu M. Carbajo Nufiez, Pecado ecologico y reconciliacion sacramental, in: Franciscanum 171 (2019),
193-212.

285



Reflexion

weltsiinden suchen, die wir bisher noch nicht zu erkennen und zu beichten
wussten”.’? Als Christ(inn)en kdnnen wir dabei auf eine reichhaltige und weise
Tradition der Buflpraxis zurtickgreifen. Es gilt, unsere Fehler, Stinden und Nach-
lassigkeiten zu erkennen, sich von Herzen zu bekehren und von innen heraus
zu verdndern: , Um diese Versohnung zu verwirklichen, miissen wir unser Leben
priifen und erkennen, auf welche Weise wir die Schopfung Gottes durch unser
Handeln und durch unsere Unfdhigkeit zu handeln geschddigt haben. Wir miis-
sen eine Umkehr bzw. einen Wandel des Herzens erfahren.” (LS 218)

askesis — Versshnung durch Askese (GU 23)

Die asketische Dimension ist nicht in erster Linie als Verzicht, sondern als Chan-
ce zu verstehen. Sie ermoglicht, mit gréflerem Tiefgang den Geschenkcharak-
ter alles Geschaffenen wahrzunehmen, um Zugang zu seinem sakramentalen
Charakter zu gewinnen. Papst Franziskus brachte dies anhand eines Zitats von
Patriarch Bartholomdus I. zum Ausdruck: ,Er schlug uns vor, vom Konsum zum
Opfer, von der Habgier zur Freigiebigkeit, von der Verschwendung zur Fahigkeit
des Teilens tiberzugehen, in einer Askese, die ,bedeutet, geben zu lernen und
nicht blof8 aufzugeben. Es ist eine Weise des Liebens, schrittweise von dem, was
ich mochte, zu dem tiberzugehen, was Gottes Welt notig hat. Es ist eine Befrei-
ung von Angstlichkeit, Habgier und Zwang'.“ (LS 9)

Askese wird so — wie das Jubeljahr - zu einer dreifachen Ubung der Verséh-
nung: mit Gott, mit sich selbst und mit der geschaffenen Welt; eine Ubung, die
an die Wurzeln authentischen Menschseins zuriickfiihrt. Fiir den orthodoxen
Theologen John Chryssavgis ist ,[d]as Ziel von Akese (...) Maf3halten, nicht Un-
terdriickung. Thr Inhalt ist positiv, nicht negativ. Sie ist auf Dienst ausgerichtet,
nicht auf Egoismus; auf Versbhnung, nicht Selbstverleugnung. Ohne Askese ist
niemand authentisch Mensch“®.

Die Suche nach dem, was authentisch menschlich ist, ist auch eines der Ziele
der ignatianischen Tradition. Wenn Ignatius der/dem Ubenden im Prinzip und
Fundament beztiglich ,der Dinge” auftrdgt, diese soweit zu gebrauchen, ,als sie
ihm fiir sein Ziel helfen“ (GU 23), 14dt er uns nicht zu einer utilitaristischen Ab-
wigung oder einer rein asketischen Ubung ein, sondern zu einer Haltung der
Klugheit, der Weisheit und des Maf3haltens. Die asketische Dimension der Ver-
sohnung mit der Schopfung fiihrt letzten Endes zu einem informierten und wei-

12 Papst Franziskus, Botschaft zum Weltgebetstag fiir die Bewahrung der Schopfung , Erweisen wir unserem
gemeinsamen Haus Barmherzigkeit” (01.09.2016), URL: http://www.vatican.va/content/francesco/
de/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20160901_messaggio-giornata-cura-
creato.html (Stand: 01.06.2021).

13 J. Chryssavgis, A New Heaven and a New Earth. Orthodox Theology and an Ecological World View, in:
The Ecumenical Review 62/2 (2010), 218.

286



Schopfung

sen Erkennen. Dies leitet uns zur ndchsten Dimension: Christlich verstandene
Versohnung verweist auf einen Modus der Erkenntnis und des Erfassens von
Wirklichkeit.

logos — Versshnung durch Erkenntnis (GU 104)

Versbhnung muss danach fragen, wie wir Wissen erlangen und organisieren.
Versohnung mit der Schopfung impliziert ndmlich eine ,6kologische Weise

des Denkens“™. Einer der Hauptgriinde fiir die aktuellen Entwicklungen, die
geradewegs in den dkologischen Bankrott fiihren, liegt in der Moderne, jenem
Zeitalter, das der naturwissenschaftlich-technischen Vernunft den Vorzug gibt
und den symbolischen, dsthetischen und sakramentalen Wert der Natur gerin-
ger schdtzt. Die gegenwartige Kultur, ein Erbe der Aufkldrung, rdumt dem natur-
wissenschaftlich-technischen Zugang aufgrund seines offensichtlichen Erfolgs
fast ausschlie8liche Autoritdt ein. Diese tiberméfiige Betonung einer einzelnen
Dimension von Erkenntnis fiihrt zu einer verzerrten Wahrnehmung der Wirk-
lichkeit - sie wird , entzaubert”, wie Max Weber es formulierte. Damit wird die
Moglichkeit ausgeschlossen, dass es einen der Natur innewohnenden eigenen
Logos geben konnte. Demgegeniiber beharren spirituelle Traditionen auf der
Notwendigkeit, nach Weisheit zu suchen. Diese Art der Erkenntnis vermag auch
ethische, dsthetische und spirituelle Aspekte miteinzubeziehen. Papst Franziskus
schreibt dazu: ,Die wirkliche Weisheit, die aus der Reflexion, dem Dialog und
der grofdherzigen Begegnung zwischen Personen hervorgeht, erlangt man nicht
mit einer blofien Anhdufung von Daten, die sdttigend und benebelnd in einer
Art geistiger Umweltverschmutzung endet.” (LS 47)

Die Versohnung mit der Schopfung beinhaltet letztlich auch einen erkennt-
nistheoretischen Aspekt, den wir nicht iibersehen diirfen. Zu Beginn der Geistli-
chen Ubungen bemerkt Ignatius von Loyola: , Nicht das viele Wissen sittigt und
befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-Dinge-Verspiiren-und-Schmecken”
(GU 2). Spiter empfiehlt er, um ,innere Erkenntnis von soviel empfangenem
Guten [zu] bitten” (GU 233). Dies ist eine Art des Wissens, das weit iiber Daten
und Fakten hinausgeht und sich als essentiell erweist, um in der Natur das Ge-
schenk der Schopfung zu erkennen.

Papst Franziskus zielt auf eine holistische und interdisziplindre Erkenntnis
ab. Das erfordert die Herausforderung der Nachhaltigkeit: ,Eine Wissenschaft,

14 Fiir Timothy Morton ,zeigt uns die Okologie, dass alle Wesen untereinander verbunden sind. Das
6kologische Denken ist eine Analyse der Interkonnektiviit. Okologisches Denken ist ein Nachden-
ken iiber die Okologie aber auch eine dkologische Weise des Denkens*; vgl. ders., El pensamiento
ecoldgico. Barcelona 2018, 24.

287



Reflexion

die angeblich Losungen fiir die grofien Belange anbietet, miisste notwendiger-
weise alles aufgreifen, was die Erkenntnis in anderen Wissensbereichen hervor-
gebracht hat, einschliefdlich der Philosophie und der Sozialethik.” (LS 110)

eros — Versdhnung durch liebevollen GroBmut (GU 5)

Versohnung mit der Schopfung bendtigt eine liebevolle Beziehung zu ihr.

Eine solche auszubilden und zu pflegen war stets das Ziel der Pfadfinderbewe-
gung. Sie ist aber auch eine Uberzeugung des biblischen Glaubens, der in der
Schopfung die liebevolle, grofiziigige und greifbare Gegenwart des Schopfers
wahrnimmt. In einem ldndlichen Umfeld sind diese liebevollen Beziehungen
vorhanden, in immer stddtischer gepriagten Gesellschaften sind sie hingegen
erst noch zu kultivieren. Ohne in die Falle von naiver und romantisierender
Idealisierung zu tappen oder die Aspekte von Chaos und Gewalt in der nattir-
lichen Welt auszuklammern, tragt uns Papst Franziskus auf, neu liebevolle Be-
ziehungen mit der Schépfung aufzubauen: ,Da alle Geschdpfe miteinander ver-
bunden sind, muss jedes mit Liebe und Bewunderung gewtirdigt werden, und
alle sind wir aufeinander angewiesen.” (LS 42) Franz von Assisi, der Inbegriff
der/des mit der Schopfung versohnten Gldubigen, wird auch zum Vorbild einer
liebevollen Achtsamkeit, die aus einer innigen Beziehung mit der Schépfung
erwachst: ,Seine Reaktion war weit mehr als eine intellektuelle Bewertung oder
ein wirtschaftliches Kalkiil, denn fiir ihn war jedes Geschopf eine Schwester
oder ein Bruder, ihm verbunden durch die Bande zirtlicher Liebe.” (LS 11) Sorg-
samkeit und Verantwortlichkeit gehen aus der liebevollen Verbundenheit her-
vor, die wir mit einer Person oder einer geschaffenen Wirklichkeit pflegen. Man
respektiert und kiimmert sich nur um etwas oder jemanden, das/den man kennt
und liebt. Oftmals ist das Affektive das Effektive.

Ignatius regt keine ,liebevolle” Verbindung zur Schépfung an, wie es Franz
von Assisi tut. Aber in den Vorbemerkungen zu den Geistlichen Ubungen spricht
er von der Notwendigkeit, sich liebevoll auf die betrachtete Realitédt einzulassen.
Liebevolle Zuneigung in der Betrachtung der Schopfung hilft uns zur Verséh-
nung mit ihr.

topos — Versohnung durch Einwurzelung (GU 112.114)

Die Verbindung zum Ort, an dem wir wohnen, ist eine Dimension der Versoh-
nung mit der Schopfung, der im Laufe der letzten Jahrhunderte in der Spiritua-
litat wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Dennoch ist sie Teil der christli-
chen Tradition und gewinnt innerhalb und auflerhalb der Kirche an Bedeutung.
Es geht um die Verwurzelung im von uns besiedelten Territorium (fopos). Das

288



Schopfung

Haus (oikos), das wir mit unserem engsten Lebensumfeld teilen, ist im engeren
Sinn des Wortes zu bewohnen." Diese Einladung schwingt im monastischen
Geliibde der stabilitas loci mit. Aber es braucht eine neue Sinngebung, um neuen
gesellschaftlichen Entwicklungen zu entsprechen. Dies erfordert eine Relokali-
sierung von Wirtschaft und von sozialen Beziehungen. Die wenigsten von uns
leben im Laufe ihres Lebens an nur einem einzigen Ort. Aber wir bewegen uns
zwischen einigen wenigen Orten, die eine besondere Bedeutung fiir uns haben
und zu denen wir immer wieder zurtickkehren. Ignatianische Spiritualitdt un-
terstreicht die Inkarnation. Sie ladt ein, liebevolle Beziehungen zur physischen
Welt aufzubauen, diese zu schédtzen und zu pflegen. Ignatius schlagt uns vor,
die Gegenwart des Mysteriums in unserer alltidglichen und nahen Umgebung
zu betrachten, und zwar ,wie wenn ich mich gegenwartig fande, mit aller nur
moglichen Ehrerbietung und Ehrfurcht” (GU 114). Papst Franziskus regt an,
die Beziehung zu den Orten, die Teil unserer inneren Landschaft sind, (wieder)
aufzubauen: , Die Geschichte der eigenen Freundschaft mit Gott entwickelt
sich immer in einem geographischen Raum, der sich in ein ganz persdnliches
Zeichen verwandelt, und jeder von uns bewahrt in seinem Gedachtnis Orte, de-
ren Erinnerung ihm sehr gut tut. Wer in den Bergen aufgewachsen ist oder wer
sich als Kind zum Trinken am Bach niedergesetzt hat oder wer auf dem Platz in
seinem Wohnviertel gespielt hat, fiihlt sich, wenn er an diese Orte zurtickkehrt,
gerufen, seine eigene Identitdt wiederzuerlangen.” (LS 84)

telos — Versshnung durch ,Utopie* (GU 237)

Die Zerstorung der Erde ldsst fragen: Welche Art von Gesellschaft und Welt er-
traumen wir uns? Okologisches Denken verweist in die Zukunft, wie dies die
grofden sdkularen und religiosen Utopien im Lauf der Geschichte getan haben.
Es ladt ein, an die kiinftigen Generationen zu denken — auf diesem Planeten,
den wir ihnen {ibergeben werden. Tim Morton stellt in Bezug auf die sog. Hy-
perobjekte — kiinstliche Objekte, wie etwa angereichertes Plutonium oder der
Kunststoff Polystyrol, die Jahrtausende tiberdauern werden und deshalb ein
Erbe unserer Spezies darstellen werden — fest, dass , das Christentum nicht auf
Hyperobjekte vorbereitet ist. Trotzdem ist es in gewisser Weise ein religioser Akt,
uber derartige Materialien nachzudenken, weil sie tiber unseren eigenen Tod
hinausgehen.“!¢ Papst Franziskus gibt zu bedenken: ,Wenn wir an die Situation
denken, in der der Planet den kommenden Generationen hinterlassen wird,

15 Die physische Realitdt und die Landschaft, in der wir wohnen, pragt die Wirklichkeitswahrneh-
mung und Spiritualitdt. S. dazu T. Watsuji, Antropologia del paisaje. Climas, culturas y religiones. Sala-
manca 2006.

16 T. Morton, El pensamiento ecologico, 163 [s. Anm. 14].

289



Reflexion

treten wir in eine andere Logik ein, in die des freien Geschenks, das wir empfan-
gen und weitergeben. Wenn die Erde uns geschenkt ist, dann konnen wir nicht
mehr von einem utilitaristischen Kriterium der Effizienz und der Produktivitat
fiir den individuellen Nutzen her denken.” (LS 159)

Ignatianische Spiritualitdt ist eine Hilfe, sich kritisch mit Traumen und Wiin-
schen auseinanderzusetzen. In der Betrachtung zur Erlangung der Liebe (GU 230-
237) ladt Ignatius ein, den Blick zu heben und die Welt als Geschenk wahrzu-
nehmen, zu ,schauen, wie alle Giiter und Gaben von oben herabsteigen” (GU
237). Es handelt sich nicht um eine rein innerliche, private Gnade, sondern um
eine ,extrovertierte” Freude, nach auflen gerichtet, dem Anderen und den An-
deren zugewandt, gegenwartig oder zukiinftig, auf die ganze Schépfung hin. Die
Schule der Betrachtung fithrt dazu, Wiinsche zu mifiigen und zu ordnen. Darii-
ber hinaus ermdglicht sie, diese zu transformieren und sie auf ein hoheres Gut
auszurichten: die Sorge um die Schopfung und um die kiinftigen Generationen.

Fazit

Wer kann all diese sieben Dimensionen auf integrierte Weise leben? Die Heili-
gen sind dabei eine Richtschnur. Sie sind Vorbilder darin, in versbhnter Weise
mit der Schopfung, mit Gott, mit dem/der Nachsten und mit sich selbst zu
leben. Ihr tugendhafter Lebensstil vereint auf harmonische Weise spirituelle Er-
fahrung und ethisches Engagement. Sie sind ecologistas integrales — ganzheitliche
Umweltschiitzer. Sie nahmen wahr, dass ,alles miteinander verbunden“” ist
und haben im Einklang mit dieser Vision gelebt.

Freilich: Versbhnung mit der Schopfung ist nicht in erster Linie eine indivi-
duelle, sondern eine gemeinschaftliche Aufgabe. Um zu verstehen, was Versoh-
nung durch Empfindsamkeit, Reue, Askese, Erkenntnis, Zuneigung, Einwurze-
lung und jene der Utopie ist, sind wir auf die Fahigkeit zu geistlicher Unter-
scheidung und auf gemeinschaftlichen Dialog angewiesen. Oder wie es John
Dardis formuliert: ,Durch unseren Einsatz im spirituellen Austausch und der
gemeinschaftlichen Unterscheidung kénnen wir ein Zeugnis fiir einen anderen
Diskurs-Stil geben, der frei von Ideologie ist. Wir konnen einen gangbaren Pfad
zu Heilung und Versohnung aufzeigen, nicht nur fiir uns selbst, sondern auch
fiir unser Apostolat und fiir unsere Welt.“!8

17 Fir Papst Franziskus fuf$t die Sicht des Kosmos, in dem ,alles miteinander verbunden” ist (LS 16.
70.91.92.117.120.137.138.142.205.240), auf dem ,Schatz der christlichen spirituellen Erfahrung”
(LS 15). Er nennt Bonaventura (LS 11.66.233.239), Benedikt von Nursia (LS 126), Thérése von Li-
sieux (LS 230), Johannes vom Kreuz (LS 234), Charles de Foucauld (LS 125), Maria (LS 241), Josef
(LS 242) und vor allem Franz von Assisi (LS 10ff.66.87.91.92.125.218.221; EG 216).

18 J. Dardis, Discernimiento en comiin: Una novedad basada en una tradicion antigua, in: Manresa 90
(2018), 11.

290



