
*	 Der zweite Teil erscheint in GuL 4|2021.
1	 Vgl. S. Grosse / H. Seubert (Hrsg.), Radical Orthodoxy. Eine Herausforderung für Christentum und Theo­

logie nach der Säkularisierung. Leipzig 2017 bzw. A. Weiß, Der politische Raum der Theologie. Entwurf 
einer inkarnationstheologischen Ereignistheologie als Antwort auf Radical Orthodoxy. Münster 2019, bes. 
145–272.

Die radikalen Grenzen von 
„Radical Orthodoxy“ (Teil I)*

John Milbanks postmoderne Re-Konstruktion christlichen Glaubens

In den vergangenen Jahren ist es ruhig geworden rund um jene theologische 
Richtung, die kurz vor bzw. um die Jahrtausendwende unter dem Namen „Radi-
cal Orthodoxy“ von sich reden machte. Lösten die theologischen Veröffentli-
chungen unter diesem Sammelbegriff bis hinein in die 2000er-Jahre besonders 
im englischsprachigen Raum breite Faszination, Zustimmung, aber auch Wider-
willen, Kritik und Distanz aus, gelten die Arbeiten der Proponenten von „Radical 
Orthodoxy“ im zentraleuropäischen Kontext nach wie vor als wenig bearbeitet, 
nur begrenzt anschlussfähig und mitunter als neokonservative Strohfeuer theo
logischen Denkens. Die noch immer sehr geringe Anzahl problemorientierter 
Ausarbeitungen im Rahmen deutscher Theologie1 dürfte wohl auch in nächster 
Zeit nicht sprunghaft ansteigen. Dies mag zum einen an der ideengeschichtli
chen Methodik ihrer wichtigsten Vertreter liegen, die für deutschsprachige Um
felder fremd wirkt, zum anderen haben die Stimmen der „Radical Orthodoxy“ 
selbst an Kraft und Eindringlichkeit verloren. Waren die ursprünglichen Initiato
ren mit dem Bewusstsein angetreten, im Kontext einer modernismuskritischen 
Theologie einen neuen Raum von Traditionalität und christlicher Originalität zu 
schaffen, so haben sich die Vorzeichen in den letzten Jahren etwas verschoben.

Andreas G. Weiß | Salzburg

geb. 1986, Dr. theol, stv. Direktor des 
Katholischen Bildungswerkes Salzburg, 
Bildungsreferent für Theologische 
Bildung, Glaube, Weltbild

andreas.weiss@bildungskirche.at

Radical Orthodoxy

291



2	 J. Milbank / C. Pickstock / G. Ward, Introduction. Suspending the Material: The Turn of Radical Orthodo­
xy, in: dies. (Ed.), Radical Orthodoxy: A New Theology. London 1999, 1–21.

3	 J. Milbank / O. Simon (Ed.), The Radical Orthodoxy Reader. New York 2009.
4	 Vgl. etwa das umfassende Werk (in Bezug auf das moderne, kapitalistische Denken) von S. Long, 

Divine Economy. Theology and the Market. London 2000.

Ein verworrenes Problemfeld

Tatsächlich ist von jener Kerngruppe, die im Jahr 1999 mit „Radical Orthodoxy: 
A New Theology“2 eine der wichtigsten Sammlungen an Grundlagentexten für 
diese Theologie herausbrachte3, nicht mehr allzu viel übrig: Während sich etwa 
Graham Ward, heute Professor an der University of Oxford, von seinen beiden 
Mitstreitern John Milbank und Catherine Pickstock lossagte, versuchten Letz-
tere ihre Arbeiten aus der Gründungsphase der „Radical Orthodoxy“ (RO) zu 
relativieren, modifizieren und distanzierten sich mitunter selbst von Inhalt und 
Methodik ihrer einstmals wegweisenden Texte. Dies dürfte nicht nur an der teils 
heftigen Kritik an ihren Werken liegen, sondern wohl auch an methodischen 
und inhaltlichen Problemen, die im Laufe der letzten Jahrzehnte angesichts sich 
verändernder politischer und gesellschaftlicher Kontexte aufgetreten sind.

RO wollte niemals als eine „Bewegung“, „Schule“ oder abgeschlossene „Denk- 
tradition“ gelten, sondern verstand sich immer als loser Zusammenschluss unter-
schiedlicher Personen, die von einer gemeinsamen Art, Theologie zu treiben, ge-
prägt waren. Mit komplexen, aber dennoch klaren und bestechend einleuchten-
den Schlussfolgerungen lehnten sich Milbank, Pickstock und Ward gegen Ten
denzen der liberalen Theologie des 20. Jahrhunderts auf – oder besser gesagt: 
gegen das, was sie für „liberale Theologie“ hielten. Ihr eigener Ansatz hingegen 
sollte frei sein von modernen Wissenschaftsdiktaten. Sie wollten sich nicht an 
die Methoden neuzeitlicher Forschungen anpassen, sondern ihr Ziel war es, den 
Kern christlichen Glaubens auf eine verwurzelte („radical“) und rechtgläubige 
(„orthodox“) Weise neu zu erzählen. Dies taten sie in detailreichen Analysen, in 
denen sie versuchten, die Grundlagen modernen Denkens als widersprüchlich 
aufzuzeigen, die Prämissen säkularen Denkens als „metaphysische Diktate“ zu 
entlarven und demgegenüber die klassische christliche Theologie der Kirchenvä-
ter und des Hochmittelalters als höherwertige Alternative aufzuzeigen.

Anglokatholisches Milieu 

Die Gruppe junger Wissenschaftler fand mit ihren Thesen besonders im englisch-
sprachigen Publikum ein enormes Echo.4 Mitverantwortlich dafür sind ihre Bio-
graphien sowie die zeitgeschichtlichen Umstände, in deren Kontext die ersten 
Publikationen entstanden. Spirituell und kirchenpolitisch situiert waren die Grün
derfiguren der RO allesamt in der Tradition der „High Church“ aus Kreisen der 

Reflexion

292



5	 Vgl. dazu das Vorwort zur zweiten Auflage von: J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secu­
lar Reason. Oxford (1990) ²2006.

anglikanischen Kirche oder hatten zumindest sehr enge Bande dazu. Dieser Kon-
text, oftmals auch „anglokatholischer Bereich“ genannt, ist für das Denken und 
Wirken der Proponenten nicht zu unterschätzen: Sowohl Milbank als auch Pick-
stock und Ward waren (und sind bis heute) Anglikaner, fühlten sich aber jenem 
Bereich der Kirche zugeordnet, der sehr stark auf geschichtliche Traditionen, 
klassische liturgische Elemente und traditionelle Theologien aufbaut. Dies speis
te nicht zuletzt ihre persönliche Religiosität und Spiritualität, gleichzeitig übte 
dieses Faktum enormen Einfluss auf ihre frühen Publikationen aus. 

Aus jenen „anglokatholischen“ Gebieten fanden sich speziell seit dem 19. 
Jahrhundert vermehrt Personen, die – mit der theologischen, liturgischen oder 
institutionellen Ausrichtung der anglikanischen Kirche unzufrieden – die Nähe 
zu Rom, mitunter sogar den kirchenrechtlichen Übertritt suchten. Berühmtestes 
Beispiel ist natürlich Kardinal John Newman, doch reichen die Auswirkungen 
dieser Entwicklung bis heute: Als Papst Benedikt XVI. im Jahr 2009 mit der apos
tolischen Konstitution Anglicanorum Coetibus einen rechtlichen Rahmen für die 
Eingliederung konvertierter anglikanischer Kleriker in die katholische Kirche 
schuf, wurde dies als eine Antwort auf jene Tendenzen gewertet, die seit mehr als 
150 Jahren in Teilen der englischen Kirche immer wieder aufflammten.

Die späte Thatcher-Ära

Mindestens ebenso wichtig wie die kirchliche Situierung der Hauptfiguren der 
RO scheint jedoch ihre politische Gegenwartserfahrung der damaligen Zeit zu 
sein: Milbank bezeichnete die Krisenzeiten der Thatcher-Administration als fun
damentale Eindrücke seines jungen Theologenlebens, worauf er antworten woll
te.5 Angesichts von Wirtschaftskrisen, einer sich zuspitzenden Situation in der 
Golfregion und unsicherer außenpolitischer Themen (Falklandkrieg, Chiles Krise 
unter Pinochet usw.) wuchs in Milbank offensichtlich das Verlangen nach einer 
Form von Theologie, die den modernen Zeiten nicht eingebettet und gleichge-
schaltet war, sondern sich unabhängig und traditionsbewusst den Problemen 
und Fragen der Gegenwart annähern könnte. Aus dem Gefühl politischer, wirt-
schaftlicher und gesellschaftlicher Ohnmacht erwuchs so eine Sehnsucht nach 
theologischer Unabhängigkeit, Selbstsicherheit und das Verlangen nach einer 
religiösen Korrektivfunktion gegenüber säkularen Alternativen. 

Die Ablehnung weiter Teile modernen Denkens basierte für Milbank, Pick-
stock und den frühen Ward auf dem Urteil über die neuzeitliche Welt: Die gro-
ßen Krisen der Menschheit im 20. Jahrhundert seien der Beweis für das Scheitern 
säkularhumanistischer Ideale, die mit der Emanzipation des modernen Menschen 

293

Radical Orthodoxy



6	 Vgl. zur Einführung von RO als „post-säkularer Theologie“ J. Smith, Introducing Radical Orthodoxy. 
Mapping a Post-secular Theology. Grand Rapids 2004.

von Gott, Religion und Theologie zusammenhingen. Die Moderne stünde am 
Ausgang des zweiten Jahrtausends am Ende ihrer eigenen Träume bzw. Utopien. 
Die modernen Wissenschaften, entbunden von ihrer geschichtlichen Rückkopp-
lung an Theologie und Religion, seien zu Handlangern moderner Machtfantasien 
geworden. Sie seien Teil des säkularen Systems, sie beruhten auf der Logik der 
„Quantifizierung“, der Gleichschaltung aller Unterschiede, sie schufen dadurch 
zusätzliche Konflikte, Unterdrückung und Unmenschlichkeiten.6 Das prekäre 
Bild der gegenwärtigen Theologie war für Milbank das Resultat einer zu großen 
Nähe zu säkularwissenschaftlichen Idealen – der einstmaligen „Königin der Wis-
senschaften“ würde nun die Rechnung dafür präsentiert, dass sie sich in zu gro
ße Nähe zu den nicht-theologischen Ideologien der Moderne begeben hatte.

Eine säkulare Unheilsgeschichte – theologisch initiiert 

Wenn Milbank, Pickstock und Co. über die Geschichte seit dem europäischen 
Mittelalter schreiben, geschieht dies unter dem Diktum der „Entfremdung“: Der 
moderne Mensch, der sich in der säkularen Selbstständigkeit gegenüber Religion, 
Spiritualität und Metaphysik behaupten möchte, ist, so Milbank, das Produkt 
eines falschen Weges, der in einer Veränderung des mittelalterlichen Denkpro-
zesses seinen Ausgang genommen hat: Auf der Suche nach diesem „shift“ in 
der christlichen Erkenntnistheologie und Metaphysik nimmt Milbank das neue 
Seinsverständnis in der Moderne in den Blick – ein Schuldiger dieser modernen 
Unheilsgeschichte ist für Milbank schnell gefunden und es ist kein Geringerer 
als Johannes Duns Scotus. Auf den ersten Blick mag erstaunen, dass ausgerech-
net einer der einflussreichsten Theologen des christlichen Mittelalters zum 
Sündenbock mehrerer Jahrhunderte avancieren muss, doch ist es für Milbank 
folgerichtig. An einem bestimmten Punkt der Vergangenheit habe die Theologie 
ihren Weg verlassen und unbewusst die Moderne initiiert. Dieser Punkt wurde 
für Milbank durch Duns Scotus erreicht. Seine univoke Interpretation des Seins 
habe dazu geführt, dass zwischen Gott und Mensch seinsmäßig nicht mehr un-
terschieden, dadurch aber zwischen Gottes Unendlichkeit und der Sterblichkeit 
des Menschen eine unüberbrückbare Differenz geschaffen wurde: Plötzlich war 
der Mensch auf derselben Seinsstufe mit Gott, aber unendlich entrückt von ihm. 
Seine Aufgabe war es von da an nicht mehr, sich dem Sein Gottes anzunähern 
und anzugleichen (Analogie des Seins), sondern die Herrschaft über sein Leben, 
den Wirklichkeitsbereich auf Erden, zu erlangen und sich als Herr der Geschich-
te zu etablieren. Dies war für Milbank die „Todsünde“ der Theologie: Weil sie die 
Menschen nicht mehr von Gott unterschied, legte sie den Grundstein dafür, dass 

Reflexion

294



7	 Vgl. dazu die Analyse und Kritik von Milbanks These bei D. P. Horan, Postmodernity and Univocity. A 
Critical Account of Radical Orthodoxy and John Duns Scotus. Minneapolis 2014. 

8	 J. Milbank, Theology and Social Theory [s. Anm. 5]. 

sich der Mensch einen scheinbaren Raum schuf (das Säkulare), an dem Gott 
offensichtlich kein Thema war. Aber genau dieses Projekt stünde angesichts der 
unfassbaren Unmenschlichkeiten des 20. Jahrhunderts nun vor dem Abgrund.7

„Postmodern“ als „post-säkular“

Die Lösung für diese Untergangsszenarien angesichts der implodierenden Mo-
derne lag für die Gründerpersonen von RO in der Etablierung einer selbstbe-
wussten Theologie, die sich „am Ende der Moderne“ von deren Umklammerung 
emanzipieren und sich wieder auf die eigene Tradition und Stärke besinnen 
sollte. Dafür bräuchte es eine offensive Auseinandersetzung mit den säkularen 
Wissenschaften. Das Instrument für diesen Kampf läge in der Dekonstruktion 
modernen Denkens: Das scheinbar „neutrale“ Denken der Moderne, die „säku
lare Logik“ sollte selbst als metaphysisches Denken offengelegt werden. Für 
RO waren die Theorien des säkularen Denkens nicht auf Basis eines neutralen 
Realismus entworfen, sondern fußten selbst wiederum auf Annahmen, die nicht 
messbar waren, berechnet werden könnten bzw. streng genommen selbst nicht 
den modernen Wissenschaftstheorien entsprachen. Das Ziel von RO war es in 
weiterer Folge, die Moderne als selbstzerstörerisches Projekt der Neuzeit zu ent-
larven, in Selbstwidersprüche zu verwickeln und den umfassenden Nihilismus 
postmoderner Philosophie als furchtbare Konsequenz dieses „gescheiterten 
Experimentes“ offenzulegen. Der argumentationstechnische Drehpunkt der 
frühen RO-Texte, in denen sich die Autoren als „postmodern“ titulieren, erhält 
damit nicht durch den Anschluss an postmoderne Philosophen, wie Foucault 
oder Lyotard, ihren Namen, sondern durch die verurteilende Zeitdiagnostik und 
Distanznahme, die in den Texten mitschwingt. „Postmodern“ im Sinne von RO 
bedeutete „post-säkular“. Zwar werden, besonders in der methodischen Abarbei-
tung moderner Wissenschaftstheorien, sehr wohl klassische postmoderne Ins
trumente, wie etwa De- und Rekonstruktion von Diskursen bzw. die Betonung 
narrativer Relativität, einbezogen. Dennoch versteht sich RO in seinen Schluss-
folgerungen als diametraler Entwurf zu postmodernen Theorien des Nihilismus.

Theologische Dekonstruktion der Moderne 

In seinem 1990 veröffentlichten Buch Theology and Social Theory8 buchstabierte 
John Milbank anhand der Auseinandersetzung mit den säkularen Sozialwissen
schaften der Moderne exemplarisch durch, was später RO im größeren Rahmen 
erreichen wollte. Milbanks Ansatz darin ist denkbar einfach, aber nachhaltig: 

295

Radical Orthodoxy



9	 J. Milbank, The Programme of Radical Orthodoxy, in: L. P. Hemming (Ed.), Radical Orthodoxy? A Catho­
lic Enquiry. Burlington 2000, 33–45, hier: 45.

10	 J. Milbank, Postmodern Critical Augustinianism. A Short Summa in Forty-two Responses to Unasked Ques­
tions, in: Modern Theology 7/3 (1991), 225–237.

Er versuchte, bekannten Vertretern der modernen Sozialwissenschaften (wie et
wa Max Weber) Selbstwidersprüchlichkeit zu attestieren, indem er versteckten 
metaphysischen Prämissen in deren Ansätzen auf die Spur kommen wollte und 
diese als die Grundlage scheinbarer säkularer Wissenschaften zu entlarven ver-
suchte. Der Schluss Milbanks ist fundamental für die weiteren Arbeiten von RO: 
Wenn die modernen Wissenschaften auch nur Varianten eines metaphysischen 
Denkens seien, dann stünden sie auf keiner erkenntnistheoretisch höheren 
Ebene als etwa die klassische Theologie. Es wären letztlich alles „Erzählungen“ 
über die Wirklichkeit. Insofern wäre auch die moderne Sozialwissenschaft auf 
Annahmen begründet, die selbst nicht mehr quantifizierbar seien. Die moderne 
Soziologie wäre – wie die von ihren Vertretern kritisierte Theologie – selbst nur 
ein mögliches Narrativ, die Wirklichkeit zu deuten, keinesfalls aber höherwertig. 
Diesem „Nebeneinander“ der Diskurse fügt Milbank eine eindringliche Mah-
nung an: Die Theologie solle sich gerade nicht diesen modernen Wissenschafts-
theorien annähern. Sie brauche deren Methodik nicht zu kopieren oder in ih-
rem theoretischen Fahrwasser zu schwimmen. Vielmehr solle sich die Theologie 
(wieder) auf ihre eigene Stärke besinnen, die eigene Tradition wiederentdecken 
und von den großen Klassikern der Theologiegeschichte lernen, um eine „alter-
native Erzählung der Wirklichkeit“9 gegenüber der Moderne zu etablieren. 

RO als ökumenisches Projekt

Im Jahr 1991, kurz nach der Veröffentlichung von Theology and Social Theory, 
publizierte John Milbank im Journal „Modern Theology“ einen Artikel, der als 
programmatische Kurzform für das von ihm forcierte Projekt gelten kann: „Post-
modern Critical Augustinianism“ (PMCA)10 erscheint als Manifest für die theo-
logische Arbeit, die später als „Radical Orthodoxy“ bekannt werden sollte. Ihm 
liegt es daran, eine Neu-Ausrichtung der Theologie unter veränderten Voraus
setzungen der philosophischen und erkenntnistheoretischen Standards seiner 
Zeit zu ermöglichen. Ziel für alle Theologie „nach dem Ende der Moderne“ sei 
es, die großen Fragen der Gegenwart nicht an die schein-„säkularen“ Wissen-
schaften auszulagern, sondern aus dem Argumentationsraum der Theologie zu 
behandeln: Dieser Traditionsbegriff wird von Milbank bewusst so weit gefasst, 
dass er die konfessionellen Grenzen der zeitgenössischen Kirchen hinter sich 
lässt. Insofern ist Milbanks Projekt auch auf besondere Weise „ökumenisch“: 
Ihm geht es jenseits aller Kirchentrennungen um die Wiederentdeckung der ei-
genen theologischen Traditionen, nicht um eine bloße „Rückkehr“ zur römi

Reflexion

296



11	 Vgl. etwa J. Milbank / C. Pickstock, Truth in Aquinas. London 2001.
12	 P. J. DeHart, Aquinas and Radical Orthodoxy. A Critical Inquiry. New York 2012, 3.
13	 Vgl. R. Cross, Where Angels Fear to Tread: Duns Scotus and Radical Orthodoxy, in: Antonianum 

(76/2001), 7–41.

schen Kirche. Damit reicht Milbanks Unterfangen aber noch weiter: Die wahre 
Kirche Christi, die er als „katholisch“ bezeichnet, ist weder ident mit der römi
schen Kirche noch mit orthodoxen oder protestantischen Kirchen, sondern diese 
sei begründet in der gemeinsamen Tradition der Kirchenväter, der hochmittelal
terlichen Theologie sowie weniger – von Milbank sorgfältig ausgewählter – Ver-
treter während der letzten Jahrhunderte der Neuzeit. Wenn Milbank etwa von Jo-
hann Georg Hamann und Friedrich Heinrich Jacobi spricht, erhält man das Ge-
fühl, mit den „letzten Bewahrern“ der klassischen Theologie angesichts ihrer neu-
zeitlichen Entfremdung zu tun zu haben. An sie möchte Milbank anknüpfen –
weiß er doch, dass er als Theologe des 20. Jahrhunderts für die argumentative 
Fundierung seines Denkens an die Weitergabe der „klaren“ Tradition in einer 
Form theologischer Sukzession gebunden bleibt. Diese Denker dienen Milbank 
als erkenntnistheoretische Absicherung seiner eigenen Position – sie werden in 
seinen Schriften zu autoritären Ankern, an die er seine Re-Konstruktion der theo
logischen Wirklichkeit anhängen will.

Re-Lektüre der Tradition

Nichtsdestotrotz belassen es Milbank, Pickstock und Ward bereits in ihren frühen 
Texten keinesfalls dabei, nur nach den „letzten“ Anknüpfungspunkten einer 
selbstbewussten Theologie in der Moderne zu suchen, sondern sie wollen auch 
die theologischen Autoritäten der Vergangenheit neu entdecken: Sie geben sich 
nicht einfach mit der überlieferten Interpretation von Thomas von Aquin, Augus
tinus etc. zufrieden, sondern sie unternehmen eine umfassende „Re-Lecture“ die
ser Denker.11 In diesem Sinne wird von den Proponenten der RO, allen voran 
John Milbank, eine Leseart klassischer Texte und Autoren an den Tag gelegt, wel-
che die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, auf denen RO beruht, in die-
sen wiederzuerkennen behauptet. Sie „lesen“ diese Texte nicht nur auf neue Wei-
se, sondern sie konstruieren in ihnen einen Teil der eigenen These. Diese metho-
dische Annäherung der Denker von RO an die Geschichte wurde von unterschied-
licher Seite heftig kritisiert.12 So bezeichnete Richard Cross die Herangehensweise 
von Milbank an Scotus als „Propaganda“.13 Die Vorgangsweise ist aber logisch, 
nimmt man die kontextuellen und biographischen Voraussetzungen ernst, aus 
denen die RO erwachsen ist. Milbanks Methodik bettet sich in die theologische 
Haltung von RO ein, eine rhetorische „Counter-History“ als Gegennarrativ zu 
konstruieren. Was in Milbanks Denken als Gegenwartsdiagnose der „scheitern
den Moderne“ seinen Ausgang genommen hat, wird in der theologischen Ausar-

297

Radical Orthodoxy



beitung zu einer Neuentdeckung und Rekonstruktion der gesamten Theologie-
geschichte: In den Texten von RO erhält man nicht selten den Eindruck, die Ge-
schichte theologischen Denkens seit Duns Scotus sei unterteilt in eine geringe 
Menge „rechtgläubiger“, d.h. traditioneller Denker, die an der analogen Seins-
lehre festhielten, sowie eine Überzahl an „abtrünnigen“ Theologen, die den 
Emanzipationsprozess der säkularen Moderne vorangetrieben hätten.

Reflexion

298


