Missionarische Spiritualitat

Michael Meyer | Vélklingen

geb. 1977, Dr. theol., Priester der Diozese
Trier (Fidei Donum)

Miguel_Meyer@web.de

Sendung und Kontemplation

Facetten einer missionarischen Spiritualitat

Gefragt, was der Grundauftrag seiner Schwestern und Briider sei, soll Franz von
Assisi geantwortet haben: ,Dies ist eure Berufung: Verwundete zu heilen, Ge-
brochene zu verbinden und Verirrte zurtickzurufen.”! Die Geburtsurkunde der
franziskanisch akzentuierten Mission griindet in der Lebensberufung des Franz
von Assisi. Franz hort 1209 die Aussendungsrede des Matthdusevangeliums
,Geht! Nehmt nichts mit auf den Weg!” (vgl. Mt 10,5-10). Dies weckt in ihm
die Berufung, dem armen und gekreuzigten Herrn in Armut und Pilgerschaft
nachzufolgen. Die Itineranz, das Unterwegssein um des Evangeliums willen,
préagt das franziskanische Leben von Beginn an. Zum franziskanischen Griin-
dungsimpuls der Sendung (ire), die sich als ein ,Mitleben unter den Menschen
bzw. unter den Volkern (ire inter eos) versteht, gesellt sich eine weitere Idee
hinzu. Franziskus sendet seine ersten Briider unter die Menschen. Er weif3, dass
der Einsatz Kraft kostet. Um auf die Dauer als Wandermissionar titig zu sein,
braucht es einen Ort, wo der Gesandte zur Ruhe kommen kann. Es bedarf be-
sonderer Zeiten geistlicher Vertiefung, um die Erfahrungen des Unterwegsseins
verarbeiten zu konnen. Die Mission nach aufien ist ohne die innere Sammlung
nicht zu denken. Deshalb ,erfindet” Franziskus die Carceri: Auf der Anhdhe von
Assisi schafft er einen Riickzugsort fiir seine Briider.? Dort sollen sie nicht nur
spirituell auftanken, sondern ganzheitlich an Seele und Leib gestdrkt werden.
Der Poverello aus Assisi ordnet sogar an, dass die Briider, die von einer missio-
narischen Pilgerschaft zuriickkommen, in den Carceri so empfangen werden, als
wdren die empfangenden Briider wie eine sorgende Mutter fiir die anderen.

"

1 Dreigefihrten-Legende, 58.
2 H. Schlegel, Assisi fiir Pilger. Ein spiritueller Reisebegleiter. Wiirzburg 2013, 69-71.

299




Reflexion

Die zweifache Dimension der missionarischen Spiritualitdt kristallisiert sich am
Beispiel der Carceri heraus. Mobilitdt, Bewegung und Aufbruch stehen auf der
einen Seite fiir den Auftrag ,Geh hin und kiinde!”
Einkehr — u.a. am johanneischen Wort ,Bleibe in mir” orientiert — stehen auf
der anderen Seite. Missionarische Spiritualitdt ist ausgespannt zwischen einem
aktiven Tun, dem Wagnis der Sendung, und einem passiven Verweilen, dem
Abenteuer der Kontemplation.

. Das Gebet und die innere

Mission der Weite und der Dichte

Die beiden Patrone der Mission, die Karmelitin Thérése von Lisieux und der
Jesuitenmissionar Franz-Xaver konnen exemplarisch und anschaulich fiir jene
beiden Pole einer missionarischen Spiritualitédt stehen, die sich gegenseitig be-
reichern, durchdringen und aufeinander verwiesen sind. Wiahrend die eine im
beschaulichen Kloster den Weg nach ,innen” sucht, folgt der andere dem Ruf
Jesu ,,Geht hinaus in alle Welt!“. Pflegt die eine das instdndige und stellver-
tretende Gebet, zieht der andere aus, um neue Kulturen kennenzulernen und
Gottes Heil allen Volkern zu kiinden. Lebt die eine in der Zuriickgezogenheit ih-
rer Zelle und entdeckt bei der Lektiire aus dem Buch der Sprichworter (Spr 9,4),
dass Gott die Kleinen und Unvollkommenen in seine Nihe ruft, hort der andere
den Sendungsruf Jesu (vgl. Lk 10,1-10) und entdeckt im Aufbruch hin zu den
Entfernten seine Berufung. Die eine ,bleibt” an ihrem Ort in Frankreich, der
andere ,geht” in einen anderen Kontinent. Thérese lebt kontemplativ, Franz-
Xaver ldsst sich in den aktiven Dienst rufen. Beide aber sind Patrone der Mis-
sion, beide sind Zeugen der Frohbotschaft, beide zeigen Facetten einer missio-
narischen Spiritualitdt auf, wenngleich in anderen Zeiten, in unterschiedlichen
Lebensformen und an verschiedenen Orten.

Explizit haben weder die franzdsische Ordensfrau noch der aus dem Basken-
land stammende Gefdhrte Jesu das Wort einer , missionarischen Spiritualitat”
im Mund gefiihrt. Das ausdriickliche Sprechen von ,Spiritualitat” ist ihnen
fremd, doch ist ihr Leben von einer missionarischen Spiritualitdt ,avant la lett-
re” durchdrungen. Der Terminus technicus ,missionarische Spiritualitat” findet
sich indes erst in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in einzelnen
Beitragen?® und erfahrt mit der Missionsenzyklika Redemptoris Missio (RM) von
Papst Johannes Paul II. aus dem Jahr 1990 eine Offnung, die sich zunichst im
Bereich der Missionswissenschaft zeigt, bald aber ein Gegenstand der Reflexion
in den Bereichen der Spiritualitédt, der Pastoraltheologie oder des interreligiosen
Dialogs sein wird.

3 J. Loew, Meditationen iiber missionarische Berufung und Spiritualitit, in: OK 17 (1976), 4-20.

300



Missionarische Spiritualitat

Ankntipfungspunkte missionarischer Spiritualitat

Charakteristisch fiir die Spiritualitdt der Mission nach Redemptoris Missio ist die
Bezogenheit auf Christus, der ,gesandt worden ist, das Evangelium zu verkiin-
den” (RM 88). Die Christusverbundenheit, welche die christliche Spiritualitét
insgesamt ausmacht, gilt nach RM jedoch in besonderer Weise fiir die missio-
narische Aktivitdt. Den Spuren des ,Pastor Bonus“, der gekommen ist, damit
die Menschen das Leben in Fiille haben (vgl. Joh 10,10), folgend, entwickelt der
Missionar ein besonderes Gespiir fiir ,Aufmerksamkeit, Zartlichkeit, Mitleid, An-
nahme, Verfiigbarkeit und Interesse fiir die Probleme der Menschen” (RM 89).
Die Enzyklika spricht vom Missionar als ,,Weltbruder” (RM 89, frater universalis)
und zeigt jene Richtung an, die Papst Franziskus in seiner jiingsten Enzyklika
Fratelli tutti iber die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft weiterent-
wickeln wird. Zur missionarischen Spiritualitat gehéren unabdingbar der gestal-
tende Weltauftrag, die Offenheit und das Interesse fiir alle Volker und Menschen,
besonders aber fiir die Geringsten und Armsten. Um eben diesen missionari-
schen und aktiven Dienst fruchtbar zu leben, stellt Redemptoris Missio die kon-
templative Seite der Mission heraus, von der die Zukunft der Mission abhédngen
wird. Interessant ist ibrigens, dass der Hinweis auf das kontemplative Element
der Missionsenzyklika den theologischen und spirituellen Beitrdgen des asiati-
schen Kontinentes zu verdanken ist: ,Wenn der Missionar nicht kontemplativ
ist, kann er Christus nicht glaubwiirdig verkiinden” (RM 91). Der missionari-
sche Christ wird in Anlehnung an ein ignatianisches Grundwort als contempla-
tivus in actione bezeichnet, als ein Mensch der Gottessuche im personlichen und
gemeinschaftlichen Gebet. Ohne den ,Spirit”, die Beachtung der inneren und
dufleren Bewegungen des Geistes, wire die Mission blof eine Propaganda.

Die kontemplative Seite der Mission

Wer die Botschaft Gottes missionarisch in die Welt trdgt, wird sich zundchst als
Horender verstehen und achtsam das Wirken Gottes wahrnehmen. Ohne ein
Leben, das zu den tiefsten inneren Lebensquellen fiihrt (ad intra), kann keine
nachhaltige und tiberzeugende Aktivitat stattfinden (ad extra). Die kontempla-
tive Innenseite der Mission, d.h. die Begegnung mit dem Geist des lebendigen
Gottes, ist eine Grundgegebenheit, damit die missionarische Aktivitdt nicht
verebbt. Vor aller pastoralen Betriebsamkeit und kirchlichen Geschiftigkeit,
die die Gefahr eines sich leerlaufenden Aktivismus in sich birgt, steht die Su-
che nach Gott. ,Der erste Schritt einer missionarischen Kirche, die sich immer
mehr fiir die Freundschaft Gottes mit den Menschen zu 6ffnen sucht, ist daher
nicht Aktion, sondern Kontemplation: Bereitschaft, in das Projekt der Giite
Gottes einzutauchen, Betrachtung des Geheimnisses der Freundschaft Gottes,

301



Reflexion

die niemanden ausschlief3t, Anndherung an Gott, der dabei ist, auf die Menschen
zuzugehen”, schreibt Hadwig Miiller.* Die dynamische Bewegung der Mission
griindet in der Begegnung mit dem ,entgegenkommenden” Gott, der sich den
Menschen und der Welt zuwendet. Gott sucht zuerst den Menschen, ldangst bevor
der Mensch seinerseits Gott sucht (vgl. 1 Joh 4,10).

Aus diesem Grund ist die Erfahrung der Mystiker(innen) aus ihrem reichen
Glaubensleben fiir die missionarische Spiritualitdt bedeutend. Johannes vom
Kreuz betont, dass Gott immer schon auf dem Weg zur Begegnung mit dem Men-
schen ist, sich um ihn sorgt, ihn sucht, stiitzt und aufrichtet.®* Madeleine Delbrél,
die Stralenmystikerin aus Ivry, spricht im Verweis auf Thérése von Lisieux von
der ,Mission der Dichte“: Gott beriihrt die inneren Tiefschichten des Menschen.
Hier liege die Voraussetzung und Quelle jeglicher dufieren missionarischen Akti-
vitdt.° Gott ist in der Erfahrung der Mystiker(innen) der entscheidende und wich-
tigste Seelenfiihrer; er kann als der ,erste Missionar” bezeichnet werden, denn er
formt ,unaufhorlich das Innere des Menschen zu seinem Bild und Gleichnis um
und teilt ihm so seine Mentalitat und Weisheit mit“’.

Die geistlichen Impulse des derzeitigen Pontifikates weisen in jene Richtung,
die aus dem Primat der Gottessuche zu einer tiberzeugenden christlichen Mission
fiihren. Papst Franziskus weifs um die Quellen einer missionarischen Spiritualitit,
in der eine prophetische und verwandelnde Kraft steckt.

.Primerear"” - Missionarische Spiritualitat nach ,Evangelii Gaudium*

Im Grundlagenschreiben Evangelii Gaudium (EG) intendiert Franziskus eine neue
Etappe der , Evangelisierung voller Eifer und Dynamik” (EG 17). Die Kirche ,im
Aufbruch” (EG 24) lebt eine Dynamik , des ,,Herausgehens aus sich selbst”, des
L,Unterwegsseins“ und des ,immer neuen und immer weiteren Aussdens” (EG 21).
Das von Papst Franziskus entworfene spirituelle Leitbild des primerear (EG 24)

ist fiir diesen missionarischen Weg der Weltkirche von Bedeutung. Die Wort-
neuschopfung primerear weist auf den werbenden und erwidhlenden Ruf Gottes

4 H. Miller, Franzdsische Impulse fiir eine missionarische Kirche in Europa, in: Jahrbuch Mission (Bd. 38).
Hamburg 2006, 121-127, hier: 127.

5 R. Korner, Wenn der Mensch Gott sucht ... Glaubensorientierung an der Berg-Karmel-Skizze des hl. Jo-
hannes vom Kreuz. Leipzig 2001.

6 M. Delbrél, Auftrag des Christen in einer Welt ohne Gott. Freiburg i. Br. 22000, 139: , Vielleicht war
Theresia von Lisieux, die Patronin aller Missionen, dazu bestimmt, an der Schwelle dieses Jahr-
hunderts ein Schicksal zu leben, in dem die Zeit auf ein Mindestmaf} reduziert war (...), um uns zu
lehren (...), dass zu den Missionen mit Breitenwirkung auch Sendungen kommen, bei denen es auf
die Dichte ankommt, die bis ins Innere der menschlichen Massen dringen, in die Tiefe, dorthin, wo
der Geist des Menschen die Welt hinterfragt und zwischen dem Geheimnis eines Gottes hin- und
hergerissen ist.”

7 M. Delgado, Christliche Mystik — Exemplarisch dargestellt anhand der Kirchenlehrerin Teresa von Avila
und des Kirchenlehrers Johannes vom Kreuz, in: ZMR 90 (2006), 5-27, hier: 16.

302



Missionarische Spiritualitat

hin, der mit seiner Barmherzigkeit einhergeht und vollends in der Botschaft Jesu
verwirklicht ist. Es ist Jesus Christus, der den Menschen mit den Augen der Liebe
anblickt: ,Wenn wir mit offenem Herzen vor ihm stehen und zulassen, dass er
uns anschaut [dejando que EI nos contemple], erkennen wir diesen Blick der Liebe”
(EG 264). Die Initiative des Glaubens geht von Gott, der uns zuerst geliebt hat,
aus. Er ist der erste, fiir den das Verb primerear gilt. Gottes freie und ungeschulde-
te Liebe ist einladend. Sie fithrt ins ,Zentrum des Evangeliums” (EG 7). Franzis-
kus will nicht ,miide” werden (vgl. EG 7), diesen Aspekt immer und immer wie-
der zu betonen, bezeichnet er sich ja selbst ,als einen, den der Herr angeschaut
hat“ und der in seinem Leben den Aspekt der zuvorkommenden Liebe Gottes,
der Erwdhlung und der Ansprache erfahren hat. Der von Beda Venerabilis inspi-
rierte Wappenspruch des argentinischen Papstes Miserando atque eligendo zielt in
die Richtung des persénlichen Angesprochen-Werdens durch Gott. So umreif3t
Franziskus den Aspekt des primerear in Evangelii Gaudium in verschiedenen Facet-
ten stets neu und 1ddt alle ein, ihn ,in allem, was getan wird” (EG 18), zu tiber-
nehmen.

Der in der spanischen Version besser als in der deutschen Ubersetzung zum
Ausdruck kommende Satz ,jAtrevdmonos un poco mas a primerear!” (EG 24)
meint schlieflich, auf die Initiative Gottes zu antworten. Die deutsche Uberset-
zung ,Wagen wir ein wenig mehr, die Initiative zu ergreifen!” (EG 24) ist hier
missverstindlich. Der Neologismus primerear zielt nicht primér auf die mensch-
liche Initiative, sondern versteht darunter zuerst das Erwdhlungshandeln Gottes,
auf das die Antwort des Menschen folgt. So meint primerear eben nicht, dass der
Mensch die Initiative ergreift, sondern dass er auf den Ruf Gottes hin antwortet
und darin eine , Initiative” ergreift! Gott kommt dem Menschen in seiner Liebe
und Barmherzigkeit entgegen: , Der erste Beweggrund, das Evangelium zu ver-
kiinden, ist die Liebe Jesu, die wir empfangen haben; die Erfahrung, dass wir von
ihm gerettet sind, der uns dazu bewegt, ihn immer mehr zu lieben. Aber was fiir
eine Liebe ist das, die nicht die Notwendigkeit verspiirt, dariiber zu sprechen, ge-
liebt zu sein, und dies zu zeigen und bekannt zu machen?” (EG 264)

,Dass ihr Euch aufmacht und Frucht bringt*

Diesem Gedanken, der das Fundament des missionarischen Handelns bertihrt,
folgt ein weiterer. Die Sendung der Glaubensbot(inn)en besteht darin, sich auf-
zumachen und , Frucht zu bringen” (Joh 15,8). Im Sinn der ,missionarischen
Fruchtbarkeit” (eficacia) gilt es, in ,die Geschichte des eigenen Ortes, die ein
Geschenk Gottes ist” (EG 235), einzutauchen. An dieser Stelle kommen die fiir
das geistliche Leben bedeutsamen Pole der Actio und der Contemplatio, das Enga-
gement und das Gebet, zusammen. Beide Aspekte sind miteinander verbunden.
So sehr der Quellgrund der Mission in der Tiefe des geistlichen Lebens griindet

303



Reflexion

(contemplatio), so sehr ist ein Engagement in der Welt gefragt (actio), damit die
christliche Botschaft ihre Relevanz entfalten kann. Die von Franziskus ange-
fihrte Fruchtbarkeit der Sendung beinhaltet ein entschiedenes Pladoyer fiir die
Geschichtlichkeit des Glaubens, die einem ,Spiritualismus” entgegentritt bzw.
einer ,Sterilitdat” (EG 233) widersteht: ,Das Wort nicht in die Praxis umzusetzen,
es nicht in die Wirklichkeit zu fiihren bedeutet, auf Sand zu bauen, in der rei-
nen Idee verhaftet zu bleiben und in Formen von Innerlichkeitskult und Gnos-
tizismus zu verfallen, die keine Frucht bringen und die Dynamik des Wortes zur
Sterilitat verurteilen” (EG 233).

Eine missionarische Spiritualitdt, die dazu aufruft, , Frucht zu bringen”, ist
nicht kontextlos, sondern an den je konkreten Ort bzw. die je konkrete Zeit ge-
bunden. In diesem Sinn formuliert der in der ignatianischen Spiritualitat der
Sendung beheimatete Bischof von Rom einen Spitzensatz: , Die Mission im Her-
zen des Volkes ist nicht ein Teil meines Lebens oder ein Schmuck, den ich auch
wegnehmen kann; sie ist kein Anhang oder ein zusatzlicher Belang des Lebens.
Sie ist etwas, das ich nicht aus meinem Sein ausreiffen kann, aufer ich will
mich zerstoren. Ich bin eine Mission auf dieser Erde, und ihretwegen bin ich auf
dieser Welt. Man muss erkennen, dass man selber ,gebrandmarkt’ ist fiir diese
Mission, Licht zu bringen, zu segnen, zu beleben, aufzurichten, zu heilen, zu be-
freien.” (EG 273)

Spiritualitat der Sendung in neuen Kontexten

Weder Mission noch Spiritualitédt sind Appendix des christlichen Lebens, son-
dern verweisen jeweils auf die eine umfassende Wirklichkeit in den zwei Di-
mensionen von Gabe und Aufgabe. Sie konstituieren christliche Praxis. Gebet
und Engagement, Spiritualitit und Mission sind miteinander verbunden, so
wie Johann Baptist Metz die Mystik des Betens mit der konkreten Nachfolge
verbindet: ,Die Mystik dieses Betens ist konkret; sie enthdlt eine Wendung in
die Verantwortung, in die gesellschaftliche und politische Verantwortung. Be-
tende ,im Geiste Jesu’ konnen nicht mit den Riicken zu den leidenden Antlit-
zen beten. Die Menschenfreundlichkeit, die uns das Beten in seiner Nachfolge
abfordert, steht nicht zur Disposition.”® Wer eine missionarische Spiritualitdt
zu leben sucht, lasst sich vom Schicksal der anderen beriihren, wird dadurch
selbst verdndert und verwandelt.” Die missionarische Spiritualitdt lasst sich auf
die Komplexitdt der Wirklichkeit ein, um am Aufbau des Reiches Gottes mit-

8 J. B. Metz, Mystik der offenen Augen. Wenn Spiritualitit aufbricht. Freiburg i. Br. 2011,108.

9 Vgl. dazu die folgende Einschiatzung zur Wechselseitigkeit zwischen Erfahrung und der darauf be-
zogenen Spiritualitdt: ,Im Kontakt mit der Realitdt hort der Missionar Schreie und Gemurmel der
,Freude und Hoffnung, der Trauer und Angst’ der Manner und Frauen; dorthin sendet der Herr ihn,

304



Missionarische Spiritualitat

zuwirken. Sie steht der von Toma$ Halik geforderten ,Spiritualitdt der Nicht-
gleichgiiltigkeit“!® nahe, da sie sich nicht eskapistisch in einer ,Neben-“ oder
»Gegenwelt” einrichtet oder vor den konkreten Bedingungen der Welt fliichtet.
Sie sorgt sich um Gottes Willen fiir das Heil des Menschen und lebt von der Vi-
sion des gelingenden Lebens in Christus: ,Ich bin gekommen, daf} sie Leben ha-
ben - ja es haben iiberreich” (Joh 10,10 in der Ubersetzung von Fridolin Stier).
Eine so verstandene Spiritualitdt der Sendung ist demgemaf als ein Prozess der
Wandlung und Erneuerung zu verstehen, der sich nicht nur mit dem bisher Er-
reichten zufriedengibt, sondern sich gemaf} dem prophetischen Auftrag ,Nehmt
Neuland unter den Pflug!” (vgl. Hos 10,12) neuen Herausforderungen stellt. Ei-
ner solchen Spiritualitdt wohnt eine gewisse Rastlosigkeit inne. Vom missiona-
rischen Geist inspiriert sucht sie das Evangelium je nach Kontext und Zeitepo-
che neu und ansprechend zu verkiinden. Die Carceri des umbrischen Poverello
in der Ndhe von Assisi bieten eine andere Antwort als die Suchbewegungen von
Madeleine Delbrél, die inmitten der Geschéftigkeit der Banlieue von Paris eine
geistliche Zelle griindet.!! Papst Franziskus setzt neue Akzente einer missiona-
rischen Spiritualitdt, die sich um das gemeinsame Haus der Erde sorgt und sich
den aktuellen Krisen wie die Corona-Pandemie oder den Migrationsbewegungen
stellt.!?

Camilo Maccise, langjdhriger Ordensoberer der Karmeliten skizziert die kiinf-
tigen Herausforderungen einer missionarischen Spiritualitdt so: ,Die missiona-
rische Spiritualitdat hat im Lauf der Zeit verstanden, dass man dem Geist treu
sein muss, der nicht nur im Inneren zum Menschen, sondern auch durch die
Zeichen der Zeit spricht. Ein kritischer Blick auf die Wirklichkeit und ihre Beur-
teilung im Licht des Wortes Gottes lassen uns den Anspruch des Geistes erfah-
ren, der in Kithnheit neue Wege fiir die Verkiindigung und den Einsatz fiir das
Evangelium erproben ldsst.“!® Diese Anndherung an die missionarische Spiritua-

um eine dem Evangelium entstammende Antwort zu geben, die diese Realitdt erhellt und hilft, sie
zu transzendieren. Die zu hérenden Schreie haben unnennbare Akzente je nach Zeit und Ort, aber
einige sind fiir uns als grenziiberschreitende Manner und Frauen zugespitzt und der Geist des Herrn
lasst sie uns mit groferer Dichte horen. Diese Schreie lassen nach und nach die Spiritualitdt des
Missionars verdandern und werden zu einem Spezifikum der Spiritualitdt; ihre Grundziige sind dem
Kontext und der Situation abverlangt, in denen er seine Geschwister sieht, wenn er sie mit den Au-
gen Christi und vom Geist her anschaut.” J. M. Madruga Salvador, Una espiritualidad ad gentes, in:
Misiones Extranjeras 77 (2006), 25-48, hier: 34f.

10 T. Halik, Beriihre die Wunden. Uber Leid, Vertrauen und die Moglichkeit der Verwandlung. Freiburg i. Br.
2013, 55.

11 Nach einer langeren Phase der Renovierung ist das Haus in Ivry seit Oktober 2020 wieder fiir die
Offentlichkeit zuginglich. Eine kleine Equipe, die sich dem spirituellen Erbe Madeleine Delbréls
verpflichtet weif3, lebt nun wieder vor Ort.

12 Papst Franziskus, Wage zu trdumen! Mit Zuversicht aus der Krise. Im Gesprich mit Austen Ivereigh. Miin-
chen 2020, 24: ,Wir haben die Bande mit unserem Schopfer, mit der Schépfung und mit unseren
Mit-Geschopfen vernachldssigt und schlecht behandelt. Aber die gute Nachricht ist, dass eine Arche
auf uns wartet, um uns in ein neues Morgen zu bringen.”

305



Reflexion

litdt ist wie eine Dynamik, die das Volk Gottes insgesamt nach vorne bringt. Die
Weite der Mission ist jedoch nur dann glaubhaft, wenn sie in der Tiefe des spiri-
tuellen Lebens wurzelt.

13 C. Maccise, Kirche im Winter. Eine prophetische Stimme aus Mexiko. Wiirzburg 2017, 401.

306



