
1	 Dreigefährten-Legende, 58.
2	 H. Schlegel, Assisi für Pilger. Ein spiritueller Reisebegleiter. Würzburg 2013, 69–71.

Sendung und Kontemplation
Facetten einer missionarischen Spiritualität

Gefragt, was der Grundauftrag seiner Schwestern und Brüder sei, soll Franz von 
Assisi geantwortet haben: „Dies ist eure Berufung: Verwundete zu heilen, Ge-
brochene zu verbinden und Verirrte zurückzurufen.“1 Die Geburtsurkunde der 
franziskanisch akzentuierten Mission gründet in der Lebensberufung des Franz 
von Assisi. Franz hört 1209 die Aussendungsrede des Matthäusevangeliums 
„Geht! Nehmt nichts mit auf den Weg!“ (vgl. Mt 10,5–10). Dies weckt in ihm 
die Berufung, dem armen und gekreuzigten Herrn in Armut und Pilgerschaft 
nachzufolgen. Die Itineranz, das Unterwegssein um des Evangeliums willen, 
prägt das franziskanische Leben von Beginn an. Zum franziskanischen Grün-
dungsimpuls der Sendung (ire), die sich als ein „Mitleben unter den Menschen“ 
bzw. unter den Völkern (ire inter eos) versteht, gesellt sich eine weitere Idee 
hinzu. Franziskus sendet seine ersten Brüder unter die Menschen. Er weiß, dass 
der Einsatz Kraft kostet. Um auf die Dauer als Wandermissionar tätig zu sein, 
braucht es einen Ort, wo der Gesandte zur Ruhe kommen kann. Es bedarf be-
sonderer Zeiten geistlicher Vertiefung, um die Erfahrungen des Unterwegsseins 
verarbeiten zu können. Die Mission nach außen ist ohne die innere Sammlung 
nicht zu denken. Deshalb „erfindet“ Franziskus die Carceri: Auf der Anhöhe von 
Assisi schafft er einen Rückzugsort für seine Brüder.2 Dort sollen sie nicht nur 
spirituell auftanken, sondern ganzheitlich an Seele und Leib gestärkt werden. 
Der Poverello aus Assisi ordnet sogar an, dass die Brüder, die von einer missio-
narischen Pilgerschaft zurückkommen, in den Carceri so empfangen werden, als 
wären die empfangenden Brüder wie eine sorgende Mutter für die anderen. 

Michael Meyer | Völklingen

geb. 1977, Dr. theol., Priester der Diözese 
Trier (Fidei Donum)

Miguel_Meyer@web.de

299

Missionarische Spiritualität



Die zweifache Dimension der missionarischen Spiritualität kristallisiert sich am 
Beispiel der Carceri heraus. Mobilität, Bewegung und Aufbruch stehen auf der 
einen Seite für den Auftrag „Geh hin und künde!“. Das Gebet und die innere 
Einkehr – u.a. am johanneischen Wort „Bleibe in mir“ orientiert – stehen auf 
der anderen Seite. Missionarische Spiritualität ist ausgespannt zwischen einem 
aktiven Tun, dem Wagnis der Sendung, und einem passiven Verweilen, dem 
Abenteuer der Kontemplation. 

Mission der Weite und der Dichte

Die beiden Patrone der Mission, die Karmelitin Thérèse von Lisieux und der 
Jesuitenmissionar Franz-Xaver können exemplarisch und anschaulich für jene 
beiden Pole einer missionarischen Spiritualität stehen, die sich gegenseitig be-
reichern, durchdringen und aufeinander verwiesen sind. Während die eine im 
beschaulichen Kloster den Weg nach „innen“ sucht, folgt der andere dem Ruf 
Jesu „Geht hinaus in alle Welt!“. Pflegt die eine das inständige und stellver-
tretende Gebet, zieht der andere aus, um neue Kulturen kennenzulernen und 
Gottes Heil allen Völkern zu künden. Lebt die eine in der Zurückgezogenheit ih-
rer Zelle und entdeckt bei der Lektüre aus dem Buch der Sprichwörter (Spr 9,4), 
dass Gott die Kleinen und Unvollkommenen in seine Nähe ruft, hört der andere 
den Sendungsruf Jesu (vgl. Lk 10,1–10) und entdeckt im Aufbruch hin zu den 
Entfernten seine Berufung. Die eine „bleibt“ an ihrem Ort in Frankreich, der 
andere „geht“ in einen anderen Kontinent. Thérèse lebt kontemplativ, Franz-
Xaver lässt sich in den aktiven Dienst rufen. Beide aber sind Patrone der Mis-
sion, beide sind Zeugen der Frohbotschaft, beide zeigen Facetten einer missio-
narischen Spiritualität auf, wenngleich in anderen Zeiten, in unterschiedlichen 
Lebensformen und an verschiedenen Orten.

Explizit haben weder die französische Ordensfrau noch der aus dem Basken-
land stammende Gefährte Jesu das Wort einer „missionarischen Spiritualität“ 
im Mund geführt. Das ausdrückliche Sprechen von „Spiritualität“ ist ihnen 
fremd, doch ist ihr Leben von einer missionarischen Spiritualität „avant la lett-
re“ durchdrungen. Der Terminus technicus „missionarische Spiritualität“ findet 
sich indes erst in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil in einzelnen 
Beiträgen3 und erfährt mit der Missionsenzyklika Redemptoris Missio (RM) von 
Papst Johannes Paul II. aus dem Jahr 1990 eine Öffnung, die sich zunächst im 
Bereich der Missionswissenschaft zeigt, bald aber ein Gegenstand der Reflexion 
in den Bereichen der Spiritualität, der Pastoraltheologie oder des interreligiösen 
Dialogs sein wird.

3	 J. Loew, Meditationen über missionarische Berufung und Spiritualität, in: OK 17 (1976), 4–20.

Reflexion

300



Anknüpfungspunkte missionarischer Spiritualität

Charakteristisch für die Spiritualität der Mission nach Redemptoris Missio ist die 
Bezogenheit auf Christus, der „gesandt worden ist, das Evangelium zu verkün-
den“ (RM 88). Die Christusverbundenheit, welche die christliche Spiritualität 
insgesamt ausmacht, gilt nach RM jedoch in besonderer Weise für die missio-
narische Aktivität. Den Spuren des „Pastor Bonus“, der gekommen ist, damit 
die Menschen das Leben in Fülle haben (vgl. Joh 10,10), folgend, entwickelt der 
Missionar ein besonderes Gespür für „Aufmerksamkeit, Zärtlichkeit, Mitleid, An-
nahme, Verfügbarkeit und Interesse für die Probleme der Menschen“ (RM 89). 
Die Enzyklika spricht vom Missionar als „Weltbruder“ (RM 89, frater universalis) 
und zeigt jene Richtung an, die Papst Franziskus in seiner jüngsten Enzyklika 
Fratelli tutti über die Geschwisterlichkeit und die soziale Freundschaft weiterent-
wickeln wird. Zur missionarischen Spiritualität gehören unabdingbar der gestal-
tende Weltauftrag, die Offenheit und das Interesse für alle Völker und Menschen, 
besonders aber für die Geringsten und Ärmsten. Um eben diesen missionari
schen und aktiven Dienst fruchtbar zu leben, stellt Redemptoris Missio die kon-
templative Seite der Mission heraus, von der die Zukunft der Mission abhängen 
wird. Interessant ist übrigens, dass der Hinweis auf das kontemplative Element 
der Missionsenzyklika den theologischen und spirituellen Beiträgen des asiati
schen Kontinentes zu verdanken ist: „Wenn der Missionar nicht kontemplativ 
ist, kann er Christus nicht glaubwürdig verkünden“ (RM 91). Der missionari
sche Christ wird in Anlehnung an ein ignatianisches Grundwort als contempla-
tivus in actione bezeichnet, als ein Mensch der Gottessuche im persönlichen und 
gemeinschaftlichen Gebet. Ohne den „Spirit“, die Beachtung der inneren und 
äußeren Bewegungen des Geistes, wäre die Mission bloß eine Propaganda.

Die kontemplative Seite der Mission

Wer die Botschaft Gottes missionarisch in die Welt trägt, wird sich zunächst als 
Hörender verstehen und achtsam das Wirken Gottes wahrnehmen. Ohne ein 
Leben, das zu den tiefsten inneren Lebensquellen führt (ad intra), kann keine 
nachhaltige und überzeugende Aktivität stattfinden (ad extra). Die kontempla-
tive Innenseite der Mission, d.h. die Begegnung mit dem Geist des lebendigen 
Gottes, ist eine Grundgegebenheit, damit die missionarische Aktivität nicht 
verebbt. Vor aller pastoralen Betriebsamkeit und kirchlichen Geschäftigkeit, 
die die Gefahr eines sich leerlaufenden Aktivismus in sich birgt, steht die Su-
che nach Gott. „Der erste Schritt einer missionarischen Kirche, die sich immer 
mehr für die Freundschaft Gottes mit den Menschen zu öffnen sucht, ist daher 
nicht Aktion, sondern Kontemplation: Bereitschaft, in das Projekt der Güte 
Gottes einzutauchen, Betrachtung des Geheimnisses der Freundschaft Gottes, 

301

Missionarische Spiritualität



die niemanden ausschließt, Annäherung an Gott, der dabei ist, auf die Menschen 
zuzugehen“, schreibt Hadwig Müller.4 Die dynamische Bewegung der Mission 
gründet in der Begegnung mit dem „entgegenkommenden“ Gott, der sich den 
Menschen und der Welt zuwendet. Gott sucht zuerst den Menschen, längst bevor 
der Mensch seinerseits Gott sucht (vgl. 1 Joh 4,10). 

Aus diesem Grund ist die Erfahrung der Mystiker(innen) aus ihrem reichen 
Glaubensleben für die missionarische Spiritualität bedeutend. Johannes vom 
Kreuz betont, dass Gott immer schon auf dem Weg zur Begegnung mit dem Men-
schen ist, sich um ihn sorgt, ihn sucht, stützt und aufrichtet.5 Madeleine Delbrêl, 
die Straßenmystikerin aus Ivry, spricht im Verweis auf Thérèse von Lisieux von 
der „Mission der Dichte“: Gott berührt die inneren Tiefschichten des Menschen. 
Hier liege die Voraussetzung und Quelle jeglicher äußeren missionarischen Akti-
vität.6 Gott ist in der Erfahrung der Mystiker(innen) der entscheidende und wich
tigste Seelenführer; er kann als der „erste Missionar“ bezeichnet werden, denn er 
formt „unaufhörlich das Innere des Menschen zu seinem Bild und Gleichnis um 
und teilt ihm so seine Mentalität und Weisheit mit“7.

Die geistlichen Impulse des derzeitigen Pontifikates weisen in jene Richtung, 
die aus dem Primat der Gottessuche zu einer überzeugenden christlichen Mission 
führen. Papst Franziskus weiß um die Quellen einer missionarischen Spiritualität, 
in der eine prophetische und verwandelnde Kraft steckt.

„Primerear“ - Missionarische Spiritualität nach „Evangelii Gaudium“

Im Grundlagenschreiben Evangelii Gaudium (EG) intendiert Franziskus eine neue 
Etappe der „Evangelisierung voller Eifer und Dynamik“ (EG 17). Die Kirche „im 
Aufbruch“ (EG 24) lebt eine Dynamik „des „Herausgehens aus sich selbst“, des 
„Unterwegsseins“ und des „immer neuen und immer weiteren Aussäens“ (EG 21). 
Das von Papst Franziskus entworfene spirituelle Leitbild des primerear (EG 24) 
ist für diesen missionarischen Weg der Weltkirche von Bedeutung. Die Wort-
neuschöpfung primerear weist auf den werbenden und erwählenden Ruf Gottes 

4	 H. Müller, Französische Impulse für eine missionarische Kirche in Europa, in: Jahrbuch Mission (Bd. 38). 
Hamburg 2006, 121–127, hier: 127.

5	 R. Körner, Wenn der Mensch Gott sucht … Glaubensorientierung an der Berg-Karmel-Skizze des hl. Jo-
hannes vom Kreuz. Leipzig 2001.

6	 M. Delbrêl, Auftrag des Christen in einer Welt ohne Gott. Freiburg i. Br. ²2000, 139: „Vielleicht war 
Theresia von Lisieux, die Patronin aller Missionen, dazu bestimmt, an der Schwelle dieses Jahr-
hunderts ein Schicksal zu leben, in dem die Zeit auf ein Mindestmaß reduziert war (…), um uns zu 
lehren (…), dass zu den Missionen mit Breitenwirkung auch Sendungen kommen, bei denen es auf 
die Dichte ankommt, die bis ins Innere der menschlichen Massen dringen, in die Tiefe, dorthin, wo 
der Geist des Menschen die Welt hinterfragt und zwischen dem Geheimnis eines Gottes hin- und 
hergerissen ist.“

7	 M. Delgado, Christliche Mystik – Exemplarisch dargestellt anhand der Kirchenlehrerin Teresa von Ávila 
und des Kirchenlehrers Johannes vom Kreuz, in: ZMR 90 (2006), 5–27, hier: 16.

Reflexion

302



hin, der mit seiner Barmherzigkeit einhergeht und vollends in der Botschaft Jesu 
verwirklicht ist. Es ist Jesus Christus, der den Menschen mit den Augen der Liebe 
anblickt: „Wenn wir mit offenem Herzen vor ihm stehen und zulassen, dass er 
uns anschaut [dejando que Él nos contemple], erkennen wir diesen Blick der Liebe“ 
(EG 264). Die Initiative des Glaubens geht von Gott, der uns zuerst geliebt hat, 
aus. Er ist der erste, für den das Verb primerear gilt. Gottes freie und ungeschulde
te Liebe ist einladend. Sie führt ins „Zentrum des Evangeliums“ (EG 7). Franzis-
kus will nicht „müde“ werden (vgl. EG 7), diesen Aspekt immer und immer wie-
der zu betonen, bezeichnet er sich ja selbst „als einen, den der Herr angeschaut 
hat“ und der in seinem Leben den Aspekt der zuvorkommenden Liebe Gottes, 
der Erwählung und der Ansprache erfahren hat. Der von Beda Venerabilis inspi-
rierte Wappenspruch des argentinischen Papstes Miserando atque eligendo zielt in 
die Richtung des persönlichen Angesprochen-Werdens durch Gott. So umreißt 
Franziskus den Aspekt des primerear in Evangelii Gaudium in verschiedenen Facet-
ten stets neu und lädt alle ein, ihn „in allem, was getan wird“ (EG 18), zu über-
nehmen. 

Der in der spanischen Version besser als in der deutschen Übersetzung zum 
Ausdruck kommende Satz „¡Atrevámonos un poco más a primerear!“ (EG 24) 
meint schließlich, auf die Initiative Gottes zu antworten. Die deutsche Überset-
zung „Wagen wir ein wenig mehr, die Initiative zu ergreifen!“ (EG 24) ist hier 
missverständlich. Der Neologismus primerear zielt nicht primär auf die mensch-
liche Initiative, sondern versteht darunter zuerst das Erwählungshandeln Gottes, 
auf das die Antwort des Menschen folgt. So meint primerear eben nicht, dass der 
Mensch die Initiative ergreift, sondern dass er auf den Ruf Gottes hin antwortet 
und darin eine „Initiative“ ergreift! Gott kommt dem Menschen in seiner Liebe 
und Barmherzigkeit entgegen: „Der erste Beweggrund, das Evangelium zu ver-
künden, ist die Liebe Jesu, die wir empfangen haben; die Erfahrung, dass wir von 
ihm gerettet sind, der uns dazu bewegt, ihn immer mehr zu lieben. Aber was für 
eine Liebe ist das, die nicht die Notwendigkeit verspürt, darüber zu sprechen, ge-
liebt zu sein, und dies zu zeigen und bekannt zu machen?“ (EG 264) 

„Dass ihr Euch aufmacht und Frucht bringt“

Diesem Gedanken, der das Fundament des missionarischen Handelns berührt, 
folgt ein weiterer. Die Sendung der Glaubensbot(inn)en besteht darin, sich auf-
zumachen und „Frucht zu bringen“ (Joh 15,8). Im Sinn der „missionarischen 
Fruchtbarkeit“ (eficacia) gilt es, in „die Geschichte des eigenen Ortes, die ein 
Geschenk Gottes ist“ (EG 235), einzutauchen. An dieser Stelle kommen die für 
das geistliche Leben bedeutsamen Pole der Actio und der Contemplatio, das Enga-
gement und das Gebet, zusammen. Beide Aspekte sind miteinander verbunden. 
So sehr der Quellgrund der Mission in der Tiefe des geistlichen Lebens gründet 

303

Missionarische Spiritualität



8	 J. B. Metz, Mystik der offenen Augen. Wenn Spiritualität aufbricht. Freiburg i. Br. 2011,108.
9	 Vgl. dazu die folgende Einschätzung zur Wechselseitigkeit zwischen Erfahrung und der darauf be-

zogenen Spiritualität: „Im Kontakt mit der Realität hört der Missionar Schreie und Gemurmel der 
‚Freude und Hoffnung, der Trauer und Angst‘ der Männer und Frauen; dorthin sendet der Herr ihn, 

(contemplatio), so sehr ist ein Engagement in der Welt gefragt (actio), damit die 
christliche Botschaft ihre Relevanz entfalten kann. Die von Franziskus ange-
führte Fruchtbarkeit der Sendung beinhaltet ein entschiedenes Plädoyer für die 
Geschichtlichkeit des Glaubens, die einem „Spiritualismus“ entgegentritt bzw. 
einer „Sterilität“ (EG 233) widersteht: „Das Wort nicht in die Praxis umzusetzen, 
es nicht in die Wirklichkeit zu führen bedeutet, auf Sand zu bauen, in der rei-
nen Idee verhaftet zu bleiben und in Formen von Innerlichkeitskult und Gnos
tizismus zu verfallen, die keine Frucht bringen und die Dynamik des Wortes zur 
Sterilität verurteilen“ (EG 233). 

Eine missionarische Spiritualität, die dazu aufruft, „Frucht zu bringen“, ist 
nicht kontextlos, sondern an den je konkreten Ort bzw. die je konkrete Zeit ge-
bunden. In diesem Sinn formuliert der in der ignatianischen Spiritualität der 
Sendung beheimatete Bischof von Rom einen Spitzensatz: „Die Mission im Her-
zen des Volkes ist nicht ein Teil meines Lebens oder ein Schmuck, den ich auch 
wegnehmen kann; sie ist kein Anhang oder ein zusätzlicher Belang des Lebens. 
Sie ist etwas, das ich nicht aus meinem Sein ausreißen kann, außer ich will 
mich zerstören. Ich bin eine Mission auf dieser Erde, und ihretwegen bin ich auf 
dieser Welt. Man muss erkennen, dass man selber ‚gebrandmarkt‘ ist für diese 
Mission, Licht zu bringen, zu segnen, zu beleben, aufzurichten, zu heilen, zu be-
freien.“ (EG 273) 

Spiritualität der Sendung in neuen Kontexten

Weder Mission noch Spiritualität sind Appendix des christlichen Lebens, son-
dern verweisen jeweils auf die eine umfassende Wirklichkeit in den zwei Di-
mensionen von Gabe und Aufgabe. Sie konstituieren christliche Praxis. Gebet 
und Engagement, Spiritualität und Mission sind miteinander verbunden, so 
wie Johann Baptist Metz die Mystik des Betens mit der konkreten Nachfolge 
verbindet: „Die Mystik dieses Betens ist konkret; sie enthält eine Wendung in 
die Verantwortung, in die gesellschaftliche und politische Verantwortung. Be-
tende ‚im Geiste Jesu‘ können nicht mit den Rücken zu den leidenden Antlit-
zen beten. Die Menschenfreundlichkeit, die uns das Beten in seiner Nachfolge 
abfordert, steht nicht zur Disposition.“8 Wer eine missionarische Spiritualität 
zu leben sucht, lässt sich vom Schicksal der anderen berühren, wird dadurch 
selbst verändert und verwandelt.9 Die missionarische Spiritualität lässt sich auf 
die Komplexität der Wirklichkeit ein, um am Aufbau des Reiches Gottes mit-

Reflexion

304



um eine dem Evangelium entstammende Antwort zu geben, die diese Realität erhellt und hilft, sie 
zu transzendieren. Die zu hörenden Schreie haben unnennbare Akzente je nach Zeit und Ort, aber 
einige sind für uns als grenzüberschreitende Männer und Frauen zugespitzt und der Geist des Herrn 
lässt sie uns mit größerer Dichte hören. Diese Schreie lassen nach und nach die Spiritualität des 
Missionars verändern und werden zu einem Spezifikum der Spiritualität; ihre Grundzüge sind dem 
Kontext und der Situation abverlangt, in denen er seine Geschwister sieht, wenn er sie mit den Au-
gen Christi und vom Geist her anschaut.“ J. M. Madruga Salvador, Una espiritualidad ad gentes, in: 
Misiones Extranjeras 77 (2006), 25–48, hier: 34f.

10	 T. Halik, Berühre die Wunden. Über Leid, Vertrauen und die Möglichkeit der Verwandlung. Freiburg i. Br. 
2013, 55.

11	 Nach einer längeren Phase der Renovierung ist das Haus in Ivry seit Oktober 2020 wieder für die 
Öffentlichkeit zugänglich. Eine kleine Equipe, die sich dem spirituellen Erbe Madeleine Delbrêls 
verpflichtet weiß, lebt nun wieder vor Ort.

12	 Papst Franziskus, Wage zu träumen! Mit Zuversicht aus der Krise. Im Gespräch mit Austen Ivereigh. Mün-
chen 2020, 24: „Wir haben die Bande mit unserem Schöpfer, mit der Schöpfung und mit unseren 
Mit-Geschöpfen vernachlässigt und schlecht behandelt. Aber die gute Nachricht ist, dass eine Arche 
auf uns wartet, um uns in ein neues Morgen zu bringen.“

zuwirken. Sie steht der von Tomáš Halik geforderten „Spiritualität der Nicht-
gleichgültigkeit“10 nahe, da sie sich nicht eskapistisch in einer „Neben-“ oder 
„Gegenwelt“ einrichtet oder vor den konkreten Bedingungen der Welt flüchtet. 
Sie sorgt sich um Gottes Willen für das Heil des Menschen und lebt von der Vi-
sion des gelingenden Lebens in Christus: „Ich bin gekommen, daß sie Leben ha-
ben – ja es haben überreich“ (Joh 10,10 in der Übersetzung von Fridolin Stier). 
Eine so verstandene Spiritualität der Sendung ist demgemäß als ein Prozess der 
Wandlung und Erneuerung zu verstehen, der sich nicht nur mit dem bisher Er-
reichten zufriedengibt, sondern sich gemäß dem prophetischen Auftrag „Nehmt 
Neuland unter den Pflug!“ (vgl. Hos 10,12) neuen Herausforderungen stellt. Ei-
ner solchen Spiritualität wohnt eine gewisse Rastlosigkeit inne. Vom missiona-
rischen Geist inspiriert sucht sie das Evangelium je nach Kontext und Zeitepo-
che neu und ansprechend zu verkünden. Die Carceri des umbrischen Poverello 
in der Nähe von Assisi bieten eine andere Antwort als die Suchbewegungen von 
Madeleine Delbrêl, die inmitten der Geschäftigkeit der Banlieue von Paris eine 
geistliche Zelle gründet.11 Papst Franziskus setzt neue Akzente einer missiona-
rischen Spiritualität, die sich um das gemeinsame Haus der Erde sorgt und sich 
den aktuellen Krisen wie die Corona-Pandemie oder den Migrationsbewegungen 
stellt.12

Camilo Maccise, langjähriger Ordensoberer der Karmeliten skizziert die künf-
tigen Herausforderungen einer missionarischen Spiritualität so: „Die missiona-
rische Spiritualität hat im Lauf der Zeit verstanden, dass man dem Geist treu 
sein muss, der nicht nur im Inneren zum Menschen, sondern auch durch die 
Zeichen der Zeit spricht. Ein kritischer Blick auf die Wirklichkeit und ihre Beur-
teilung im Licht des Wortes Gottes lassen uns den Anspruch des Geistes erfah-
ren, der in Kühnheit neue Wege für die Verkündigung und den Einsatz für das 
Evangelium erproben lässt.“13 Diese Annäherung an die missionarische Spiritua-

305

Missionarische Spiritualität



13	 C. Maccise, Kirche im Winter. Eine prophetische Stimme aus Mexiko. Würzburg 2017, 401.

lität ist wie eine Dynamik, die das Volk Gottes insgesamt nach vorne bringt. Die 
Weite der Mission ist jedoch nur dann glaubhaft, wenn sie in der Tiefe des spiri-
tuellen Lebens wurzelt.

Reflexion

306


