Vater unser

Hanns-Gregor Nissing | Miinster

geb. 1969, Dr. theol., Programm- und Marke-
tingleiter bei IUNCTUS, Kompetenzzentrum
fir Christliche Spiritualitdt der PTH Miinster

nissing@iunctus.de

Eine Anthropologie in Gebetsform

Das Vater unser in der Auslegung des Thomas von Aquin

Seine Stellung als Lehrautoritdt der katholischen Theologie und Berufungsin-
stanz, die man mit dhnlicher Affirmativitat zitiert wie im Sozialismus die Schrif-
ten von Karl Marx, hat Thomas von Aquin (1224/25-1274) seit geraumer Zeit
verloren. Man mag diese Situation bedauern oder begriifien — jedenfalls erdffnet
sie die Chance, Thomas neu wahrzunehmen, neue Zugdnge zu ihm und seinem
Denken zu finden. Vielleicht nicht zuféllig ist Thomas im Glaubensleben der Kir-
che in der Gegenwart vor allem noch mit seinen Gebeten und Hymnen zur Eu-
charistie prasent. So kann er gerade als geistlicher Lehrer in den Blick kommen.

Eine Erschlieffung der geistlichen Dimensionen seines Werks ist dabei un-
mittelbar verbunden mit seiner biblischen Theologie. Denn fiir den Prediger-
bruder Thomas ist die Heilige Schrift das zentrale Fundament seines Lebens und
Lehrens: (1) Mit dem Ideal des apostolischen Lebens, wie es durch das Beispiel
Christi und seiner Jiinger bezeugt ist, bietet das Evangelium das Vorbild fiir eine
Nachfolge in radikaler Armut und Wanderpredigt, wie sie die Bettelorden des 13.
Jahrhunderts in grofitmoglicher Buchstédblichkeit in die eigene Lebensform um-
zusetzen gedachten. (2) Dariiber hinaus ist die Bibel fiir Thomas die wesentliche
Grundlage fiir die Selbstvergewisserung der Theologie und ihre Ausformulierung
als Wissenschaft, die zu seinen grof3en historischen Leistungen gehort, und ent-
scheidende Norm und Berufungsinstanz fiir die Tatigkeit als Predigerbruder — ist
Predigt doch vor allem anderen Auslegung der Heiligen Schrift.

Beide Dimensionen - die geistliche und die biblische - fallen zusammen in
den Auslegungen zum Vater unser (Collationes in Orationem Dominicam), die Tho-

307



Reflexion

mas als Predigtreihe wohl in seinem letzten Lebensjahr in Neapel gehalten hat.!
Das Vater unser ist ja nicht nur das zentrale Gebet der Christenheit, es ist zu-
gleich auch durch die Heilige Schrift bezeugt als Gebet, das Christus selbst auf
die Bitte seiner Jiinger hin als Lehre und Modell allen Betens formuliert hat: ,So
sollt ihr beten (...)“ (Mt 5,9-13; Lk 11,2-4; zum Unterschied beider Fassungen
vgl. S.th. II-11 83,9 ad 4).

In ihrer besonderen literarischen Gestalt als Predigten sind die Auslegungen
des Thomas schliefdlich durch eine besondere Unmittelbarkeit, Lebendigkeit
und Alltagsndhe der Darlegung gekennzeichnet. Sie bringen seine Personlich-
keit, seinen Glauben und seine Spiritualitdt in hervorragender Weise zum Aus-
druck, indem sie das Herrengebet im Ausgang vom Menschen und seiner Selbst-
erfahrung erschliefen. Mit einigem Uberschwang bezeichnet Thomas das Vater
unser als ,das vollkommenste (perfectissima)” aller Gebete: ,In ihm wird nicht
nur [1] um alles gebeten, wonach wir in richtiger Weise verlangen kénnen, son-
dern auch [2] in derjenigen Reihenfolge, in der wir danach verlangen sollen; so
lehrt uns dieses Gebet nicht blof bitten, sondern formt auch unser ganzes Ge-
miit” (S.th. II-1I 83,9 c.).

Ich mochte daher im Folgenden zeigen, wie das Vater unser in der Interpre-
tation des Thomas von Aquin als durch die Bibel bezeugtes Wort Gottes bzw.
Christi bei den Grundgegebenheiten des Menschseins ansetzt, sie aufgreift und
in das Modell einer ebenso elementaren wie umfassenden Selbstaussprache des
Menschen vor Gott bringt. Das Herrengebet kann so als eine in nuce entfaltete
Anthropologie in Gebetsform sichtbar werden. Dazu werde ich zunachst das all-
gemeine Verstdndnis des Gebets bei Thomas skizzieren, um daran anschlieflend
zu zeigen, wie dieses Verstandnis durch das Vater unser, seinen Aufbau und
seine einzelnen Bitten, eine Formung und Ausrichtung erfahrt, um eine umfas-
sende Einlibung ins Menschsein zu bieten.

Gebet als ,Ausdruck der Sehnsucht” und ,Sprache der Hoffnung"“

Was also ist das Gebet? Warum und wozu betet der Mensch tiberhaupt? Welchen
Nutzen und welchen Zweck, welche Gegenstinde, Gestalten und Ausdrucksfor-
men kann es haben? — Das Leitmotiv, unter dem Thomas sich in der Summa theo-
logiae diesen Fragen ndhert, ist der Begriff der Sehnsucht oder des Verlangens
(desiderium): Das Gebet ist ,,Ausdruck der Sehnsucht”“ des Menschen - desiderii
interpres. Ihre beiden Definitionsglieder markieren den Ausgangs- und den Ziel-

1 Vgl. Thomas von Aquin, Das Vater unser. Auslegungen zum Herrengebet. Ubers. v. J. Pieper. Lateinisch—
deutsch. Miinchen 2020. Wo nicht anders vermerkt, wird aus diesem Text nach der dortigen Ab-
schnittsnumerierung zitiert. - Weitere Texte des Thomas, die im Folgenden angefiihrt werden, sind:
Summa theologiae (= S.th.), Compendium theologiae (= Comp. theol.), beide in: S. Thomae Aquinatis
Opera Omnia (= Editio Leonina). Rom - Paris 1882ft.; Summa contra Gentiles. Ed. P. Marc / C. Pera /

P. Caramello. 3 vol. Paris — Turin 1961 (= S.c.G.).

308



Vater unser

punkt seiner Uberlegungen, insofern (1) der Begriff interpres das Gebet als eine
eigentiimliche Sprachform des Menschen benennt, (2) das Wort desiderium dage-
gen dessen dynamische Grundausrichtung, in der der Mensch in seinem natiir-
lichen Streben auf sein letztes Ziel und seine endgiiltige Erfiillung, die vollkom-
mene Gliickseligkeit, hingeordnet ist.

yinterpres“ — Das Gebet als elementare Sprachform des Menschen
Den ,archimedischen Punkt“, aus dem Thomas seine Definition des Gebets ent-
wickelt, bildet dabei die Wahrnehmung des Menschen als Person.

Der Mensch als Person

Als Person ist der Mensch durch die beiden Eigenschaften gekennzeichnet, (a)
ein sprachbegabtes Lebewesen (zoon logon echon)? zu sein und (b) eine Herrschaft
uber die eigenen Akte (dominium sui actus), d.h. Ursachlichkeit, zu besitzen (vgl.
S.th.129,1 c.).

In diesem Sinne erldutert Thomas den Ausdruck oratio etymologisierend als
,Gedanken” oder , Vernunft” (ratio), ,die durch den Mund zum Ausdruck
kommt“: oratio est quasi oris ratio. — Die menschliche Vernunft aber kann sich
theoretisch (als ratio speculativa) verhalten, sofern sie die Dinge lediglich erken-
nend erfasst, praktisch dagegen (als ratio practica), sofern sie dariiber hinaus Wir-
kungen hervorbringt. Als solche kann sie in doppelter Weise Ursache sein: (i) in-
dem sie anderen (oder sich selbst) eine Notwendigkeit auferlegt, was sprachlich
durch den Befehl (imperium) geschieht, oder aber, (ii) indem sie anleitet und dis-
poniert, was sprachlich durch die Bitte (petitio) zum Ausdruck kommt. Wahrend
sich (i) der Befehl an Untergebene richtet, richtet sich (ii) die Bitte an Gleichran-
gige und Ubergeordnete, wie es bei Gott der Fall ist. Auf diesem Wege gelangt
Thomas zu seiner ersten und fiir alle weiteren Uberlegungen grundlegenden
Kennzeichnung des Gebets: Das Gebet ist Bitte (vgl. S.th. II-1I 83,1 c.).

Zweitursdchlichkeit des Geschopfes

Thomas versteht dieses Bitten vor allem als einen aktiv-gestaltenden oder planen-
den Akt des Menschen. Ausdriicklich hebt er hervor, dass es sich sowohl im Falle
des Befehls, als auch im Falle der Bitte um eine ,eigentiimliche Anordnung* (or-
dinatio quaedam) der menschlichen Vernunft handelt, deren Aufgabe es ist, zu
ordnen. Und auch wenn der Mensch durch die Sprachform der Bitte zum Aus-
druck bringt, dass er von jemandem anderen Hilfe erwartet in einer Angelegen-
heit, in der er selbst machtlos und unvermdgend ist, so heifdt ,jemanden um et-
was bitten” fiir Thomas doch zunadchst Mit-Ursache zu sein fiir das, was eine an-
dere Person ausfiihrt bzw. die Voraussetzung dafiir zu schaffen, dass das Ge-

2 Vgl. bereits Aristoteles, Politik I 2 (1253a7-10).

309



Reflexion

wiinschte geschehen kann. Eben diese Mitursdchlichkeit macht das Gebet als
Bitte fiir Thomas zu einem nicht nur sinnvollen, sondern sogar notwendigen Akt
des Menschen, dem eine echte Wirksamkeit eigen ist — ohne dass damit die Un-
wandelbarkeit der gottlichen Vorsehung beeintrachtigt wird. Denn diese schliefst
andere Ursachen nicht aus, sondern fiigt sie dem ein, was die von ihr errichtete
Ordnung den Dingen auferlegt: ,Und so widerstreiten die Zweitursachen der
Vorsehung nicht, sondern verstarken ihre Wirkung” (S.c.G. III 96, n. 2716).

Indem Gott dem Menschen die Wiirde der Mitursdchlichkeit gibt, erdffnet er
ihm die Moglichkeit, durch das Gebet gestaltend an seinem Plan mitzuwirken.
Das Gebet wird so zu einem Akt der Partnerschaft und der Teilhabe an der gott-
lichen Vorsehung. Es ist ein Privileg des Menschen und bedarf eigentlich keiner
eigenen Verpflichtung durch ein Gebot, sondern ist in seiner Angemessenheit
(convenientia) unmittelbar evident: Das Gebet ist Ausdruck und Ausiibung seiner
Personalitdt als verntinftiges Geschopf.

Wenn diese Mitwirkung im Modus der Bitte geschieht, so verbindet sich da-
mit freilich eine zweifache Haltung seitens des Menschen: (a) die Ehrfurcht, die
sich aus dem Bewuf3tsein des unendlichen Abstands ergibt, der zwischen dem
Geschopf und dem Schopfer besteht, und die eine Anerkennung der existentiel-
len Bezogenheit wie eine Unterordnung unter ihn impliziert; (b) das Bewusstsein
der prinzipiellen Begrenztheit der eigenen menschlichen Erkenntnis und der Un-
durchschaubarkeit der Vorsehung Gottes (vgl. S.c.G. III 96, n. 2710). In solchem
Sinne bedarf es beim Beten nach Thomas stets eines Sich-Offnens des Menschen
fir das vollendende Weiterfithren des eigenen Willens durch Gott.

Gottesfreundschaft als Leitperspektive

Wesentliche Voraussetzung ist dabei fiir Thomas, dass es beim Beten nicht darum
geht, seinen eigenen Willen gegen den gottlichen durchzusetzen oder Gott etwas
gegen dessen Willen abzuringen, so dass menschlicher und gottlicher Wille ,in
Konkurrenz” stiinden. Vielmehr blicken und wirken Mensch und Gott sozusagen
in dieselbe Richtung und sind auf dasselbe Ziel hin tédtig, ndmlich auf das Heil
des Menschen. Zum entscheidenden Bindeglied, um das Verhiltnis zwischen
dem betenden Menschen und seinem gottlichen Schopfer zu beschreiben, wird
fir Thomas der Begriff der Freundschaft (amicitia). Hierbei kommen der Mensch-
werdung Christi und seinem irdischen Leben eine zentrale Rolle zu: In seinem
Erdendasein pflegte Christus freundschaftlichen Umgang mit den Menschen (fa-
miliariter cum hominibus conversando), um ihnen Vertrauen (fiducia) zu vermitteln
und sie durch menschliches Verhalten an sich zu ziehen (vgl. S.th. IIT 40,1 c.). So
wird das Gebet zum privilegierten Ort, diese Freundschaftsliebe mit Gott zu ge-
stalten, und findet im Antlitz eines personalen Gegeniibers seinen Bezugspunkt.

310



Vater unser

p,desiderium” — Das Verlangen nach endgiiltiger Erfiillung
Seine innere Dynamik gewinnt das Gebetskonzept des Thomas indessen durch
das Motiv der Sehnsucht, die es zum Ausdruck bringen will. In einem , natiirli-
chen Verlangen“ (desiderium naturale), das sein ganzes Dasein innerlich pragt
und ihm seine eigentiimliche Dynamik und Richtung verleiht, strebt der Mensch
nach dem ihn endgiiltig erfiillenden Guten als seiner Vollendung. Es umfasst die
ganze Person in all ihren geistigen, leiblichen und sinnlich-vegetativen Kriften —
so dass es sich mit den Metaphern des ,Hungerns“ und , Diirstens” beschreiben
lasst, des ,Diirstens” nach dem Trank Gliickseligkeit (vgl. z.B. S.th. I-1I 5,8 c.).
Doch es findet in den vorldaufigen Giitern im Diesseits — in Reichtum, Ansehen,
sinnlicher Lust, Macht oder Ehre — keine Ruhe. Erst im vorziiglichsten Gut, das
die besten und hochsten Fihigkeiten des Menschen vollkommen zu aktualisie-
ren vermag, findet der Mensch sein Gliick: in Gott und seiner beseligenden An-
schauung und Erkenntnis

Als ,, Ausdruck” oder ,Ubersetzung” (interpretatio) dieses natiirlichen Strebens
wird das Gebet zum sprachlichen Vollzug der ganzheitlichen Verwiesenheit des
Menschen auf Gott als sein beseligendes Ziel. Daher hat es auch in der ewigen
Gliickseligkeit sein vorrangiges Thema und seine leitende Perspektive. Als Sprach-
form, die ihn unmittelbar mit seinem Ziel verbindet, wird das Gebet zur Beja-
hung der Ursehnsucht des Menschen und zum bevorzugten ,Weg zur Entfaltung
der Grunddynamik seines Lebens“?. Es ist fiir den Menschen hochster Akt der ei-
genen Lebensgestaltung von innen her, Prozess des Wachsens und Reifens auf
seine endgiiltige Vollendung hin.

Sprache der Hoffnung

In den Rahmen dieser Charakterisierung des Gebets als Ausdruck des Verlangens
schreibt Thomas eine zweite, tiefergehende Bestimmung ein, die das Gebet als
Sprache der Hoffnung (oratio est interpretativa spei, S.th. 1I-11 17,4 c.) bestimmt.
In ihr , verdichtet” sich die innere Dynamik des menschlichen Daseins, ,das in-
nere seinshafte ,Noch nicht’ des Geschopfes“4. In seiner Existenz ist der Mensch
ein Werdender, ein Pilger (viator), auf die ewige Vollendung hingeordnet, aber
auch mit dem Los der unausweichlichen Sterblichkeit und des sicheren Todes
belastet. Die ,einzige Antwort, die der wirklichen Existenz-Situation des Men-
schen entspricht, ist: die Hoffnung.“> Hoffnung besagt ein inneres seinsmafiiges
Ausgespanntsein, das eine Hinordnung auf Erfiillung wie die Abwesenheit von
Erfilllung zugleich umfasst.

3 L. Maidl, Desiderii interpres. Genese und Grundstruktur der Gebetstheologie des Thomas von Aquin. Pader-
born u.a. 1994.

4 ]. Pieper, Uber die Hoffnung, in: ders., Werke. Bd. 4: Schriften zur Philosophischen Anthropologie und
Ethik I. Hamburg 1996, 258.

5 Ebd., 262.

31



Reflexion

Als ,Sprache der Hoffnung” betrifft das Gebet mithin starker das seinshafte Fun-
dament des Menschseins. Uberdies setzt es den Schwerpunkt weniger auf sein
Objekt, d.h. Gott als das erstrebte oder erhoffte Gut, als auf den Akt des Vertrau-
ens in Gottes Treue und seine Verheifiung. Seine zentrale Begriindung findet
dieses Vertrauen in der durch Christus geschenkten Gotteskindschaft: ,Und weil
wir durch ,den Geist der Kindesannahme’, den wir empfangen haben, ,Abba,
Vater’ rufen, wie es in Rom 8,15 heif3t, deshalb begann der Herr, um zu zeigen,
daf’ wir aus dieser Hoffnung heraus beten miissen, sein Gebet mit der Anrufung
des Vaters, indem er sprach: ,Vater’“ (Comp. theol. 11 4, Z. 40ff.). Im Vater unser
ist so ,unsere ganze Hoffnung enthalten”, und zwar im Hinblick auf den Adres-
saten, den Grund und den Inhalt des Gebets (ebd.).

Das Vater unser als ,Summe unserer Hoffnung*

Schon allein dadurch, dass es aus dem Mund Christi stammt, besitzt das Vater
unser fiir Thomas eine besondere Wiirde. Daher muss in ihm auch eine innere
Ordnung und ein leitender Sinn zu entdecken sein. So unterlegt Thomas seinen
Predigten zum Vater unser eine Gliederung, in der er diese Ordnung und den Sinn
des Gesamtaufbaus nachzuweisen versucht.

(1) Demnach ist dasjenige, was wir am meisten ersehnen und als erstes erbit-
ten, Gott selbst bzw. seine Ehre (,,Geheiligt werde dein Name*). (2) Im Hinblick
auf uns selbst dagegen erbitten wir dreierlei von Gott: (a) die Gliickseligkeit des
Ewigen Lebens als unser Ziel (,Dein Reich komme*), (b) die Verwirklichung des
Willens Gottes, der Gerechtigkeit und seiner Gebote als Weg dorthin (,Dein
Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden”), und (c) das Notwendige, was
wir auf diesem Weg zum Leben brauchen (,,Unser tdgliches Brot gib uns heute®).

Parallel dazu richten sich die drei iibrigen Bitten gegen jene Ubel, die diesen
Gitern entgegengesetzt sind: So ist (a) dem Ewigen Leben die Siinde entgegen-
gesetzt, durch die dem Menschen dieses verloren geht (,, Vergib uns unsere
Schuld”). (b) Der Gerechtigkeit und den guten Werken entgegengesetzt ist die
Versuchung (,,Und fihre uns nicht in Versuchung”). (c) Und dem zum Leben
Notwendigen entgegengesetzt sind Ungliick und Drangsal (,, Erldse uns von dem
Ubel”).

Die teleologische Grundstruktur des Vater unsers

In der systematischen Ordnung der Vater unser-Bitten erkennt Thomas mithin
dieselbe zielgerichtete oder teleologische Struktur, die fiir das Beten allgemein
wie fiir das Dasein des Menschen im Ganzen festzustellen ist. Sie wird in den
ersten beiden Bitten doppelt akzentuiert, wenn es jeweils um Gott als das Ziel
unserer Liebe geht, wobei die erstere seine Ehre betrifft (,insofern wir Gott um
seiner selbst lieben®), die letztere dagegen uns, die wir uns an seiner Ehre er-

312



Vater unser

freuen (,insofern wir uns in Gott lieben”; vgl. S.th. II-II 83,9 c.). Denn mit Blick
auf das Ziel des Menschen, sein Gliick, ist, so Thomas, stets in zweierlei Hinsicht
zu handeln: im Hinblick auf seine objektive (finis cuius) wie seine subjektive Sei-
te (finis quo). Anders gesagt: im Hinblick auf die Gliickseligkeit als Trank und als
Trinken (vgl. S.th. I-I1 1, 7f.).

Die Aspekte der Sehnsucht und Zielgerichtetheit des Herrengebets sowie das
damit verbundene Motiv der Gliickseligkeit werden von hier aus zum , roten Fa-
den”, der seine Auslegungen durchzieht. So ldsst sich zeigen, wie die Ordnung
des Vater unsers der Ordnung der menschlichen Sehnsucht entspricht, die zu-
erst auf das Himmlische und dann auf das Irdische geht, gemafl dem Herren-
wort: ,Sucht zuerst das Reich Gottes” (Mt 6,33).

Die Inhalte der einzelnen Bitten

(1) Die Anrede , Vater unser”. — Zuvor noch gibt die Anrede ,Vater unser” die Ton-
art des Herrengebets an: Der Name , Vater” macht fiir Thomas nicht nur das vol-
lig Neue und Andere der Gottesverkiindigung Jesu sichtbar, zugleich eroffnet er
mit dem Hinweis auf den Geist der Kindschaft nach Rém 8,15 die Moglichkeit,
die einzelnen Bitten mit den sieben Gaben des Heiligen Geistes nach Jes 11,1f.
zu verbinden. In Ankniipfung an Augustinus’ Auslegungen zur Bergpredigt ordnet
Thomas daher jeder der sieben Vater unser-Bitten eine Gabe des Geistes zu und
hebt damit die konstitutive Bedeutung des Heiligen Geistes fiir das Beten des
Christen hervor: Das Vater unser ist ein Beten im Geist. Mit der Anrufung des
Vaters mit dem Sohn im Heiligen Geist wird so der trinitarische Raum eroffnet,
in dem alles christliche Beten seinen Platz findet.

In diesen Raum einbezogen sind zugleich die Mitmenschen, unsere Nachs-
ten und die Kirche, worauf das Possessivpronomen ,,unser” hinweist. Gottes-
liebe und Néchstenliebe, ,beides wird kundgemacht in diesem Gebet. [1] Denn
um die Gottesliebe in uns zu wecken, nennen wir ihn ,Vater’; [2] um aber die
Liebe zum Nichsten in uns zu wecken, beten wir allgemein fiir alle Menschen
,Vater unser (...)"" (n. 1024).

(2) ,Dein Wille geschehe”. — Nach dem Ziel, dem die ersten beiden Bitten gel-
ten, beschreibt die dritte Bitte den Weg zur Gliickseligkeit. In ihrer Formulie-
rung bringt sie dabei, so Thomas, sehr genau menschliches und gottliches Tun
in Einklang: ,Es ist nicht gesagt: ,Mogen wir deinen Willen tun’, damit es nicht
scheine, als tue die Gnade Gottes nichts; und es ist auch nicht gesagt: ,Tu dei-
nen Willen‘, damit es nicht scheine, als tue unser Wille und unsere Anstren-
gung nichts. Sondern es heifdt: ,Es geschehe dein Wille’ durch die Gnade Gottes
und durch unsere Bemiithung zugleich” (n. 1066).

(3) , Unser tigliches Brot gib uns heute”. — Doch soll nicht nur um die ewigen
und geistigen Gliter gebetet werden, sondern auch um die notwendigen Dinge
dieses Lebens. So verleiht die Brotbitte dem Vater unser die angemessene , Er-

313



Reflexion

dung”. Sie zeigt an, ,daf’ auch die zeitlichen Giiter uns von der Fiirsorge Gottes
zuteil werden” (4, n. 1071). Darin einbezogen sind alle temporalia, alles Leib-
liche und Zeitliche. Wenn Thomas die Brotbitte dariiber hinaus auf die Eucha-
ristie bezieht, so mag dies angesichts seiner eucharistischen Frommigkeit nicht
verwundern. Bemerkenswerter ist dagegen die Bezugnahme auf das Brot des
Wortes Gottes: denn aus seiner Kost wird im Menschen Verlangen und Hunger,
»und aus dem Hunger erwidchst die Sattigung des Ewigen Lebens” (4, n. 1079).

(4) , Vergib uns unsere Schuld”. — Einen besonderen Knotenpunkt unter den
Bitten des Herrengebets bildet die Vergebungsbitte, die Thomas sehr ausfiihrlich
erldutert. Er nutzt sie, um in realistischer Weise die conditio humana in den Blick
zu nehmen und die umfassende Haltung des Betens einzuschérfen: Allzu grof3es
Vertrauen auf die eigene Kraft fiihrt den Menschen dazu, den eigenen Willen
demjenigen Gottes vorzuziehen und dadurch dessen Recht zu verletzen. Eben
hierin besteht das Wesen der Siinde bzw. der daraus folgenden Schuld (vgl. 5, n.
1081). Der Sinn der Bitte liegt folglich darin, dem Menschen zwei notwendige
Haltungen nahezulegen: Demut (humilitas), die sich aus dem Bewusstsein ergibt,
Stinder zu sein, aber auch Hoffnung (spes), die sich entgegen aller Verzweiflung
auf die Vergebungsbereitschaft und Barmherzigkeit Gottes richtet und ihrerseits
bereit ist, zu vergeben, denn ,niemals kann Stinde vergeben werden, ohne daf§
einer in der Liebe ist” (vgl. n. 1083).

(5) ,Und fiihre uns nicht in Versuchung”. — Die Bitte, nicht in Versuchung ge-
fihrt zu werden, ergibt sich fiir Thomas als logische Folge aus der vorangehen-
den: Wer um die Verzeihung der Stinden betet, sollte auch bemiiht sein, fortan
die Stinde und ihre Ursache zu meiden (vgl. 6, n. 1092). Dabei legt Thomas ei-
nen differenzierten Begriff von Versuchung zugrunde: ,Den Menschen versu-
chen” heif3t, ,seine Tugend erproben”. Da die Tugend sich sowohl auf das Wir-
ken des Guten wie auf das Meiden des Bosen bezieht, kann eine Versuchung in
beiderlei Hinsichten geschehen. (a) In der ersten Hinsicht ldsst sich daher sogar
Gott selbst als Versuchender namhaft machen: Er ruft zum Guten auf, indem er
die Tugend priift und zum Fortschritt in ihr anregt. Abraham und Ijob gelten
hierfiir als biblische Beispiele. — (b) Im Hinblick auf die Hinfiihrung zum Bosen,
wird niemand von Gott versucht, sondern vielmehr von der eigenen Sinnlich-
keit, vom Teufel oder von der Welt. Zumal die Ausfithrungen zu den ersten bei-
den Dimensionen zeigen eine differenzierte Wahrnehmung der psychologi-
schen Abldufe in uns wie der daran ankniipfenden ,Strategie” des Versuchers,
die Thomas in der Metaphorik eines , geistigen Kampfes“ beschreibt (vgl. 6, n.
1093-1098). Die im Gebet erbetene Befreiung von der Versuchung prizisiert er
dahingehend, ,dafd Christus nicht lehrt zu beten, dafy wir nicht versucht wer-
den mochten, sondern dafy wir nicht in der Versuchung fallen. Wenn namlich
der Mensch die Versuchung besiegt, dann erwirbt er sich die Krone” (n. 1099).
Die leitende Perspektive bei der weiterfithrende Frage, wie Gott denn zum Bosen

314



Vater unser

hinfiihren konne, bildet daher der Blick auf die vorsehende Leitung Gottes, die
ein Fallen des Menschen zu verhindern sucht (a) durch die Liebe (,denn jede
Liebe, wie gering sie auch sei, vermag der Stinde zu widerstehen”) und (b) durch
das Licht der Einsicht und die Unterrichtung dariiber, was wir tun sollen (vgl. n.
1100).

(6) ,Erlose uns von dem Bosen”. — Dieser Blick bestimmt auch die Auslegung
der letzten Bitte. Denn zwar hat der Begriff des ,Ubels” (malum) eine umfassen-
de Bedeutung und vermag auch die in den vorherigen Bitten genannten Groéf3en
Schuld und Versuchung einzufassen. Doch konzentriert Thomas — gemaf} seiner
0.g. Textgliederung — den Sinn auf die zeitlichen Ubel: auf ,alles Ungliick und
alle Drangsale dieser Welt” (7, n. 1102). Er tritt damit in eine merkliche Diffe-
renz zur Auslegungstradition, in der die Befreiung vom Bosen immer wieder auf
»~den Bosen”, d.h. den Teufel, bezogen wurde, der allerdings in der thomani-
schen Siindentheologie insgesamt eine eher geringe Rolle spielt. Die erbetene
Erlosung von den zeitlichen Ubeln kann verschiedene Gestalten finden: die
Trostung im Ungliick, das Geschenk von Giitern, durch die die Ubel vergessen
werden konnen, oder auch die Verwandlung der Drangsal in Gutes. In ihr zeigt
sich die hochste Weisheit des vorsehend sorgenden Vaters, ,denn es ist die Auf-
gabe des Weisen, das Bose auf das Gute hinzuordnen” (ebd., n. 1102-1105).

So eroffnet das Vater unser in der Deutung des Thomas von Aquin in seinem
Aufbau wie in seinem Inhalt dem Menschen die Moglichkeit, sein Verlangen
und seine Hoffnung umfassend zu interpretieren. In seinem Beten kann Gestalt
gewinnen, worauf er seiner inneren Form und Ausrichtung nach tendiert. ,We-
gen seiner Kiirze, Praignanz und Einfachheit eignet [sich das Vater unser] (...) als
Wegbegleiter fiir jeden Menschen.”®

6 L. Maidl, Desiderii interpres, 219 [s. Anm. 3].

315



