
Hanns-Gregor Nissing | Münster

geb. 1969, Dr. theol., Programm- und Marke-
tingleiter bei IUNCTUS, Kompetenzzentrum 
für Christliche Spiritualität der PTH Münster

nissing@iunctus.de

Eine Anthropologie in Gebetsform
Das Vater unser in der Auslegung des Thomas von Aquin

Seine Stellung als Lehrautorität der katholischen Theologie und Berufungsin-
stanz, die man mit ähnlicher Affirmativität zitiert wie im Sozialismus die Schrif-
ten von Karl Marx, hat Thomas von Aquin (1224/25–1274) seit geraumer Zeit 
verloren. Man mag diese Situation bedauern oder begrüßen – jedenfalls eröffnet 
sie die Chance, Thomas neu wahrzunehmen, neue Zugänge zu ihm und seinem 
Denken zu finden. Vielleicht nicht zufällig ist Thomas im Glaubensleben der Kir-
che in der Gegenwart vor allem noch mit seinen Gebeten und Hymnen zur Eu-
charistie präsent. So kann er gerade als geistlicher Lehrer in den Blick kommen. 

Eine Erschließung der geistlichen Dimensionen seines Werks ist dabei un-
mittelbar verbunden mit seiner biblischen Theologie. Denn für den Prediger-
bruder Thomas ist die Heilige Schrift das zentrale Fundament seines Lebens und 
Lehrens: (1) Mit dem Ideal des apostolischen Lebens, wie es durch das Beispiel 
Christi und seiner Jünger bezeugt ist, bietet das Evangelium das Vorbild für eine 
Nachfolge in radikaler Armut und Wanderpredigt, wie sie die Bettelorden des 13. 
Jahrhunderts in größtmöglicher Buchstäblichkeit in die eigene Lebensform um-
zusetzen gedachten. (2) Darüber hinaus ist die Bibel für Thomas die wesentliche 
Grundlage für die Selbstvergewisserung der Theologie und ihre Ausformulierung 
als Wissenschaft, die zu seinen großen historischen Leistungen gehört, und ent-
scheidende Norm und Berufungsinstanz für die Tätigkeit als Predigerbruder – ist 
Predigt doch vor allem anderen Auslegung der Heiligen Schrift. 

Beide Dimensionen – die geistliche und die biblische – fallen zusammen in 
den Auslegungen zum Vater unser (Collationes in Orationem Dominicam), die Tho-

307

Vater unser



1	 Vgl. Thomas von Aquin, Das Vater unser. Auslegungen zum Herrengebet. Übers. v. J. Pieper. Lateinisch–
deutsch. München 2020. Wo nicht anders vermerkt, wird aus diesem Text nach der dortigen Ab-
schnittsnumerierung zitiert. – Weitere Texte des Thomas, die im Folgenden angeführt werden, sind: 
Summa theologiae (= S.th.), Compendium theologiae (= Comp. theol.), beide in: S. Thomae Aquinatis 
Opera Omnia (= Editio Leonina). Rom – Paris 1882ff.; Summa contra Gentiles. Ed. P. Marc / C. Pera / 

	 P. Caramello. 3 vol. Paris – Turin 1961 (= S.c.G.).   

mas als Predigtreihe wohl in seinem letzten Lebensjahr in Neapel gehalten hat.1 
Das Vater unser ist ja nicht nur das zentrale Gebet der Christenheit, es ist zu-
gleich auch durch die Heilige Schrift bezeugt als Gebet, das Christus selbst auf 
die Bitte seiner Jünger hin als Lehre und Modell allen Betens formuliert hat: „So 
sollt ihr beten (...)“ (Mt 5,9–13; Lk 11,2–4; zum Unterschied beider Fassungen 
vgl. S.th. II–II 83,9 ad 4).

In ihrer besonderen literarischen Gestalt als Predigten sind die Auslegungen 
des Thomas schließlich durch eine besondere Unmittelbarkeit, Lebendigkeit 
und Alltagsnähe der Darlegung gekennzeichnet. Sie bringen seine Persönlich-
keit, seinen Glauben und seine Spiritualität in hervorragender Weise zum Aus-
druck, indem sie das Herrengebet im Ausgang vom Menschen und seiner Selbst-
erfahrung erschließen. Mit einigem Überschwang bezeichnet Thomas das Vater 
unser als „das vollkommenste (perfectissima)“ aller Gebete: „In ihm wird nicht 
nur [1] um alles gebeten, wonach wir in richtiger Weise verlangen können, son-
dern auch [2] in derjenigen Reihenfolge, in der wir danach verlangen sollen; so 
lehrt uns dieses Gebet nicht bloß bitten, sondern formt auch unser ganzes Ge-
müt“ (S.th. II–II 83,9 c.). 

Ich möchte daher im Folgenden zeigen, wie das Vater unser in der Interpre-
tation des Thomas von Aquin als durch die Bibel bezeugtes Wort Gottes bzw. 
Christi bei den Grundgegebenheiten des Menschseins ansetzt, sie aufgreift und 
in das Modell einer ebenso elementaren wie umfassenden Selbstaussprache des 
Menschen vor Gott bringt. Das Herrengebet kann so als eine in nuce entfaltete 
Anthropologie in Gebetsform sichtbar werden. Dazu werde ich zunächst das all-
gemeine Verständnis des Gebets bei Thomas skizzieren, um daran anschließend 
zu zeigen, wie dieses Verständnis durch das Vater unser, seinen Aufbau und 
seine einzelnen Bitten, eine Formung und Ausrichtung erfährt, um eine umfas-
sende Einübung ins Menschsein zu bieten. 

Gebet als „Ausdruck der Sehnsucht“ und „Sprache der Hoffnung“

Was also ist das Gebet? Warum und wozu betet der Mensch überhaupt? Welchen 
Nutzen und welchen Zweck, welche Gegenstände, Gestalten und Ausdrucksfor
men kann es haben? – Das Leitmotiv, unter dem Thomas sich in der Summa theo­
logiae diesen Fragen nähert, ist der Begriff der Sehnsucht oder des Verlangens 
(desiderium): Das Gebet ist „Ausdruck der Sehnsucht“ des Menschen – desiderii 
interpres. Ihre beiden Definitionsglieder markieren den Ausgangs- und den Ziel-

Reflexion

308



2	 Vgl. bereits Aristoteles, Politik I 2 (1253a7–10).

punkt seiner Überlegungen, insofern (1) der Begriff interpres das Gebet als eine 
eigentümliche Sprachform des Menschen benennt, (2) das Wort desiderium dage-
gen dessen dynamische Grundausrichtung, in der der Mensch in seinem natür-
lichen Streben auf sein letztes Ziel und seine endgültige Erfüllung, die vollkom-
mene Glückseligkeit, hingeordnet ist. 

„interpres“ – Das Gebet als elementare Sprachform des Menschen 
Den „archimedischen Punkt“, aus dem Thomas seine Definition des Gebets ent-
wickelt, bildet dabei die Wahrnehmung des Menschen als Person. 

Der Mensch als Person
Als Person ist der Mensch durch die beiden Eigenschaften gekennzeichnet, (a) 
ein sprachbegabtes Lebewesen (zoon logon echon)2 zu sein und (b) eine Herrschaft 
über die eigenen Akte (dominium sui actus), d.h. Ursächlichkeit, zu besitzen (vgl. 
S.th. I 29,1 c.). 

In diesem Sinne erläutert Thomas den Ausdruck oratio etymologisierend als 
„Gedanken“ oder „Vernunft“ (ratio), „die durch den Mund zum Ausdruck 
kommt“: oratio est quasi oris ratio. – Die menschliche Vernunft aber kann sich 
theoretisch (als ratio speculativa) verhalten, sofern sie die Dinge lediglich erken-
nend erfasst, praktisch dagegen (als ratio practica), sofern sie darüber hinaus Wir-
kungen hervorbringt. Als solche kann sie in doppelter Weise Ursache sein: (i) in-
dem sie anderen (oder sich selbst) eine Notwendigkeit auferlegt, was sprachlich 
durch den Befehl (imperium) geschieht, oder aber, (ii) indem sie anleitet und dis-
poniert, was sprachlich durch die Bitte (petitio) zum Ausdruck kommt. Während 
sich (i) der Befehl an Untergebene richtet, richtet sich (ii) die Bitte an Gleichran-
gige und Übergeordnete, wie es bei Gott der Fall ist. Auf diesem Wege gelangt 
Thomas zu seiner ersten und für alle weiteren Überlegungen grundlegenden 
Kennzeichnung des Gebets: Das Gebet ist Bitte (vgl. S.th. II–II 83,1 c.). 

Zweitursächlichkeit des Geschöpfes
Thomas versteht dieses Bitten vor allem als einen aktiv-gestaltenden oder planen
den Akt des Menschen. Ausdrücklich hebt er hervor, dass es sich sowohl im Falle 
des Befehls, als auch im Falle der Bitte um eine „eigentümliche Anordnung“ (or­
dinatio quaedam) der menschlichen Vernunft handelt, deren Aufgabe es ist, zu 
ordnen. Und auch wenn der Mensch durch die Sprachform der Bitte zum Aus-
druck bringt, dass er von jemandem anderen Hilfe erwartet in einer Angelegen-
heit, in der er selbst machtlos und unvermögend ist, so heißt „jemanden um et-
was bitten“ für Thomas doch zunächst Mit-Ursache zu sein für das, was eine an-
dere Person ausführt bzw. die Voraussetzung dafür zu schaffen, dass das Ge-

309

Vater unser



wünschte geschehen kann. Eben diese Mitursächlichkeit macht das Gebet als 
Bitte für Thomas zu einem nicht nur sinnvollen, sondern sogar notwendigen Akt 
des Menschen, dem eine echte Wirksamkeit eigen ist – ohne dass damit die Un-
wandelbarkeit der göttlichen Vorsehung beeinträchtigt wird. Denn diese schließt 
andere Ursachen nicht aus, sondern fügt sie dem ein, was die von ihr errichtete 
Ordnung den Dingen auferlegt: „Und so widerstreiten die Zweitursachen der 
Vorsehung nicht, sondern verstärken ihre Wirkung“ (S.c.G. III 96, n. 2716).

Indem Gott dem Menschen die Würde der Mitursächlichkeit gibt, eröffnet er 
ihm die Möglichkeit, durch das Gebet gestaltend an seinem Plan mitzuwirken. 
Das Gebet wird so zu einem Akt der Partnerschaft und der Teilhabe an der gött-
lichen Vorsehung. Es ist ein Privileg des Menschen und bedarf eigentlich keiner 
eigenen Verpflichtung durch ein Gebot, sondern ist in seiner Angemessenheit 
(convenientia) unmittelbar evident: Das Gebet ist Ausdruck und Ausübung seiner 
Personalität als vernünftiges Geschöpf. 

Wenn diese Mitwirkung im Modus der Bitte geschieht, so verbindet sich da-
mit freilich eine zweifache Haltung seitens des Menschen: (a) die Ehrfurcht, die 
sich aus dem Bewußtsein des unendlichen Abstands ergibt, der zwischen dem 
Geschöpf und dem Schöpfer besteht, und die eine Anerkennung der existentiel
len Bezogenheit wie eine Unterordnung unter ihn impliziert; (b) das Bewusstsein 
der prinzipiellen Begrenztheit der eigenen menschlichen Erkenntnis und der Un-
durchschaubarkeit der Vorsehung Gottes (vgl. S.c.G. III 96, n. 2710). In solchem 
Sinne bedarf es beim Beten nach Thomas stets eines Sich-Öffnens des Menschen 
für das vollendende Weiterführen des eigenen Willens durch Gott. 

Gottesfreundschaft als Leitperspektive
Wesentliche Voraussetzung ist dabei für Thomas, dass es beim Beten nicht darum 
geht, seinen eigenen Willen gegen den göttlichen durchzusetzen oder Gott etwas 
gegen dessen Willen abzuringen, so dass menschlicher und göttlicher Wille „in 
Konkurrenz“ stünden. Vielmehr blicken und wirken Mensch und Gott sozusagen 
in dieselbe Richtung und sind auf dasselbe Ziel hin tätig, nämlich auf das Heil 
des Menschen. Zum entscheidenden Bindeglied, um das Verhältnis zwischen 
dem betenden Menschen und seinem göttlichen Schöpfer zu beschreiben, wird 
für Thomas der Begriff der Freundschaft (amicitia). Hierbei kommen der Mensch-
werdung Christi und seinem irdischen Leben eine zentrale Rolle zu: In seinem 
Erdendasein pflegte Christus freundschaftlichen Umgang mit den Menschen (fa­
miliariter cum hominibus conversando), um ihnen Vertrauen (fiducia) zu vermitteln 
und sie durch menschliches Verhalten an sich zu ziehen (vgl. S.th. III 40,1 c.). So 
wird das Gebet zum privilegierten Ort, diese Freundschaftsliebe mit Gott zu ge-
stalten, und findet im Antlitz eines personalen Gegenübers seinen Bezugspunkt. 

Reflexion

310



3	 L. Maidl, Desiderii interpres. Genese und Grundstruktur der Gebetstheologie des Thomas von Aquin. Pader-
born u.a. 1994.

4	 J. Pieper, Über die Hoffnung, in: ders., Werke. Bd. 4: Schriften zur Philosophischen Anthropologie und 
Ethik I. Hamburg 1996, 258.

5	 Ebd., 262.

„desiderium“ – Das Verlangen nach endgültiger Erfüllung
Seine innere Dynamik gewinnt das Gebetskonzept des Thomas indessen durch 
das Motiv der Sehnsucht, die es zum Ausdruck bringen will. In einem „natürli
chen Verlangen“ (desiderium naturale), das sein ganzes Dasein innerlich prägt 
und ihm seine eigentümliche Dynamik und Richtung verleiht, strebt der Mensch 
nach dem ihn endgültig erfüllenden Guten als seiner Vollendung. Es umfasst die 
ganze Person in all ihren geistigen, leiblichen und sinnlich-vegetativen Kräften – 
so dass es sich mit den Metaphern des „Hungerns“ und „Dürstens“ beschreiben 
lässt, des „Dürstens“ nach dem Trank Glückseligkeit (vgl. z.B. S.th. I–II 5,8 c.). 
Doch es findet in den vorläufigen Gütern im Diesseits – in Reichtum, Ansehen, 
sinnlicher Lust, Macht oder Ehre – keine Ruhe. Erst im vorzüglichsten Gut, das 
die besten und höchsten Fähigkeiten des Menschen vollkommen zu aktualisie-
ren vermag, findet der Mensch sein Glück: in Gott und seiner beseligenden An-
schauung und Erkenntnis 

Als „Ausdruck“ oder „Übersetzung“ (interpretatio) dieses natürlichen Strebens 
wird das Gebet zum sprachlichen Vollzug der ganzheitlichen Verwiesenheit des 
Menschen auf Gott als sein beseligendes Ziel. Daher hat es auch in der ewigen 
Glückseligkeit sein vorrangiges Thema und seine leitende Perspektive. Als Sprach-
form, die ihn unmittelbar mit seinem Ziel verbindet, wird das Gebet zur Beja-
hung der Ursehnsucht des Menschen und zum bevorzugten „Weg zur Entfaltung 
der Grunddynamik seines Lebens“3. Es ist für den Menschen höchster Akt der ei-
genen Lebensgestaltung von innen her, Prozess des Wachsens und Reifens auf 
seine endgültige Vollendung hin. 

Sprache der Hoffnung
In den Rahmen dieser Charakterisierung des Gebets als Ausdruck des Verlangens 
schreibt Thomas eine zweite, tiefergehende Bestimmung ein, die das Gebet als 
Sprache der Hoffnung (oratio est interpretativa spei, S.th. II–II 17,4 c.) bestimmt. 
In ihr „verdichtet“ sich die innere Dynamik des menschlichen Daseins, „das in-
nere seinshafte ‚Noch nicht‘ des Geschöpfes“4. In seiner Existenz ist der Mensch 
ein Werdender, ein Pilger (viator), auf die ewige Vollendung hingeordnet, aber 
auch mit dem Los der unausweichlichen Sterblichkeit und des sicheren Todes 
belastet. Die „einzige Antwort, die der wirklichen Existenz-Situation des Men-
schen entspricht, ist: die Hoffnung.“5 Hoffnung besagt ein inneres seinsmäßiges 
Ausgespanntsein, das eine Hinordnung auf Erfüllung wie die Abwesenheit von 
Erfüllung zugleich umfasst. 

311

Vater unser



Als „Sprache der Hoffnung“ betrifft das Gebet mithin stärker das seinshafte Fun-
dament des Menschseins. Überdies setzt es den Schwerpunkt weniger auf sein 
Objekt, d.h. Gott als das erstrebte oder erhoffte Gut, als auf den Akt des Vertrau-
ens in Gottes Treue und seine Verheißung. Seine zentrale Begründung findet 
dieses Vertrauen in der durch Christus geschenkten Gotteskindschaft: „Und weil 
wir durch ‚den Geist der Kindesannahme‘, den wir empfangen haben, ‚Abba, 
Vater‘ rufen, wie es in Röm 8,15 heißt, deshalb begann der Herr, um zu zeigen, 
daß wir aus dieser Hoffnung heraus beten müssen, sein Gebet mit der Anrufung 
des Vaters, indem er sprach: ‚Vater‘“ (Comp. theol. II 4, Z. 40ff.). Im Vater unser 
ist so „unsere ganze Hoffnung enthalten“, und zwar im Hinblick auf den Adres-
saten, den Grund und den Inhalt des Gebets (ebd.).

Das Vater unser als „Summe unserer Hoffnung“

Schon allein dadurch, dass es aus dem Mund Christi stammt, besitzt das Vater 
unser für Thomas eine besondere Würde. Daher muss in ihm auch eine innere 
Ordnung und ein leitender Sinn zu entdecken sein. So unterlegt Thomas seinen 
Predigten zum Vater unser eine Gliederung, in der er diese Ordnung und den Sinn 
des Gesamtaufbaus nachzuweisen versucht.

(1) Demnach ist dasjenige, was wir am meisten ersehnen und als erstes erbit-
ten, Gott selbst bzw. seine Ehre („Geheiligt werde dein Name“). (2) Im Hinblick 
auf uns selbst dagegen erbitten wir dreierlei von Gott: (a) die Glückseligkeit des 
Ewigen Lebens als unser Ziel („Dein Reich komme“), (b) die Verwirklichung des 
Willens Gottes, der Gerechtigkeit und seiner Gebote als Weg dorthin („Dein 
Wille geschehe, wie im Himmel, so auf Erden“), und (c) das Notwendige, was 
wir auf diesem Weg zum Leben brauchen („Unser tägliches Brot gib uns heute“). 

Parallel dazu richten sich die drei übrigen Bitten gegen jene Übel, die diesen 
Gütern entgegengesetzt sind: So ist (a) dem Ewigen Leben die Sünde entgegen-
gesetzt, durch die dem Menschen dieses verloren geht („Vergib uns unsere 
Schuld“). (b) Der Gerechtigkeit und den guten Werken entgegengesetzt ist die 
Versuchung („Und führe uns nicht in Versuchung“). (c) Und dem zum Leben 
Notwendigen entgegengesetzt sind Unglück und Drangsal („Erlöse uns von dem 
Übel“).

Die teleologische Grundstruktur des Vater unsers
In der systematischen Ordnung der Vater unser-Bitten erkennt Thomas mithin 
dieselbe zielgerichtete oder teleologische Struktur, die für das Beten allgemein 
wie für das Dasein des Menschen im Ganzen festzustellen ist. Sie wird in den 
ersten beiden Bitten doppelt akzentuiert, wenn es jeweils um Gott als das Ziel 
unserer Liebe geht, wobei die erstere seine Ehre betrifft („insofern wir Gott um 
seiner selbst lieben“), die letztere dagegen uns, die wir uns an seiner Ehre er

Reflexion

312



freuen („insofern wir uns in Gott lieben“; vgl. S.th. II–II 83,9 c.). Denn mit Blick 
auf das Ziel des Menschen, sein Glück, ist, so Thomas, stets in zweierlei Hinsicht 
zu handeln: im Hinblick auf seine objektive (finis cuius) wie seine subjektive Sei-
te (finis quo). Anders gesagt: im Hinblick auf die Glückseligkeit als Trank und als 
Trinken (vgl. S.th. I–II 1, 7f.). 

Die Aspekte der Sehnsucht und Zielgerichtetheit des Herrengebets sowie das 
damit verbundene Motiv der Glückseligkeit werden von hier aus zum „roten Fa
den“, der seine Auslegungen durchzieht. So lässt sich zeigen, wie die Ordnung 
des Vater unsers der Ordnung der menschlichen Sehnsucht entspricht, die zu
erst auf das Himmlische und dann auf das Irdische geht, gemäß dem Herren-
wort: „Sucht zuerst das Reich Gottes“ (Mt 6,33). 

Die Inhalte der einzelnen Bitten
(1) Die Anrede „Vater unser“. – Zuvor noch gibt die Anrede „Vater unser“ die Ton-
art des Herrengebets an: Der Name „Vater“ macht für Thomas nicht nur das völ-
lig Neue und Andere der Gottesverkündigung Jesu sichtbar, zugleich eröffnet er 
mit dem Hinweis auf den Geist der Kindschaft nach Röm 8,15 die Möglichkeit, 
die einzelnen Bitten mit den sieben Gaben des Heiligen Geistes nach Jes 11,1f. 
zu verbinden. In Anknüpfung an Augustinus’ Auslegungen zur Bergpredigt ordnet 
Thomas daher jeder der sieben Vater unser-Bitten eine Gabe des Geistes zu und 
hebt damit die konstitutive Bedeutung des Heiligen Geistes für das Beten des 
Christen hervor: Das Vater unser ist ein Beten im Geist. Mit der Anrufung des 
Vaters mit dem Sohn im Heiligen Geist wird so der trinitarische Raum eröffnet, 
in dem alles christliche Beten seinen Platz findet. 

In diesen Raum einbezogen sind zugleich die Mitmenschen, unsere Nächs
ten und die Kirche, worauf das Possessivpronomen „unser“ hinweist. Gottes-
liebe und Nächstenliebe, „beides wird kundgemacht in diesem Gebet. [1] Denn 
um die Gottesliebe in uns zu wecken, nennen wir ihn ‚Vater‘; [2] um aber die 
Liebe zum Nächsten in uns zu wecken, beten wir allgemein für alle Menschen 
‚Vater unser (...)‘“ (n. 1024).

(2) „Dein Wille geschehe“. – Nach dem Ziel, dem die ersten beiden Bitten gel-
ten, beschreibt die dritte Bitte den Weg zur Glückseligkeit. In ihrer Formulie-
rung bringt sie dabei, so Thomas, sehr genau menschliches und göttliches Tun 
in Einklang: „Es ist nicht gesagt: ‚Mögen wir deinen Willen tun‘, damit es nicht 
scheine, als tue die Gnade Gottes nichts; und es ist auch nicht gesagt: ‚Tu dei-
nen Willen‘, damit es nicht scheine, als tue unser Wille und unsere Anstren-
gung nichts. Sondern es heißt: ‚Es geschehe dein Wille‘ durch die Gnade Gottes 
und durch unsere Bemühung zugleich“ (n. 1066).

(3) „Unser tägliches Brot gib uns heute“. – Doch soll nicht nur um die ewigen 
und geistigen Güter gebetet werden, sondern auch um die notwendigen Dinge 
dieses Lebens. So verleiht die Brotbitte dem Vater unser die angemessene „Er-

313

Vater unser



dung“. Sie zeigt an, „daß auch die zeitlichen Güter uns von der Fürsorge Gottes 
zuteil werden“ (4, n. 1071). Darin einbezogen sind alle temporalia, alles Leib-
liche und Zeitliche. Wenn Thomas die Brotbitte darüber hinaus auf die Eucha-
ristie bezieht, so mag dies angesichts seiner eucharistischen Frömmigkeit nicht 
verwundern. Bemerkenswerter ist dagegen die Bezugnahme auf das Brot des 
Wortes Gottes: denn aus seiner Kost wird im Menschen Verlangen und Hunger, 
„und aus dem Hunger erwächst die Sättigung des Ewigen Lebens“ (4, n. 1079).

(4) „Vergib uns unsere Schuld“. – Einen besonderen Knotenpunkt unter den 
Bitten des Herrengebets bildet die Vergebungsbitte, die Thomas sehr ausführlich 
erläutert. Er nutzt sie, um in realistischer Weise die conditio humana in den Blick 
zu nehmen und die umfassende Haltung des Betens einzuschärfen: Allzu großes 
Vertrauen auf die eigene Kraft führt den Menschen dazu, den eigenen Willen 
demjenigen Gottes vorzuziehen und dadurch dessen Recht zu verletzen. Eben 
hierin besteht das Wesen der Sünde bzw. der daraus folgenden Schuld (vgl. 5, n. 
1081). Der Sinn der Bitte liegt folglich darin, dem Menschen zwei notwendige 
Haltungen nahezulegen: Demut (humilitas), die sich aus dem Bewusstsein ergibt, 
Sünder zu sein, aber auch Hoffnung (spes), die sich entgegen aller Verzweiflung 
auf die Vergebungsbereitschaft und Barmherzigkeit Gottes richtet und ihrerseits 
bereit ist, zu vergeben, denn „niemals kann Sünde vergeben werden, ohne daß 
einer in der Liebe ist“ (vgl. n. 1083).

(5) „Und führe uns nicht in Versuchung“. – Die Bitte, nicht in Versuchung ge
führt zu werden, ergibt sich für Thomas als logische Folge aus der vorangehen
den: Wer um die Verzeihung der Sünden betet, sollte auch bemüht sein, fortan 
die Sünde und ihre Ursache zu meiden (vgl. 6, n. 1092). Dabei legt Thomas ei-
nen differenzierten Begriff von Versuchung zugrunde: „Den Menschen versu-
chen“ heißt, „seine Tugend erproben“. Da die Tugend sich sowohl auf das Wir-
ken des Guten wie auf das Meiden des Bösen bezieht, kann eine Versuchung in 
beiderlei Hinsichten geschehen. (a) In der ersten Hinsicht lässt sich daher sogar 
Gott selbst als Versuchender namhaft machen: Er ruft zum Guten auf, indem er 
die Tugend prüft und zum Fortschritt in ihr anregt. Abraham und Ijob gelten 
hierfür als biblische Beispiele. – (b) Im Hinblick auf die Hinführung zum Bösen, 
wird niemand von Gott versucht, sondern vielmehr von der eigenen Sinnlich-
keit, vom Teufel oder von der Welt. Zumal die Ausführungen zu den ersten bei-
den Dimensionen zeigen eine differenzierte Wahrnehmung der psychologi
schen Abläufe in uns wie der daran anknüpfenden „Strategie“ des Versuchers, 
die Thomas in der Metaphorik eines „geistigen Kampfes“ beschreibt (vgl. 6, n. 
1093–1098). Die im Gebet erbetene Befreiung von der Versuchung präzisiert er 
dahingehend, „daß Christus nicht lehrt zu beten, daß wir nicht versucht wer-
den möchten, sondern daß wir nicht in der Versuchung fallen. Wenn nämlich 
der Mensch die Versuchung besiegt, dann erwirbt er sich die Krone“ (n. 1099). 
Die leitende Perspektive bei der weiterführende Frage, wie Gott denn zum Bösen 

Reflexion

314



6	 L. Maidl, Desiderii interpres, 219 [s. Anm. 3].

hinführen könne, bildet daher der Blick auf die vorsehende Leitung Gottes, die 
ein Fallen des Menschen zu verhindern sucht (a) durch die Liebe („denn jede 
Liebe, wie gering sie auch sei, vermag der Sünde zu widerstehen“) und (b) durch 
das Licht der Einsicht und die Unterrichtung darüber, was wir tun sollen (vgl. n. 
1100).

(6) „Erlöse uns von dem Bösen“. – Dieser Blick bestimmt auch die Auslegung 
der letzten Bitte. Denn zwar hat der Begriff des „Übels“ (malum) eine umfassen
de Bedeutung und vermag auch die in den vorherigen Bitten genannten Größen 
Schuld und Versuchung einzufassen. Doch konzentriert Thomas – gemäß seiner 
o.g. Textgliederung – den Sinn auf die zeitlichen Übel: auf „alles Unglück und 
alle Drangsale dieser Welt“ (7, n. 1102). Er tritt damit in eine merkliche Diffe-
renz zur Auslegungstradition, in der die Befreiung vom Bösen immer wieder auf 
„den Bösen“, d.h. den Teufel, bezogen wurde, der allerdings in der thomani
schen Sündentheologie insgesamt eine eher geringe Rolle spielt. Die erbetene 
Erlösung von den zeitlichen Übeln kann verschiedene Gestalten finden: die 
Tröstung im Unglück, das Geschenk von Gütern, durch die die Übel vergessen 
werden können, oder auch die Verwandlung der Drangsal in Gutes. In ihr zeigt 
sich die höchste Weisheit des vorsehend sorgenden Vaters, „denn es ist die Auf-
gabe des Weisen, das Böse auf das Gute hinzuordnen“ (ebd., n. 1102–1105). 

So eröffnet das Vater unser in der Deutung des Thomas von Aquin in seinem 
Aufbau wie in seinem Inhalt dem Menschen die Möglichkeit, sein Verlangen 
und seine Hoffnung umfassend zu interpretieren. In seinem Beten kann Gestalt 
gewinnen, worauf er seiner inneren Form und Ausrichtung nach tendiert. „We-
gen seiner Kürze, Prägnanz und Einfachheit eignet [sich das Vater unser] (…) als 
Wegbegleiter für jeden Menschen.“6

315

Vater unser


