
1	 S. Weil, Schwerkraft und Gnade. Aus dem Franz. v. F. Kemp. Neu hrsg. v. C. Bohn u. mit einem Essay 
v. F. Witzel. Berlin: Matthes u. Seitz 2021, geb., 249 S., ISBN 978-3-95757-934-8 (Seitenzahlen im 
Folgenden in Klammern).

Unerschöpflich: Simone Weil

„Ihr Werk gilt entdeckt zu werden“: Dieser Schlusssatz aus Wolfram Eilenbergers 
„Frauen-Quartett“ betrifft nicht nur für Philosophie, sondern auch Sozialwissen
schaft und Theologie. Dass Simone Weils riesiges Werkfragment immer noch 
nicht umfassend genug auf Deutsch vorhanden ist, macht die Sache hierzulan-
de noch dringlicher.

Gut ist es deshalb, dass jene klassische Auswahl von Weils berühmten Noti-
zen wieder zugänglich gemacht wird.1 Durch sie wurde die Querdenkerin, übri
gens auch dank Albert Camus, überhaupt erst bekannt – nun endlich ergänzt 
um jenes Israel-Kapitel, das der Übersetzer Friedhelm Kempf damals vor ca. 70 
Jahren ohne jede Begründung wegließ. Zum ersten Mal jetzt also vollständig auf 
Deutsch ediert, bleibt diese Sammlung kostbarer Aphorismen – trotz ihrer „ver-
worrenen Editionsgeschichte und der tendenziösen Rahmung“ (216) – wichtig, 
nicht nur überlieferungsgeschichtlich, sondern inhaltlich. Zu anregend und he-
rausfordernd sind die bisweilen schier verrätselten Notate der großen Denkerin, 
zu verschieden die möglichen Lesarten. Man wird freilich gut daran tun, stets 
die zugrundeliegenden Cahiers bzw. Aufzeichnungen hinzuzunehmen, schon 
um des Kontextes willen. Zeitlebens hellsichtig gegenüber totalitären Phänome
nen und Tendenzen – deshalb auch ihre förmlich antijudaistische Kritik am al-
ten Israel und ihre Weigerung, der real existierenden Kirche beizutreten –, war 
und bleibt die Autodidaktin mit ihrem wilden Denken ausgesprochen wider-
ständig. „Erst wenn man Simone Weil auch als Nervensäge und Tollpatsch wahr-
nehmen kann und nicht nur als Heilige verehren muss“ (236), wird man ihrem 
mystisch-politischen Lebensexperiment und ihrem gewaltigen Werkfragment 

Gotthard Fuchs | Wiesbaden

geb. 1938, Dr. theol. h.c., Priester, 1983–1997 
Direktor der Katholischen Akademie Rabanus 
Maurus der Diözesen Limburg, Mainz und Fulda

gotthardfuchs@t-online.de

318

Lektüre



2	 W. Eilenberger, Feuer der Freiheit. Die Rettung der Philosophie in finsteren Zeiten. 1933–1943. Stuttgart: 
Klett-Cotta 2020, geb., 396 S., ISBN 978-3-608-96460-8 (Seitenzahlen im Folgenden in Klammern).

3	 S. Weil, Unterdrückung und Freiheit. München 1975, 151–240.

näherkommen, wie Frank Witzel in seinem Essay unterstreicht. Weder er noch 
die kundige Herausgeberin nehmen freilich das religiöse und theologische Ge-
spräch mit Simone Weil wirklich zur Kenntnis. 

Diese höchst subjektive und zeitenthobene Textauswahl des katholischen 
Weil-Freundes Gustave Thibon hat freilich zu einer einseitigen Lektüre verführt, 
und tut es hierzulande noch heute. So entsteht die Gefahr, die postmarxistisch 
geprägte Soziallehre der „frühen“ Simone Weil und ihr gesellschaftspolitisches 
Widerstandsengagement zu vergessen, als wäre sie durch ihre religiöse Wende 
von 1938 eine völlig andere geworden. Wie sehr die „Politik“ des ersten Jahr-
zehnts ihrer Wirksamkeit und die „Mystik“ ihrer letzten Lebensjahre als zwei 
Brennpunkte derselben Ellipse zu lesen sind, zeigen nicht zuletzt ihre spätesten 
Schriften im Dienste einer gerechteren Lebensordnung nach dem Faschismus, 
besonders ihr Werk Einwurzelung.

Um einer „mystischen“ Vereinnahmung und auch Domestizierung Weils zu 
wehren, ist deshalb Wolfram Eilenbergers genealogische Darstellung sehr hilf-
reich.2 Erstaunlich ist z.B., wie hellsichtig sich schon die junge linke Lehrerin 
mit den deutschen Verhältnissen um 1932 auseinandersetzt. Beeindruckend ist 
z.B. das „geistige Vermächtnis“ der gerade 25-Jährigen mit dem Titel Reflexionen 
über die Ursachen der Freiheit und sozialen Unterdrückung.3 Die engagierte Gewerk
schaftsaktivistin mischt sich ein, wo immer möglich, und stets im Doppelalpha-
bet von denkerischer Analyse und praktischem Zeugnis (z.B. in der proletari
schen Bildungsarbeit, in der Fabrik, im spanischen Bürgerkrieg etc.). Immer ist 
ihre „Selbstachtung an die Bereitschaft zum unbedingten Einsatz für andere Lei-
dende gebunden“ (175). Prophetisch diagnostiziert Weil schon damals die fatale 
Gleichheit der Strukturen in Faschismus und Stalinismus: „dieselbe wahnhafte 
Militarisierung, dieselbe, durch Zwang erzielte Einstimmigkeit zum Vorteil einer 
einzigen Partei“ (181). Deutschsprachige Textsammlungen wie „Unterdrückung 
und Freiheit“, „Krieg und Gewalt“ und eben die Spätschriften aus London soll
ten unbedingt zu den vermeintlich zeitlosen Aphorismen in „Schwerkraft und 
Gnade“ bzw. vollständig in den Cahiers hinzugelesen werden. 

Eilenbergers glänzende Collage von vier unterschiedlichen Frauen-Biografien 
ist auch deshalb höchst empfehlenswert, weil sie den Denk- und Lebensweg Si-
mone Weils mit ihrer so verschiedenen Denkschwester Simone de Beauvoir ins 
Gespräch bringt: welche Gemeinsamkeiten und Unterschiede in derselben Kul-
tur und Generation! Mit Hannah Arendt und der hierzulande kaum bekannten, 
in USA sehr einflussreichen Vordenkerin eines radikalen Individualismus, Ayn 
Rand, entsteht ein starkes vier- und vielfaltiges Beziehungsgeflecht, in dem Frau

319

Simone Weil



4	 M. Cabaud Meaney, Brücken zum Übernatürlichen. Simone Weil über das Böse, den Krieg und die Reli-
gion. Aachen: Bernardus-Verlag 2018, brosch., 195 S., ISBN 978-3-8107-0285-2 (Seitenzahlen im 
Folgenden in Klammern).

5	 S. Weil, Zeugnis für das Gute. Düsseldorf 1998, 74.

en Identität und Wahrheit angesichts totalitärer Bedrohung suchen und dabei 
seismografisch Kernfragen des individuellen wie sozialen Lebens buchstabieren – 
und das mitten in den Umbrüchen vor und im Zweiten Weltkrieg. Man gerät in 
die Brunnenstube dessen, was man bald „Existenzialismus“ nannte. 

Nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit dem radikal Bösen im gigantischen 
Ausmaß ihrer Zeit macht Weils Denken aktuell und brisant. Zeigt sich doch bei 
dieser gern verdrängten Thematik erst, wie sehr Weil Welt und Geschichte radi
kal im Lichte des Übernatürlichen analysiert. Diese religionsphilosophische und 
auch theologische Perspektive untersucht beispielhaft Marie Cabaud in vier wich
tigen Beiträgen.4 Hervorragend ist z.B. die Erschließung von Weils Sündenver-
ständnis anhand der oralen Ambivalenz des stets hungrigen Menschen, der nie 
genug kriegen kann und wie Kafkas „Hungerkünstler“ doch „die Speise nicht fin-
det, die ihm schmeckt“. Diese Leere nicht auszuhalten und mit Ersatzbefriedi-
gungen jedweder Art – nicht zuletzt intellektueller und spiritueller – zu füllen, ist 
Sünde. Konkret führt das zu einer messerscharfen Analyse von Ideologie und 
Barbarei. Was in Weils Leben zunächst implizit leitend war, wird seit ihrer Ergrei-
fung vom Geheimnis Christi immer ausdrücklicher: „Der Gegenstand meiner Su-
che ist nicht das Übernatürliche, sondern diese Welt. Das Übernatürliche ist das 
Licht“ (11) – ein fundamentaler Grundsatz, den Hanna-Barbara Gerl-Falkovits in 
ihrer Einführung aus Weils Notizheften treffend zitiert. Entsprechend lapidar 
heißt es dann in Weils „Glaubensbekenntnis“ in den Spätschriften zur Neuge-
staltung Frankreichs und der Weltordnung nach dem Faschismus (konkret: Stu-
die für eine Erklärung der Pflichten gegenüber dem menschlichen Wesen): „Es gibt eine 
Wirklichkeit, die außer der Welt liegt, das heißt außer Raum und Zeit, außerhalb 
der geistigen Welt des Menschen, außerhalb jedes Bereichs, der den menschli-
chen Fähigkeiten zugänglich ist. Dieser Wirklichkeit entspricht im innersten 
Herzen des Menschen jene Forderung nach einem absoluten Guten, die dort im-
mer wohnt und in dieser Welt niemals ein Ziel findet.“5 Es kommt demnach al-
les darauf an, dass sich Menschen finden, die für dieses höchste Gute empfäng-
lich sind und dieses in seiner erlösenden Präsenz zur Wirkung kommen lassen. 
Simone Weil selbst weiß sich in aller Demut dazugehörig. Denn „Christus selbst 
[ist] herabgestiegen und hat mich genommen“, wie sie in ihrer geistlichen Auto-
biografie, einem Brief an Abbe Perrin, offenbart. 

Diese Offenheit für das „reine Sein“ – oder besser: für „die wirkliche Rein-
heit“ – ist Weils persönliches Lebensthema und ihre Antwort auf Grundfragen 
menschlicher Existenz. Denn einzig wirkende Gottesliebe kann heilsam verän-

320

Lektüre



dern, und die wird menschlich konkret in der attente, im Gebet und im Mit-Lei-
den. Beides ist für Weil untrennbar: das mitdenkende Einsehen und das prakti
sche Realisieren dieser Wahrheit des Übernatürlichen. Beides setzt eine schöp-
ferische Selbstzurücknahme zugunsten des (ganz) Anderen voraus, eine Ent-
Schöpfung (décreation) und damit die Verwandlung von Gewalt in Leiden. So 
erst lässt sich auch angemessen würdigen, was an Gutsein doch schon da ist – 
in Gestalt von Schönheit, Freundschaft, Klarheit (im Mathematischen z.B.) etc. 
So erst wird der Abgrund des Bösen in und um uns sichtbar. Wer dem nur mit 
gutem Willen und eigenen Aktionen begegnen wollte, bliebe im Teufelskreis 
von Gewalt und Gegengewalt, von guter Absicht und fortwährender Ambiva-
lenz. „Menschliche Gerechtigkeit an die Stelle des Bösen zu setzen, läuft darauf 
hinaus, ein Übel durch ein anderes zu substituieren“ (81) – so erläutert Cabaud 
treffend, auch an Weils eigenwilliger Lektüre von Homers Trojanischem Krieg als 
Matrix des Zweiten Weltkriegs. 

Weiterführend ist auch, wie Cabaud das Religions-Denken Weils und die Re
ligionstheologie Ratzingers zusammenstimmen sieht – beide deutlich von plato-
nischen Denkformen geprägt und von der kreatürlichen Offenheit für das bzw. 
den Übernatürlichen bestimmt. Eine katholisierende Auslegung Weils muss sich 
freilich viel gründlicher mit ihrer Kirchenkritik auseinandersetzen, als es hier 
geschieht. Zudem erscheint auch Ratzingers Verbindung von Ekklesiologie und 
Religionstheologie bei Licht besehen nicht ohne Bruchstellen: Ob und in wel-
chem Sinne, z.B. gerade aufgrund der dankbaren Bindung an die Kirche, Kirchen-
kritik sinnvoll, notwendig oder sogar geboten sein könnte, wird nicht durchge-
arbeitet – und genau das war ja ein wichtiges Thema Simone Weils. Aber beider 
Interesse an der „Kirche von Abel an“ und einem wirklich umfassenden Ver-
ständnis von Katholizität und zeitgemäßer Heiligkeit bleibt ebenso eindrucks-
voll wie herausfordernd. Beeindruckend ist überhaupt, wie die vielsprachige 
Weil-Kennerin Cabaud das französische Gesamtwerk Weils im Blick hat und 
französische wie englischsprachige Literatur benutzt und zitiert; umso ärgerli
cher freilich ist es für die deutsche Leser(innen)schaft, dass alle von ihr zitierten 
Originaltexte zwar übersetzt, aber die dazugehörigen Belegstellen für die deutsch-
sprachigen Ausgaben nicht transkribiert werden.

Aber noch einmal zurück zu Grundfragen der Weil-Interpretation: Welcher 
Begriff von Natur (im Unterschied zur Übernatur) und von Schöpfung (der es zu 
entsagen und sich zu entziehen gilt) ist bei ihr im Spiel? Merkwürdig selbstver-
ständlich kann sie z.B. das Böse mit naturel gleichsetzen – und auch mit der be-
liebten Metapher von den „Brücken“ zur Übernatur lässt sich schnell ein Dualis-
mus assoziieren, der theologisch so anschlussfähig nicht sein dürfte. Der faszi-
nierende Rigorismus von Weils Analysen – zumal verbunden mit ihrem radika
len Lebenseinsatz – führt des öfteren zu dem Eindruck, hier würde just diese 

321

Simone Weil



Welt doch abgewertet, deren Schönheit dieselbe Weil so hinreißend benennen 
kann. An solchen Zentralpunkten ihrer Weltdeutung zeigt sich schmerzlich, wie 
sehr die geniale Frau autodidaktisch unterwegs war und sowohl interreligiöse 
wie theologische Debatten kaum aufnehmen konnte. Die damalige Diskussion 
z.B. um das „Übernatürliche“ bei Henri de Lubac und in der Nouvelle théologie 
kannte sie offenkundig nicht. Lohnend wäre nicht minder, Weils Sakramenten-
verständnis genauer zu erwägen, und die Frage ihrer negativen Theologie und 
der Rigorismus ihrer Existenz in Wort und Tat. Jedenfalls bleibt es ein riesiger 
Gewinn, in diese reiche Lebens- und Denkwerkstatt einzutreten.

322

Lektüre


