
Beitrag leisten kann, klärt St.-P. das Selbstver-

ständnis der katholischen Sozialethik, bevor 

sie auf ein ökumenisches Verständnis schließt, 

das der Pluralität der postmodernen Gesell-

schaft gerecht wird.

Ausgehend von der These, dass es um eine So-

zialethik geht, die in der christlichen Spiritua-

lität gründet und im Gravitationsfeld von My-

stik und Politik steht, klärt St.-P. in Kap. 2 die 

Begriffe „Mystik“ und „Politik“. Diese stehen 

in einer nicht zu trennenden, aber gleichzeitig 

zwiespältigen Beziehung zueinander. Um die 

Bedeutung zu bestimmen, die der Mystik in 

sozialen Transformationsprozessen zukommt, 

greift St.-P. auf den philosophischen Ansatz 

von Henri Bergson zurück. Dieser unterschei-

det „zwei nicht nur graduell, sondern qualita-

tiv verschiedene Formen der menschlichen 

Vergesellschaftung, die jeweils mit einer spezi-

fischen Ethik und Religion in Verbindung ste-

hen: den geschlossenen und offenen Gesell-

schaften“ (85). Am Ende dieses Abschnitts 

geht St.-P. auf die Methodologie ein. In diesem 

Unterkapitel wird der Habilitationsschrift ei-

nerseits ein Platz in Bezug zu den bisherigen 

Forschungsergebnissen zugewiesen; anderer-

seits werden die bis jetzt erworbenen Perspek-

tiven gebündelt, um die Wahl der Referenz-

autorinnen zu begründen.

In Kap. 3 greift St.-P. mit der russischen Or-

thodoxie entstammenden Maria Skobtsova 

(1891–1945), der Protestantin Dorothee Sölle 

(1929–2003) und der Katholikin Chiara Lubich 

(1920–2008) auf drei christliche Mystikerin

nen zurück, die sich durch gesellschaftspoliti

schen Einsatz auszeichneten, der eng mit 

ihrem Charisma verbunden war. Die daraus 

resultierenden Erkenntnisse bereitet St.-P. in 

Kap. 4 systematisch in fünf Grunddimensio

nen auf: die universale Verbundenheit allen 

Seins, die Kenosis, der Umgang mit Angst, 

die prophetischen Rede und der Bereich einer 

neuen Lebenskultur und neuer Formen von 

Gemeinschaft. Die einzelnen Dimensionen 

bieten nach St.-P. Reaktionsmöglichkeiten auf 

die gesellschaftspolitischen Herausforderungen 

der Postmoderne. 

Petra Steinmair-Pösel
Im Gravitationsfeld von Mystik und Politik
Christliche Sozialethik im Gespräch mit Maria 
Skobtsova, Dorothee Sölle und Chiara Lubich

Gesellschaft – Ethik – Religion, Bd. 16.
Paderborn: Ferdinand Schöningh 2019. 454 S., 

ISBN: 978-3-506-79229-7, € 79,00.

In der vorliegenden Habilitationsschrift ver-

tritt P. Steinmair-Pösel (St.-P.) die Hypothese, 

dass „für tiefergehende individuelle und gesell-

schaftliche Transformationsprozesse Vernunft-

argumente und moralische Appelle allein nicht 

ausreichen und dass die christliche Sozialethik 

gewinnen kann, wenn sie auch auf ihre mys

tisch-spirituellen Quellen zurückgreift, um 

daraus gewonnene Einsichten in den breiteren 

ethischen Diskurs einzuspielen“ (13). In der 

Auseinandersetzung mit dem Charisma von 

drei Mystikerinnen und deren gesellschafts-

politischem Einsatz beabsichtigt sie, Gesichts-

punkte zu erarbeiten, die für die christliche 

Sozialethik vor dem Hintergrund der gesell-

schaftspolitischen Herausforderungen der 

Postmoderne gewinnbringend sind.

In Kap. 1, das die „Herausforderungen durch 

die Zeichen der Zeit“ thematisiert, skizziert 

St.-P. zunächst drei sozialethische Themenbe-

reiche und deren Problematik: „Die Schwierig-

keit, universale Solidarität ohne Polarisierung 

gegen äußere Feinde herzustellen, die Heraus-

forderung des Maßhaltens bzw. in den reichen 

Ländern auch der Reduktion angesichts einer 

auf Wachstum basierenden Ökonomie, sowie 

das immer wieder durch Spannungen gekenn-

zeichnete Verhältnis zwischen Religionen und 

die Notwendigkeit eines echten interreligiösen 

Dialogs“ (18). Geleitet von der Frage, inwie-

fern die christliche Sozialethik dazu einen 

Buchbesprechungen

323



tet M. Bordt eine Art Anleitung, die aus seinem 

professionellen Erfahrungsreichtum, seinem 

persönlichen Beobachtungsfundus und seiner 

eigenen Verwurzelung in der ignatianischen 

Spiritualität gleichermaßen schöpft. Es geht 

ihm darum – und das ist das zugleich Besonde-

re dieses Buches –, „Wege zur Spiritualität auf-

zuzeigen, die auch unabhängig von einer be-

stimmten Religion vermittelbar sind“ (12f.). 

Spiritualität wird dabei nicht relokalisiert, 

sprich aus dem Rahmen religiöser Deutung he-

rausgelöst und außerhalb dessen neu etabliert. 

Vielmehr wird der umgekehrte – oder besser: 

gleichberechtigte – Weg beschritten: Die Re-

ligion mit ihrem legitimen Anspruch auf reli-

giöse Wahrheit sei nur einer von vielen Orten 

der Spiritualität. Im Zentrum dieses Buches 

stehen daher weniger diese Orte – der Autor 

nennt sie auch „eigene spirituelle Quellen“, ob 

religiös oder anders motiviert –, sondern viel-

mehr die Wege dorthin. Man würde den An-

spruch des Buches konterkarieren, wollte man 

es als einen Versuch lesen, das Religiöse aus 

diversen Spiritualitätsformen geradezu fernzu-

halten, um diese Formen der heutigen Welt 

und Gesellschaft anzupassen und sie gewis-

sermaßen zu entschärfen. Dass das Verhältnis 

von moderner, auch säkularer Spiritualität und 

Religion gerade kein spannungsreiches sein 

muss, keinen Spagat beiderseits einfordern 

oder derart mit Einbußen für die religiöse Seite 

verbunden sein muss, dass es letzten Endes 

auf eine Verkürzung religiöser Spiritualität im 

modernen Kontext hinausliefe: Eben das zu 

zeigen, ist mit der Anspruch dieses Buches.

Zehn Kapitel untergliedern das Buch. Aus ih-

nen möchte ich drei Aspekte herauslösen, auf 

die der Autor besonderes Gewicht legt:

(a) Spiritualität soll nicht die Kleidung sein, 

mit der wir uns umgeben – sie betrifft viel-

mehr unseren Kern. Sie gehört zum Mensch-

sein. Sie hat mit Sehnsucht zu tun, die eine 

„existentielle (…) Leerstelle in unserer eige-

nen Identität“ (23) markiert und somit im 

Gegensatz zu den Parametern der modernen 

Leistungsgesellschaft steht. Denn anders als 

dort sind Mangel und Unvollkommenheit, 

Abgerundet wird die Habilitationsschrift mit 

einem Fazit und Ausblick (Kap. 5). Im Detail 

erläutert St.-P. nochmals, wie die fünf Grund-

dimensionen zur Lösung der gegenwärtigen 

Probleme beitragen. Sie stellt fest, dass es in 

Anbetracht der Zeichen der Zeit zum Wesen 

christlicher Sozialethik gehört, in gleicher Wei-

se kirchlich verwurzelt zu sein wie Spannun

gen zu überbrücken. Sie betont die Wichtigkeit 

von ethischen Lern- und Erfahrungsräumen 

sowie die Bedeutung von Erzählungen, die 

eine transformierende Funktion innehaben. 

Es gelingt St.-P., die Bedeutung mystisch-spiri-

tueller Quellen für die christliche Sozialethik 

darzustellen. Auch der Gewinn der daraus re-

sultierenden Erkenntnisse für die ethische Dis-

kussion wird verständlich. 

Gleiches gilt für die Kriterien, nach denen die 

Auswahl der Autorinnen erfolgte. Hierdurch 

sind nicht nur eine ökumenische Breite sowie 

Zeitnähe gewährleistet, sondern auch die Zu-

sammenhänge von Mystik und Politik wie 

auch von Aktion und Kontemplation gegeben. 

Sebastian Walser

Michael Bordt SJ
Die Kunst, unserer Sehnsucht zu folgen
Spiritualität in Zeiten des Umbruchs

München: Sandmann 2020, 128 S., 
ISBN: 978-3-945543-68-9, € 16,00.

Wie kann man in der heutigen leistungsorien-

tierten Gesellschaft, trotz hohem Druck, trotz 

rasantem Tempo und Sachzwängen veschie-

denster Art, innerlich frei und souverän blei-

ben und nicht aus dem Blick verlieren, was das 

eigene Leben ausmacht? Aus seiner eigenen 

Lebenshaltung heraus weiß der Autor Michael 

Bordt SJ: Ihm hilft seine Spiritualität. Spiritua-

lität spielt heute im Leben vieler Menschen ei

ne nicht unwichtige Rolle, sei es als Realität 

oder als Sehnsucht. Beide Befunde – der per-

sönliche und der gesellschaftsanalytische – 

mündeten im vorliegenden Buchprojekt: Auf 

schlanken und gut lesbaren 127 Seiten entfal-

Lektüre

324



fragen zu stellen bzw. ins Gespräch kommen 

zu wollen empfinde ich – neben dem Angebot 

eines fundierten Zugangs zu einer gesellschaft-

lich hochrelevanten Frage – als große Bereiche-

rung nach der Lektüre dieses Buches.

Andrea Riedl

Michel de Certeau
Täglich aufbrechen zu den anderen
Reflexionen zur christlichen Spiritualität

Hrsg. v. Andreas Falkner SJ. 
Unter Mitarbeit v. Christoph Benke, mit einer Hin-
führung v. Sr. Anna Elisabeth Rifeser.
Würzburg: Echter-Verlag 2020, 172 S., 
ISBN: 978-3-429-05510-3, € 14,90 (D) / € 15,40 (AT).

Je ausgesetzter bis an die Peripherie(n) wir 

sind, desto wichtiger ist die Bindung und 

Verbindung zur Mitte – beides bis zum Zerrei-

ßen gespannt und „im Haltlosen gehalten“ 

(Johannes vom Kreuz). Was wohl für alle Le-

bensspannungen zwischen Wiege und Bahre 

gilt, bekommt im Christlichen eine besondere 

Gestalt, die des Kreuzes Christi. Paulus kann 

und will bekanntlich „allen alles“ werden, weil 

er sich in Christus gebunden weiß, beides bis 

zum Äußersten. So ist es von höchster Konse-

quenz, dass ein mutiger theologischer Wande-

rer zwischen den Lebenswelten und Wissen-

schaften wie Michel de Certeau umso stärker 

auf seinem Lieblingsgebet beharrte, je mehr er 

seit 1968 gewohnte kirchliche Bahnen verließ 

und sich interkulturell und interdisziplinär in 

theologisches Niemandsland begab. „Dass ich 

nie von dir getrennt werde“ – diese liturgische 

Bitte an Christus vor der heiligen Kommunion 

bleibt der innerste Kompass auf allen seinen 

Ausfahrten und Erkundungen in die vermeint-

lich gottlose, säkulare und nichtkirchliche 

Welt, konkret in andere Kulturen und Wis-

sensbereiche. Genau das macht Leben und 

Werk des Jesuiten wortwörtlich so spannend, 

so sperrig auch und inspirierend. Wichtig 

wurde ihm immer mehr, wandernd unterwegs 

zu bleiben und wildernd in verschiedensten 

Lebens- und Wissensbereichen nach dem zu 

Zwischentöne und Differenziertheit der Spiri-

tualität eigen, ja sogar notwendig, um mit der 

eigenen Leerstelle, der eigenen Sehnsucht in 

Kontakt zu treten. 

(b) Spiritualität zielt nicht auf Harmonie. Die 

Klage einer Barista angesichts unhöflicher Um-

gangsformen von Personen, die gerade aus 

dem Yoga-Studio kommen – „Was soll dieses 

ganze Yogagetue (…), wenn man dadurch 

nicht ausgeglichener wird?“ (73f.) –, veran

schaulicht dieses Missverständnis. Was die 

religiöse Literatur als Kampf mit den Dämo-

nen zeichnet, bildet sich auf gleiche Weise in 

dunklen, schmerzhaften, langweiligen usw. 

Phasen auch des nicht-religiösen spirituellen 

Weges ab. 

(c) Spiritualität ist im Menschen angelegt. „In 

der Spiritualität geht es nicht um etwas Neues, 

sondern um die Kultivierung von etwas, (…) 

das zu uns gehört und sich in unserem Leben 

entfalten möchte.“ (100) Damit man ihr um-

fassenden Raum geben kann, braucht es „eine 

Haltung des Respekts, des Wohlwollens und 

des Mitgefühls“ (116) gegenüber den Mitmen-

schen – eine Haltung, die M. Bordt als Liebe 

bezeichnet, die die Leerstelle in jedem Men-

schen wahrnimmt und respektiert.

Der Autor ist ausgewogen, transparent hin-

sichtlich seiner eigenen Haltungen und darauf 

bedacht, eine Art Werkstattbericht seiner Tä

tigkeiten als Dozent, Seelsorger und Coach 

anzubieten. Ich spreche hier aus der Sicht der 

Theologin, wenn ich feststelle, dass das Lesen 

dieses Buches eine interessante und durchaus 

sympathische Dynamik mit sich gebracht hat. 

An mehreren Stellen und bei manchen Ge-

dankensträngen habe ich mir Fragen notiert: 

Ist der Weg tatsächlich unabhängig vom Ziel, 

oder prägt nicht vielmehr das Ziel – oder an-

ders: der Ort bzw. die spirituelle Quelle – den 

Weg? Ist Spiritualität tatsächlich mehr auf 

das Individuum fokussiert als auf das Gegen-

über? Wird man der religiösen Spiritualität 

gerecht, wenn die Liebe und das Gute zwi-

schenmenschlichen Zusammenlebens als ihr 

Wesenskern – weil gemeinsamer Nenner aller 

Spiritualitäten – beschrieben wird? Diese Rück-

Buchbesprechungen

325



Lieblingstheologen Certeau schwerlich denk-

bar, mystisch und politisch zugleich. Hier in 

die Brunnenstube seines spirituellen Denkens 

zu gelangen, macht diese Dokumentation 

ebenso verdienstvoll wie lohnend.

Gotthard Fuchs

Georg Kraus / Johann Spermann SJ /
Tobias Zimmermann SJ
Erfüllt leben 
Ein ignatianisches Fitnessbuch

Freiburg i. Br.: Herder 2020, 175 S., 
ISBN: 978-3-451-38639-8, € 18,00 (D) / € 18,60 (AT).

Wie kann es Menschen gut gelingen, ein er-

fülltes, sinnvolles und zufriedenes Leben zu 

führen? Die Angebotspalette entsprechender 

Lebenshilfe-Bücher ist groß – und dieses Buch 

hebt sich wohltuend von manchem anderen 

ab. Georg Kraus ist Management- und Unter-

nehmensberater. Von den beiden Jesuiten-

patres ist der eine zusätzlich Psychologe und 

oberster Finanzchef der deutschen Ordenspro-

vinz. Der andere leitet ein Bildungshaus und 

ist Chefredakteur einer Zeitschrift. Da wird 

man neugierig! Denn so ein Trio wird kaum in 

spirituelle Sonderwelten abheben oder „from-

me Sauce“ über die Widrigkeiten und Heraus-

forderungen der Erdenschwere kippen.

Der Jesuitenorden besteht seit fast 500 Jahren 

und ist als „global player“ weltweit verbreitet. 

Er lebt, weil es den Jesuiten immer wieder ge-

lungen ist, die ursprüngliche Inspiration neu 

zu interpretieren und weiterzuentwickeln in 

Bildung, Spiritualität, sozialem Engagement 

und Ökologie. Die Kombination einer starken 

Identität und einer Anschlussfähigkeit an eine 

sich verändernde Welt und ihre Herausforde-

rungen sei typisch für Jesuiten. Wenn das also 

ihr „Erfolgsgeheimnis“ ist, dann können doch 

Menschen des 21. Jahrhunderts davon profi-

tieren! Wie das geht, das entfalten die Autoren 

in vier Kapiteln.

„Mit einer Sehnsucht fängt alles an“: Auf 

der Suche nach Glück und Erfüllung ist die 

fragen, der – uns in allem voraus und zuvor – 

in allem doch schon entgegenkommt.

Wie gut, dass hier nun jene Texte des frühen 

Certeau gesammelt vorliegen, die den Leser(in-

ne)n dieser Zeitschrift zum größten Teil schon 

bekannt sind. Peter Faber und Jean-Joseph Su-

rin – zwei jesuitische Mystiker der ersten Stun-

de, deren Werke er ediert – werden einfühlsam 

so porträtiert, dass darin die innere Physiogno-

mie von Certeau selbst schon zu erkennen ist. 

Sich von Gott in allen (!) Dingen finden lassen 

und Ihn, den schmerzlich vermissten, zu su-

chen – das ist die Sehnsucht, der es pilgernd 

Raum zu schaffen gilt. „Immer wieder sagt 

man mir, ich sei ein Pilger, ein Fremder, und 

ich stehe dazu (…)“ – schrieb schon Peter Fa-

ber, der erste Gefährte des Ignatius. Und Cer-

teau wird es unter postmodernen Vorzeichen 

werden! Hier, in den frühen Texten, wird das 

Fundament gelegt und natürlich gelten einige 

Aufsätze den ignatianischen Exerzitien als ei-

ner Art Wanderkarte, zwecks Sammlung im In-

nersten und Sendung bis zur Peripherie bzw. 

von dorther. Auch die Bibelmeditationen Cer-

teaus, etwa zum Emmausgang oder zur Him-

melfahrt, umkreisen diese Dynamik von Ein-

kehr und Aufbruch, von Wahl und Weg: nichts 

ohne die Anderen! Andreas Falkner, der ver-

dienstvolle Übersetzer und Herausgeber dieser 

Texte – er kannte Certeau persönlich –, konnte 

dazu vor seinem überraschenden Tod noch 

eine Hinführung beisteuern. 

Da die Texte, die aus der Zeit kurz nach der 

Priesterweihe Certeaus 1956 stammen und bis 

zum Jahre 1967 reichen, nicht chronologisch 

präsentiert werden, ist die kundige Hinfüh-

rung der Franziskanerin Anna Elisabeth Rifeser 

doppelt willkommen. Dabei hätten gesell-

schaftlicher Hintergrund und kirchliche Um-

brüche (Konzil z.B.) wohl noch mehr unterstri-

chen werden können. Immerhin formuliert 

Certeau selbst im Aufsatz „Vom Beteiligen zum 

Unterscheiden“ wichtige Anregungen zur mis-

sionarischen Aufgabe der Christ(inn)en nach 

dem Konzil. „Von den Peripherien her“ neu 

Kirche und Christ(in) werden – dieses Pro-

gramm von Papst Franziskus ist ohne seinen 

Lektüre

326



nicht nur an sich selber denkt, sondern sich 

ebenso in den Dienst der anderen stellt, ohne 

sich dabei zu verlieren. Das erfordert bisweilen 

Mut und die persönliche Entschiedenheit, sich 

großherzig zu engagieren. Dazu braucht man 

Verbündete, mit denen man sich gemeinsam 

einsetzt. „Spiritu – corde – practice“, so nannte 

Ignatius das: Die Sinnhaftigkeit des eigenen 

Lebens zeigt sich in Grundhaltungen und setzt 

sich in Handlungen um. Wie das konkret geht, 

davon handelt der vierte Teil des Buches.

Praktisch auf jeder Seite ist zu spüren, dass 

die Autoren über eine gründliche und soli-

de Kenntnis der ignatianischen Spiritualität 

verfügen. Es gelingt ihnen eindrucksvoll, die 

Sprache von gestern zu übersetzen für die 

Leser(innen) von heute, damit sie persönliche 

Folgerungen realisieren können für Aufgaben 

und Handlungen für morgen. Dabei gelingen 

ihnen spannende Entdeckungen. Sie schreiben 

auf einer Sprachebene, die angenehm zu lesen 

ist und den „Ton“ der Zeit trifft.

Die Autoren haben Menschen im Blick, die 

eher in der ersten Lebenshälfte stehen, eher 

am Rande der Kirche als im Zentrum und 

die vom Leben mehr erhoffen als ein dickes 

Bankkonto, ein gemütliches Eigenheim und 

einen warmen Platz hinterm Schreibtisch mit 

Arbeitszeiten von 9 bis 17 Uhr. Die Chancen 

stehen gut, dass diese Zielgruppe von dem vor-

gestellten Übungsbuch profitieren wird.

Hermann Kügler SJ

Jan-Heiner Tück
Gelobt seist du, Niemand
Paul Celans Dichtung – eine theologische 
Provokation

Poetikdozentur Literatur und Religion, Bd. 5.
Freiburg i. Br.: Heder Verlag 2. Aufl. 2021, 352 S., 
ISBN: 978-3-451-38360-1, € 28,00 (D) / € 28,80 (AT).

Als „wirklichkeitswund und Wirklichkeit su

chend“ zugleich umriss Paul Celan selbst sein 

Werk. Wichtige, vielleicht sogar zentrale Hori-

zonte unter diesen bipolaren Vorzeichen sind 

Sehnsucht der beste Wegweiser. Sehnsucht 

ist ein langfristiges und tiefes Verlangen. Sie 

öffnet die Tür zu Veränderung, zu Kraft und 

Emotionen. Dabei stehen Menschen immer 

wieder vor der Herausforderung, wählen und 

sich entscheiden zu müssen: einerseits für 

eine grundsätzliche Ausrichtung des Lebens, 

anderseits muss die Grundausrichtung des 

Lebens im Alltag sichtbar werden und sich 

bewähren. Das geht nicht ohne Umwege und 

Fehler. Ignatius hat dazu Methoden und Hilfen 

entwickelt, um die eigenen inneren Impulse, 

Motive und Bedürfnisse wahrzunehmen und 

zu unterscheiden.

„Dein Leben in die Hand nehmen“: Eitel-

keit und Habsucht, Arroganz und Gier sind 

Antriebe, die nicht nur dem einzelnen scha-

den, sondern ganzen Familien, Firmen und 

Gemeinschaften. Im 2. Kapitel zeigen die 

Autoren, wie ein lebensfördernder Umgang 

aussehen kann. Die ignatianische Spirituali-

tät kennt sich aus mit innerer Unruhe und 

Ausgeglichenheit und ist sehr realistisch und 

nüchtern. Menschen, die diese Spiritualität für 

sich entdeckt haben, finden immer mehr die 

Einheit von Intellekt und Emotionalität, von 

Gebet und Alltag, von Strukturen und Kreati-

vität, von Nähe und Distanz. 

„Am anderen wachsen“: Ignatius’ Kommuni-

kationsvorstellungen ermöglichen gelingende 

Beziehungen. Mit welchen Instrumenten, 

Argumenten und Methoden kann man einen 

Zugang zum Gegenüber finden? Wann ist 

der richtige Moment und wie gestaltet man 

situationsbezogen den Rahmen der Kommuni-

kation unter Gleichen und unter Ungleichen, 

bei Tischgesprächen und in Konferenzen, bei 

Versammlungen und in Beratungsgesprächen 

usw.? Die Autoren erschließen eine wahre 

Fundgrube von höchst praktischen und all-

tagstauglichen Übungen und Hinweisen. Igna-

tius ist da erstaunlich aktuell und höchst rea-

listisch: Wenn das Gegenüber nur noch zum 

Spiegel eigener Bedürfnisse degradiert wird, ist 

dem Narzissmus Tür und Tor geöffnet.

„Die Gesellschaft gestalten“: Zu einem sinner-

füllten Leben gehört, dass der einzelne Mensch 

Buchbesprechungen

327



schichtliche und biographische Aspekte, die 

zum Verständnis des Werks unabdingbar sind, 

kommen zunächst facettenreich zur Sprache. 

Besondere Aufmerksamkeit erfahren nicht zu-

letzt Celans Aneignungsprozesse jüdischer Tra-

ditionen seiner Herkunft (deren versierter Ken-

ner Tück ist).

Fünf in ihren Bezügen weit ausgreifende Ge-

dichte aus dem Band Die Niemandsrose von 

1963 – verbreitete darunter (Psalm oder Zürich. 

Zum Storchen etwa) wie weniger bekannte – 

werden im Kernstück der Arbeit sorgfältig in-

terpretiert. Als „eine Suche nach Spuren des 

abwesenden Gottes“ erscheinen sie dem ver-

gleichenden Resümee, jenes „Niemand“, in 

welchem, von der Kabbala inspiriert, Leere 

und Fülle zusammenfallen. Tück legt also 

nicht etwa einen chronologischen Querschnitt 

durch das Celansche Schaffen, sondern wen-

det sich, entlang einer waagerechten Achse, 

beispielhaft jenem Opus zu, dem die Funktion 

eines Scharniers zwischen Früh- und Spätwerk 

zukommt (weswegen es auch Blicke zurück wie 

nach vorn ermöglicht). Mustergültig schärft er 

dabei die Aufmerksamkeit für Details, denen 

theologischer Reflexionsbedarf innewohnt.

Wenn im Schlussteil diesbezüglich von „Pro

vokation“ die Rede ist, eignet dem ein mehr-

facher Sinn. „Anregung, Herausforderung, An-

stoß und Infragestellung“ sind darin einbe-

griffen. All dies richtet sich gänzlich auf mit 

der Inkommensurabilität des Unheils einher-

gehende Bereiche, die Celans Dichtung auf-

ruft. Kann der Glaube an einen guten und all-

mächtigen Gott angesichts solcher Zeugnisse 

noch beibehalten werden? Der unabweisbaren 

Theodizeefrage stellt Tück Andeutungen einer 

„Christologie nach Auschwitz“, vor dem Hin-

tergrund der Ohnmacht des Gekreuzigten in 

der Nacht der Geschichte, gegenüber, in wel-

cher, wie Celan notiert, auch das Gedicht aus-

harrt – analog zu einer „Vigilie“. 

Lässt sich damit verbundene Schuld, „das Un-

verzeihliche verzeihen“? Und wie bliebe eine 

Sprache des Glaubensdenkens und Betens vor 

diesen Hintergründen möglich, ohne völlig ei-

ner theologia negativa anheimzufallen, dem 

religiös durchwirkt. Untrennbar davon ist sein 

Verständnis von Dichtung als Skalpell zur 

Bloßlegung wie Offenhaltung erlittener Kata-

strophen. In seinem Falle bedeutet dies den 

Versuch einer – sprachlich nie adäquat abbild-

baren, daher zunehmend verknappten und 

verrätselten – Vergegenwärtigung des national-

sozialistischen Terrors im Eingedenken seiner 

Opfer. Celan war davon selbst betroffen. Wäh-

rend der Shoah hatte der jüdische Dichter aus 

Czernowitz (heute im Westen der Ukraine) sei-

ne Eltern verloren.

Schwer zugänglich sind seine Hervorbringun

gen und widerständig gegen jegliches Sich-Ab-

finden. Signifikant bleibt dabei Celans aufsäs-

sige und versehrte Erinnerung an den verschol-

lenen Gott. Mit einer Wendung, die auch die-

sen Beiklang evoziert, beschreibt er „das Ge-

dicht“ als „unterwegs zu einem Anderen“. Un-

verkürzte Annäherung an den Mega-Klassiker 

der modernen Poesie bedarf daher immer auch 

einer religionskundigen Lektüre. Umgekehrt 

bietet Celan solcher ein besonders ergiebiges 

Areal dar.

Als einer der kompetentesten Landvermesser 

des Erkenntniswerts von Dichtung für theolo-

gisches Denken gilt zu Recht Jan-Heiner Tück. 

An seinem Wiener dogmatischem Lehrstuhl ist 

eine „Poetikdozentur Literatur und Religion“ 

angesiedelt, die deren wechselseitigen Inter-

ferenzen nachgeht und sich bisher dem Werk 

maßgeblicher Autoren der deutschsprachigen 

Gegenwart wie Peter Handke, Arnold Stadler 

oder Thomas Hürlimann widmete, einschließ-

lich des Dialogs mit ihnen. Weit zurück reicht 

seine kontinuierliche Beschäftigung mit Celan. 

Eine 2000 bereits erschienene Studie zeugt 

davon. Auf den doppelten Umfang angewach-

sen, legt Tück sie unter dem gleichen Titel 

zum Doppel-Gedenken des 1970 noch nicht 

fünfzigjährig durch Freitod Gestorbenen nun 

erneut vor. 

Mit „Voraussetzungen“, „Deutungen“ und 

eben „Provokationen“ sind die in sich noch 

einmal ausdifferenzierten Stadien eines Drei-

schritts betitelt, der seiner Untersuchung strin

gente Gestalt verleiht. Literatur- wie zeitge-

Lektüre

328



es geht um eine Schule des Betens, um den 

Wegcharakter der Nachfolge und um geistliche 

Begleitung. Die Autoren beziehen sich dabei 

auf eine Arbeitsdefinition von Spiritualität als 

„fortwährende Umformung eines Menschen, 

der antwortet auf den Ruf Gottes“ (23). Im Le-

ben dieser Berufung spielt das Geschehen von 

„Geistlichen Übungen“ eine wichtige Rolle, 

aber der eigentliche und wesentliche Akteur ist 

der Heilige Geist.

In einem zweiten Teil wird eine weit ausholen

de Darstellung der geschichtlichen Entwick-

lung der Exerzitien skizziert. Da ist das Exerzi-

tienbuch des hl. Ignatius von Loyola dominant, 

aber ganz klar wird betont: „Ignatius hat die 

Exerzitien nicht erfunden und war sich be-

wusst, dass er selbst in einer langen Tradition 

steht, der er Ideen und Formen verdankt, die 

er in seinen Exerzitien weiterentwickelt hat“ 

(27). Die Weisungen der Wüstenväter, wie sie 

z.B. in den Apophthegmata Patrum überliefert 

sind, sind eindrucksvolle Beispiele geistlicher 

Begleitung durch geistliche Übungen. Die Re-

gel des hl. Benedikt versteht das Kloster als ei

ne „Schule für den Dienst des Herrn“. Auch 

die Stufenleiter im geistlichen Leben des Kar-

täusers Guigo, die „Scala claustralium“, kann 

man als Element des Exerzitiengeschehens se-

hen (lectio – meditatio – oratio – contemplatio). 

„Exercitia spiritualia“ verdanken wir auch der 

hl. Gertrud von Helfta. Bonaventura skizziert 

einen Pilgerweg, ein Itinerarium mentis ad Deum. 

Nicht zuletzt verweisen die Autoren auf Ludolf 

von Sachsens Leben-Jesu-Meditationen (Vita 

Christi), die den Genesungsprozess und den 

Bekehrungsweg des Ignatius auf Schloss Loyola 

begleitet haben. Das Exerzitienbuch des hl. Ig

natius wird im Endpunkt dieser Geschichte in 

seiner Genese und in seinem Aufbau darge-

stellt. Da es bei dieser Publikation ja um Be-

gleitung von Exerzitien geht, wird auch beson-

ders auf die 20 Annotationes eingegangen.

Exerzitienarbeit heute, Vorbereitung und For-

men von Exerzitien behandelt der dritte Teil 

des Buches, konkret im Blick auf den Begleiter 

bzw. die Begleiterin. Im Sprachfeld des Ignati-

us geht es um das „Geben“ und „Nehmen“ der 

Verstummen angesichts der Unauffindbarkeit 

Gottes? Eingeschliffene Semantiken, so Tück, 

wären in jedem Falle auf den Prüfstand zu stel-

len. Er tilgt die fortbestehenden Irritationen 

dieser Texte für den Glauben nicht, im Gegen-

teil. Wenn gleichwohl behutsam in Richtung 

des christlichen „Verheißungsüberschusses“ 

gewiesen wird, trägt auch dieser stets einen 

Stachel in sich.    

„Die theologische Dimension der Celanschen 

Dichtung“, schrieb Jan Assmann über den 

Entwurf dieses Buchs, „ist vielleicht noch nie 

so überzeugend herausgestellt worden.“ Das 

stimmt. Bedarf aber der Ergänzung: Die auf 

ihr provokatives Potenzial bezogenen Einlas-

sungen nämlich bleiben dahinter keineswegs 

zurück.  

Hans-Rüdiger Schwab

Regina Bäumer / Michael Plattig 
Exerzitien begleiten
Grundlagen – Geschichte – Praxis
 
Kevelaer: Butzon & Bercker 2020. 112 S., 
ISBN: 978-3-7666-2772-8, € 10,30.

Ein Buch aus der Praxis für die Praxis! Die Pu-

blikation ist eine Frucht von Fortbildungsan-

geboten am Institut für Spiritualität an der 

PTH Münster zum Bereich „Theologie der Spi-

ritualität“ und „Geistliche Begleitung“, die Re-

gina Bäumer und Michael Plattig von 1998 bis 

2018 gestaltet haben. 

Der erste Teil dieses kleinen Manuale versteht 

Exerzitien – Karl Rahner folgend – als eine Me-

thodologie von Mystagogie (14), „darauf ange-

legt, dass jeder Einzelne in Aufmerksamkeit 

und Achtsamkeit zu dem finden kann, was 

ihm hilft, der zu werden, als der er von Gott 

gedacht ist“. Dazu gehören „Übung“, Exerzi-

tium, Askese. „Christsein bedarf der Einübung, 

der Treue im Alltag, des Überwindens von Wi-

derständen.“ (18) Die Autoren heben einige 

für die Exerzitien wesentliche Aspekte der 

„Übungen“ heraus: Es geht um eine Sensibili-

sierung für das Fühlen nach außen und innen, 

Buchbesprechungen

329



„Übungen“. Entscheidend bleibt: „Nicht die 

Begleiterin oder der Begleiter, aber auch nicht 

die Nehmerin oder der Nehmer von Exerzitien 

ruft die Begegnung mit Gott hervor: Der ei­

gentliche Begleiter in dieser trialogischen Be­

ziehung ist und bleibt der Heilige Geist“ (70). 

Insbesondere sollte in der Begleitung die Fä­

higkeit ausgeprägt sein, sich selbst zurückzu­

nehmen. So erklärt Ignatius vom Exerzitien-

buch, dass die Darbietung der Hauptpunkte 

„kurz oder zusammenfassend“ (EB 2) sein soll. 

Der Exerzitiengeber soll helfen, dass der Emp­

fangende die Bewegungen des Heiligen Geistes 

wahrnehmen kann. Der Begleiter soll in der 

Mitte stehen, wie eine Waage, und den Schöp­

fer mit seinem Geschöpf wirken lassen und 

das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn 

(EB 15). Die Autoren geben klare Hinweise zur 

Themenwahl für das Exerzitienangebot, wobei 

betont wird, dass die Anregung eines Pro­

zesses, der die Umformung eines Menschen, 

der auf den Ruf Gottes antwortet, das wich­

tigste Ziel darstellt. Hilfreich fand ich beson­

ders das Aufzeigen von „Fallen“ in der Exerzi­

tienarbeit (75–79). Die hilfreichen 

Darlegungen über die Gesprächsführung in 

den Exerzitien basieren vor allem auf dem per­

sonenzentrierten Ansatz von Carl R. Rogers.

Der letzte Teil dieses Büchleins gibt einen 

Überblick über die Formen der Exerzitienarbeit 

heute: Gegenüber den früher fast ausschließ­

lich angebotenen „Vortragsexerzitien“ sind 

nun Einzelexerzitien (allein oder in kleinen 

Gruppen) vermehrt angeboten und gesucht. 

Damit ist auch ein wesentliches Element der 

ignatianischen Urform wieder verwirklicht. 

Möge dieses Buch und seine Anregungen, Ge­

danken und Inhalte für die Begleitung von Ex­

erzitien hilfreich sein! Diesen Wunsch der Au­

toren kann ich mich voll anschließen.

Josef Weismayer

Lektüre

330


