
*	 Dieser Beitrag wurde für GEIST & LEBEN in englischer Sprache verfasst. 
	 Übersetzung: Romana Kloiber.

Jean-Joseph Surins unkonventionelle 
Josefs-Verehrung*

Jean-Joseph Surin SJ (1600–1668) ist ein ziemlich unbekannter, aber interessan
ter Jesuit des 17. Jahrhunderts. Nicht nur sein außergewöhnlich dramatisches 
Leben, sondern auch seine Schriften, welche der Historiker Michel de Certeau SJ 
(1925–1968) intensiv studierte, verdienen Aufmerksamkeit. Surin ist ein bemer-
kenswerter Autor der jesuitischen Tradition, der die mystische Dimension mit 
präziser theologischer Reflexion verband. Dieser Beitrag fokussiert sich auf ei-
nen bestimmten Aspekt, nämlich seine kontroversielle Verehrung des hl. Josef. 

Ein dramatisches Leben

Jean-Joseph Surin wurde 1600 in Bordeaux als ältester Sohn eines Beamten ge-
boren. Erzogen am Kolleg der Jesuiten, wurde er mit sechzehn Jahren Mitglied 
der Gesellschaft Jesu – gegen den Willen seines Vaters. 1626 wurde er zum Prie-
ster geweiht. Im Terziat begegnete er Louis Lallemant SJ (1588–1635). Nach ei-
nigen Jahren der Arbeit als Missionar in den Marennes (Department Charentes-
Maritimes) – einer gänzlich protestantischen Region – wurde er nach Loudun 
zu den Ursulinen rund um Schwester Jeanne des Anges entsandt, um dort als 
Exorzist zu wirken. Das Vorkommen außerordentlicher Phänomene in dieser 
Gemeinschaft war ein öffentliches Spektakel und zog viele Menschen an. Surins 
Aufgabe war schwierig und überstieg seine Fähigkeiten. Am Ende bot er sich 
selbst Gott an, mit der Bitte, besessen zu werden, in der Hoffnung, Jeanne des 

Rob Faesen SJ | Leuven (BEL)

geb. 1958, Dr. theol., Professor für Kirchen- 
und Theologiegeschichte an der KU Leuven

robertus.faesen@kuleuven.be

336

Nachfolge



1	 J.-J. Surin, Triomphe de l’amour divin sur les puissances de l’Enfer et Science expérimentale des choses de 
l’autre vie (Collection Atopia). Grenoble 1990.

2	 Zu Surins Werken vgl. M. de Certeau, Les œuvres de J. J. Surin, in: RAM 40 (1964), 443–476; 41 
(1965), 55–78.

Anges und ihre Mitschwestern von deren Befangenheit zu erlösen. Das Ergebnis: 
Jeanne und ihre Gemeinschaft fanden sich wieder, aber Surin verlor sich selbst 
für einige Jahre in Dunkelheit und Verzweiflung. Nach einem gescheiterten Sui-
zidversuch 1645 war er für fünf Jahre physisch und mental gelähmt. Surin selbst 
beschrieb diese Periode bewegend in einem seiner Bücher, das er sieben Jahre 
später verfasste.1

Dank der Liebe und Freundschaft vonseiten eines Mitbruders namens Clau-
de Bastide – im Kontrast zu der brutalen Behandlung, welche er von andern er-
fuhr – verbesserte sich sein Zustand etwas. Erst nach einem Akt totaler Hingabe 
an Gott am 9. Juni 1656 wurde er gänzlich geheilt. Danach nahm Surin sein 
aktives Leben wieder auf. Er schrieb exzessiv, aber publizierte davon Zeit seines 
Lebens nur wenig aufgrund des Misstrauens, das er von seinen Vorgesetzen er-
fuhr.2 Er starb 1665.

Der hl. Josef und die Mystik

Surin erlaubt es uns, die Entwicklung der Mystik im Jesuitenorden nachzuzeich
nen. Wir konzentrieren uns auf ein Element, nämlich die rätselhafte „neue“ 
Verehrung des hl. Josef. Diese ist in einem berühmten, weit verbreiteten und 
häufig kopierten Brief erkennbar, den Surin an seine Mitbrüder von La Fleche 
(Department Sarthe) schrieb. Der Brief ist auf das Jahr 1630 datiert; Surin hatte 
gerade sein Tertiat vollendet und stand am Ende seiner Formation. Er wurde an-
gehalten, nach Bordeaux zu gehen, um eine neue Aufgabe zu übernehmen. In 
Bordeaux angekommen, schrieb er einen Brief an seine frühere Gemeinschaft in 
La Fleche, vor allem an zwei befreundete Mitbrüder, Jean Bagot und Achille Do- 
ny d’Attichi. Der Brief beinhaltet eine detaillierte Beschreibung einer Begegnung, 
welche er auf dem Weg nach Bordeaux hatte. Dort traf er einen jungen Mann, 
Sohn eines Bäckers aus Le Havre, welcher gerade achtzehn Jahre alt war. Dieser 
war auf dem Weg nach Paris, um als Laienbruder einer religiösen Gemeinschaft 
beizutreten. Obwohl ungebildet, schien er in die tiefsten Geheimnisse Gottes 
eingeweiht, genoss eine tiefe und intime Beziehung zu Gott und hatte außerge-
wöhnliche Einsichten in das mystische Leben. Surins Brief beschreibt die Gesprä
che, die er mit dem jungen Mystiker führte:

„Ich fragte ihn, ob er den hl. Josef verehrte. Er antwortete, dass der Heilige 
für die letzten sechs Jahre bereits sein Beschützer war und dass der Herr selbst 
ihm ihn als Beschützer gab, niemand anderen. Er fügte hinzu, dass nach seiner 

337

Surins Josefs-Verehrung



3	 Brief 18, in: M. de Certeau (Ed.), Jean-Joseph Surin. Correspondance. Paris 1966, 140–143.
4	 Vgl. M. Bouix (Ed.), Œuvres spirituelles du Père Jean-Joseph Surin: Traité inédit de l’amour de Dieu, pré-

cédé de la vie de l’auteur. Paris 1890, 8; J.-J. Surin, Triomphe de l’amour divin, 281f. [s. Anm. 1].

klaren Einsicht der heilige Patriarch der größte Heilige gleich nach der Heiligen 
Jungfrau Maria war und dass dieser den Heiligen Geist auf eine ganz andere Wei
se besitzt als die Apostel, dass er über Seelen wacht, eine Tugend, die vor der Welt 
verborgen bleiben muss – wie es der Fall war mit seiner eigenen Seele –, dass so 
wenig über ihn bekannt war, dass Gott indessen beschlossen hatte, dass nur die 
reinsten Seelen über seine Größe erleuchtet werden sollten. Er fuhr fort und sag
te, dass der heilige Josef ein Mann der großen Stille war und dass er nur sehr we-
nig im Haus Gottes sprach, und dass Maria noch weniger sprach und Gott sogar 
noch weniger als die beiden sprach, dass seine Augen ihn ausreichend lehrten, 
wie er mit unserem Gott sprechen solle.“3 Allem Anschein nach pflegte der junge 
Mann also eine besondere Verehrung des hl. Josef. Obwohl gänzlich ungebildet 
und auch ohne spirituelle Bildung, hatte er den hl. Josef als geistlichen Führer 
gewählt. 

Hoch bedeutsam ist der folgende Umstand: Jean-Joseph Surin beschreibt das 
Treffen, nachdem er kurz zuvor das Terziat beendet hatte. Der junge, faszinieren-
de, ungebildete Erleuchtete (illettré éclairé) kommt, wie es scheint, als Geschenk 
des Himmels, um die Formation Surins zu vollenden. Die Freude, die Surin wäh-
rend dieser Begegnung erfährt, hängt sicherlich mit dem Erkennen eines Ele-
ments aus seinem eigenen Leben zusammen. Es überrascht nicht sehr, dass Surin 
seinen Gesprächspartner nach dessen Verehrung des hl. Josef fragt. Tatsächlich 
hatte Surin selbst eine mystische Erfahrung, und zwar 1612, als er gerade zwölf 
Jahre alt war, im selben Alter wie der Bäckerssohn, als Gott diesem den hl. Josef 
als Seelenführer zur Seite gab. Diese Erfahrung fand in der Kirche der Karmeli-
tinnen in Bordeaux statt – und diese war dem hl. Josef geweiht. Surins Biograph 
beschreibt die Erfahrung so: „Ein übernatürliches Licht, das ihn auf unaussprech-
liche Weise die unbeschreibliche Erhabenheit von Gottes faszinierendem Sein er-
fahren ließ“4. Dieses Ereignis hatte einen großen Einfluss auf Surins Leben. Es ist 
kaum vorstellbar, dass er diese Begebenheit ebenso wie den Umstand, dass sie 
sich in einer dem hl. Josef geweihten Kirche zutrug, jemals wieder vergessen 
würde. Surins Schwester trat der Gemeinschaft ein paar Jahre später bei (1619); 
seine Mutter verbrachte bei den Karmelitinnen ihren Lebensabend. 

Der junge, mystisch begabte Bäckerssohn war nicht die einzige Person, die 
Surin getroffen hatte und die dem hl. Josef zugetan war. Zwei Jahre später erwähnt 
er in einem anderen Brief eine Frau namens Marie Baron († 1642), Ehefrau eines 
Kaufmanns in Marennes und ebenfalls mystisch begabt. In Bezug auf deren spiri-
tuelles Leben schrieb Surin: „Es wäre falsch von mir, den heiligen Josef nicht zu 
nennen, den Patron aller großartigen Seelen unserer Tage. Dieser Heilige warnte 

338

Nachfolge



sie und versprach ihr seinen immerwährenden Schutz, sogar bevor sie ihm über-
haupt zugetan war. Eines Tages, an seinem Fest, zeigte er sich ihr überraschend 
und versprach ihr zukünftige Erleuchtung.“5

Die „neue, unübliche Art“ der Josefs-Verehrung

Die Relevanz all dieser Bezüge zum hl. Josef wird nur klar, wenn man sie in den 
historischen Kontext einfügt. 1629 – ein Jahr, bevor Surin den Brief nach La 
Flèche schrieb – hatte der Generalobere Muzio Vitelleschi (1563–1645) den jun-
gen Jesuiten verboten, den hl. Josef auf die „neue, unübliche Art“ zu verehren. 
Dies mag auf den ersten Blick als eine eher merkwürdige Verordnung erschei-
nen. Es ist klar erkennbar, dass Surin ihr nicht folgt. Was konnte solch eine Ent-
scheidung motiviert haben?

Um Muzio Vitelleschis Brief von 1629 zu verstehen, müssen wir zu einer frü-
heren Quelle zurückgehen, nämlich zu Teresa von Ávila (1515–1582). Sie pflegte 
eine besondere Sympathie für den hl. Josef. Sie wusste sich im Alter von 26 Jah-
ren aufgrund der Fürsprache des Heiligen von einer schweren Krankheit geheilt. 
Das war der Grund ihrer Josefs-Verehrung. Entscheidender für unser Thema ist 
jedoch ein Hinweis Teresas in ihrer Autobiographie. Für den Fall, dass man nie-
manden hat, der einem den Weg ins Gebet zeigt, schlägt Teresa vor, man möge 
sich einen Heiligen als spirituellen Führer wählen: „Dabei nahm ich mir den 
glorreichen heiligen Josef zu meinem Anwalt und Herrn und empfahl mich ihm 
sehr. (…) Mir fällt nichts ein, worum ich ihn bislang gebeten und was er mir zu 
gewähren unterlassen hätte. Es ist zum Staunen, welch große Gnaden mir Gott 
durch diesen glückseligen Heiligen geschenkt und wie er mich aus Gefahren für 
Leib und Seele errettet hat. (…) Nur bitte ich den, der mir nicht glauben sollte, 
es Gottes wegen auszuprobieren, dann wird er selbst erfahren, wie viel Gutes es 
bringt, sich diesem glorreichen Patriarchen zu empfehlen und ihn zu verehren. 
Besonders Menschen des inneren Betens sollten ihm immer zugetan sein. (…) 
Wer keinen Lehrmeister finden sollte, der ihn im Gebet unterweist, möge doch 
diesen glorreichen Heiligen als Lehrmeister nehmen, und er wird sich auf dem 
Weg nicht verirren.“ (Vida VI, 6.8)

Dies war für Teresa klarerweise keine zweitrangige Sache. Welch große Be-
deutung sie der kontemplativ-mystischen Verehrung des hl. Josef beimaß, zeigt 
sich an der Tatsache, dass sie die erste Gründung des reformierten Karmel in 
Ávila unter den Schutz dieses Heiligen stellte. Elf anderer ihrer Gründungen ha-
ben denselben Heiligen als Patron. Schließlich wurde der hl. Josef zum Patron 
der gesamten karmelitischen Reform in Spanien; dies gilt auch für die Karmel-
Reform in Frankreich. Teresa hatte eine explizite Verbindung zwischen dem hl. 
Josef und den kontemplativ-mystischen Aspekten ihres Gebetslebens kreiert. 

339

Surins Josefs-Verehrung



5	 Brief 27 (20. Dezember 1632), in: Jean-Joseph Surin. Correspondance, 168ff. [s. Anm. 3].
6	 M. de Certeau, Crise sociale et réformisme spirituel au début du XVIIe siècle, in: RAM 41 (1965), 
	 339–386, zusammengefasst in: Jean-Joseph Surin. Correspondance, 34–42; 433–462.

Josef wurde zum Patron einer Wiederentdeckung der kontemplativ-mystischen 
Dimension. Mit seinem Interesse für den hl. Josef schließt Surin an diese Sicht-
weise an – keineswegs zur Begeisterung seiner Vorgesetzten. 

Generationenkonflikt: zu viel oder zu wenig Gebet? 

Dank der historischen Recherche von Michel de Certeau wissen wir, dass sich 
diese Entscheidung in eine Grundsatzdebatte einfügte, die eine gesamte Genera-
tion junger Jesuiten – auch jene Surins – beschäftigte.6 Certeau arbeitete zwei 
verwandte Aspekte heraus, die mit zwei unterschiedlichen Generationen von Je-
suiten verbunden waren. Der erste Aspekt ist abzulesen aus einem auf das Jahr 
1605 datierten offiziellen Schreiben des Provinzials der Provinz Aquitanien. Die-
ser Brief beantwortete eine Frage, die P. General Claudio Aquaviva (1543–1615) 
an die gesamte Gesellschaft Jesu gerichtet hatte. Aquaviva war sich nicht sicher, 
ob der Orden nach Jahren spektakulären Wachstums in der ersten Dekade seiner 
Existenz noch auf dem richtigen Weg war und ob etwa eine Reform angebracht 
wäre. Die Stimme aus der Provinz Aquitanien besagte: Das innere Leben der 
Mitglieder lässt zu wünschen übrig. Diese gaben ihr Bestes, um im akademi
schen und intellektuellen Leben gute Leistungen zu erbringen. Demgegenüber 
fielen sie im Gebet und in der lectio divina zurück. Als Grund wurde die effusio 
ad exterioria genannt: Die Brüder verloren sich so in äußere Angelegenheiten, 
dass sie nicht mehr fähig waren zum inneren Beten, nicht einmal in den Mo-
menten, die für das Gebet vorgesehen waren. 

Der zweite Aspekt ist gegenteilig. Viele junge Jesuiten, so hat es den Anschein, 
führten ein intensives spirituelles Leben. Begeistert lasen sie mystische Autoren 
wie Teresa von Ávila, Johannes Tauler († 1361), Ludovicus Blosius († 1566) und 
Jan van Ruusbroec († 1381). Diese Generation junger aquitanischer Jesuiten hat-
te den Eindruck, dass ihre älteren Mitbrüder sie spirituell nicht führen konnten. 
So überrascht es nicht, dass sie eine gewisse Verbundenheit zum hl. Josef spür-
ten, hatte doch Teresa von Ávila ihn als Führer im Gebet für alle, die geistliche 
Führung vermissten, empfohlen. Ebenso überrascht es nicht, dass sie spirituelle 
Unterstützung bei den großen mystischen Autoren der christlichen Tradition 
suchten. Dies würde als weise Entscheidung gesehen werden. Doch dafür hatte 
die ältere Generation wenig Verständnis. Die Beschwerden fanden ihren Weg 
nach Rom. Die junge Generation wurde beschuldigt, sich „von einem Geist lei-
ten zu lassen, der den Jesuiten fremd ist“. Aus diesen Beschwerden sprach die 
Sorge, dass der Orden seine Identität verlieren könnte. 

340

Nachfolge



7	 Zit. n. M. de Certeau, Crise sociale, 372–373 [s. Anm. 6].
8	 Obwohl bereits 1665 verfasst, wurde dieser Text in der jetzigen Form erst 1879 veröffentlicht. Eine 

Paraphrase tauchte unter dem Titel Le prédicateur de l’amour de Dieu 1799 auf. Hier folgen wir der 
neuesten Ausgabe: J.-J. Surin, Questions importantes à la vie spirituelle. Sur l’amour de Dieu. Texte pri-
mitif révisé et annoté par Aloys Potter et Louis Mariès. Paris 1930.

Nach dem Tod von Claudio Aquaviva folgte Muzio Vitelleschi. Seine Interven-
tionen in dieser Frage waren hart. Das zeigt ein Brief aus dem Jahr 16287: Den 
Grund des Problems sieht Vitelleschi darin, dass junge Jesuiten sich tatsächlich 
von einem Geist leiten ließen, der dem Orden fremd war. Der sicherste Pfad sei, 
den normalen Richtlinien des Ordens zu folgen und dem Superior Gehorsam zu 
leisten. So gäbe es keine Abweichungen. Die Tendenz, den eigenen Einsichten zu 
folgen, würde bloß zu einem totalen Schiffbruch der Jesuiten führen. Vitelleschi 
insistierte auf der Notwendigkeit von Maßnahmen und bat um zusätzliche Infor-
mationen über die jungen Jesuiten. Surin war einer von ihnen: Zumindest zwei 
Ordner mit Beschwerden, die ihn betrafen, wurden nach Rom gesandt. 

Das Generalat nahm also die Sache sehr ernst. Es hatte Sorge um die Identi-
tät und den Fortbestand des Ordens. In der Sichtweise Roms folgte die jüngere 
Generation der aquitanischen Jesuiten bloß ihren eigenen Einsichten, was vor 
allem auf die Lektüre bestimmter mystischer Autoren, die keine Jesuiten waren, 
zurückzuführen war. Nur Gehorsam konnte diesem Problem entgegenwirken, 
nur so könne „der Geist des Ordens“ gewahrt werden. Auf diesem Hintergrund 
wird der Satz verständlich: Das Interesse am hl. Josef bedrohte die Existenz des 
Jesuitenordens.

Eine späte Antwort Surins

Viele Jahre später, als die tiefe Krise durchgestanden war, verteidigte der alte Su-
rin die mystische Dimension seiner Schriften sehr deutlich und verwehrte sich 
gegen die Anschuldigung, gegen den Gehorsam verstoßen zu haben. Dies tat Su-
rin in seinem Buch Questions importantes à la vie spirituelle: Sur l’amour de Dieu8. 
Ohne Vitelleschi beim Namen zu nennen, geht Surin auf dessen Einwände ein 
und entkräftet sie. Dies mag beim flüchtigen Lesen nicht auffallen, aber eine ge-
nauere Analyse der in Frage kommenden Passagen offenbart die alte Debatte.

Surin beginnt mit der Beschreibung, was eine Person erfahren kann, die sich 
das erste Gebot zu Herzen nimmt. Denn Gott mit dem ganzen Herzen zu lieben – 
das ist nach Surin das Fundament des geistlichen Lebens schlechthin. Diese Lie
be mag am Beginn unvollkommen sein. Eigeninteresse schwingt mit. Aber die 
Liebe kann wachsen hin zu einer stärkeren Orientierung am heiligen Gegenüber. 
Es wird möglich, sich selbst gänzlich zu vergessen und jede andere Form der Zu-
neigung von der Gottesliebe überlagern zu lassen. Solchen Menschen kann die 
Erfahrung der Gotteskindschaft zugänglich werden, von der Paulus sagt: „Der 

341

Surins Josefs-Verehrung



9	 Ebd., 6f.
10	 Ebd., 22.

Geist selber bezeugt unserem Geist, dass wir Kinder Gottes sind“ (Röm 8,16). Su-
rin führt aus: „[Diese Worte] zeigen einen klar identifizierbaren Effekt. (…) In 
der Tat, wenn eine Person dieser Richtung im spirituellen Leben folgt und sie 
sich selbst großzügig und freigiebig Gott ganz gibt und nichts für sich selbst be-
hält, sondern vielmehr sich selbst ganz der Liebe Gottes hingibt, dann wohnt 
die Gnade fühlbar in ihr. Sie fühlt einen inneren Sinn von Vertrauen und Frie
den, die den guten und vertrauensvollen Freunden Gottes auf einzigartige Weise 
gegeben sind. Wie es unser Glaube lehrt: Der Heilige Geist lebt in uns und bringt 
seine eigene Güte als Zeichen seiner Präsenz. (…) Das Herz des Glaubenden ist 
davon überzeugt und bleibt es – nicht nur in Bezug auf allgemeine Glaubensein-
sichten, sondern auch hinsichtlich einer Erfahrung (sentiment), welche kindlich 
(filial) und wundervoll zugleich ist. Die Seele bemerkt und weiß, dass sie zu Gott 
gehört, ohne Furcht, einer Illusion aufzusitzen; sie ist sich darüber sicher. (…) Es 
gibt zahlreiche gute und reine Seelen, denen Gott, nachdem sie lange in seiner 
Liebe gelebt und ihn in allem gesucht haben, eine derartige Erfahrung seiner 
Präsenz schenkt. (…) Kaum jemals wird das anderen gegeben, als jenen, die mit 
ihrem ganzen Herzen Gott suchen, Seelen, die ohne Vorbehalt ganz Gott gehö-
ren, ihm nichts verweigern (…) und keinen anderen Wunsch haben als seinen 
göttlichen Willen.“9

Die Erfahrung, die Surin hier beschreibt, ist zentral: Es geht um die Sohn-
schaft, also um die Zugehörigkeit zum Vater, wovon der Heilige Geist Zeuge ist. 
Davon erhält der Mensch Gewissheit, dass es keine Illusion ist. Die Sichtweise 
Surins stimmt mit einer langen mystischen Tradition überein. Außerdem ent-
spricht sie dem, was Surin selbst erfahren und was er an anderen wahrgenom-
men hat, wie etwa am jungen Mann auf dem Weg nach Bordeaux. Die trinita-
rische und christologische Dimension Surins ist bemerkenswert. An dieser Stelle 
aber, so hebt Surin hervor, tauchte der Einwand auf. Der erste Einwand klingt 
wie eine Wiederholung dessen, was Vitelleschi einige Jahre zuvor geäußert hat
te: „Diejenigen, die ersehnen, den Heiligen Geist der Gotteskindschaft zu be-
zeugen, bilden sich etwas auf ihre Einzigartigkeit ein. Hartnäckig beharren sie 
auf ihrer eigenen Intuition und geben ihr den Vorzug gegenüber dem, was ein 
Vorgesetzter sagt. Das ist eine Quelle der Illusion.“10

Das war Vitelleschis Thema: Junge, mystisch orientierte Jesuiten erlaubten 
sich selbst, sich zu stark von eigenen, persönlichen Einsichten leiten zu lassen. 
Demgegenüber hob Vitelleschi die Bedeutung des Gehorsams hervor. Surin 
besteht darauf, dass dieser Einwand ohne Begründung ist: „Diesem würde ich 
antworten, dass die Einsicht, welche reinen Seelen durch den Heiligen Geist ge-

342

Nachfolge



währt wird, immer dem Licht des Glaubens konform ist. Dieses Licht überzeugt, 
sich gehorsam zu zeigen. Wer diesem Licht folgt, kann nicht irren; anders, wenn 
die Seele, die es erhalten hat, der Führung eines anderen folgt.“11

Fazit

Surin ist ein wichtiger Repräsentant der mystischen Spiritualität der Jesuiten im 
17. Jahrhundert. Sein dramatisches Leben kann leicht von seinen Arbeiten zur 
mystischen Theologie, die er vor allem in den späten Jahren mit theologischer 
Präzision verfasst hat, ablenken. Doch bereits früh zeigte die Vorliebe für die Jo
sefs-Verehrung, wie sie in manchen Briefen des jungen Jesuiten aufscheint, einen 
verschleierten Bezug zur mystischen Dimension. Diese Dimension war von den 
älteren Mitbrüdern und der Ordensleitung keineswegs gerne gesehen. Sie wurde 
als dem Geist des Ordens unangemessen bewertet, als etwas, was zum Ungehor-
sam verleitete. Aber Surin widersprach dieser Interpretation und lieferte solide 
theologische Argumente für seine Position. 

11	 Ebd.

343

Surins Josefs-Verehrung


