Nachfolge

Rob Faesen SJ | Leuven (BEL)

geb. 1958, Dr. theol., Professor fiir Kirchen-
und Theologiegeschichte an der KU Leuven

robertus.faesen@kuleuven.be

Jean-Joseph Surins unkonventionelle
Josefs-Verehrung”

Jean-Joseph Surin SJ (1600-1668) ist ein ziemlich unbekannter, aber interessan-
ter Jesuit des 17. Jahrhunderts. Nicht nur sein auflergewohnlich dramatisches
Leben, sondern auch seine Schriften, welche der Historiker Michel de Certeau SJ
(1925-1968) intensiv studierte, verdienen Aufmerksamkeit. Surin ist ein bemer-
kenswerter Autor der jesuitischen Tradition, der die mystische Dimension mit
préziser theologischer Reflexion verband. Dieser Beitrag fokussiert sich auf ei-
nen bestimmten Aspekt, namlich seine kontroversielle Verehrung des hl. Josef.

Ein dramatisches Leben

Jean-Joseph Surin wurde 1600 in Bordeaux als dltester Sohn eines Beamten ge-
boren. Erzogen am Kolleg der Jesuiten, wurde er mit sechzehn Jahren Mitglied
der Gesellschaft Jesu — gegen den Willen seines Vaters. 1626 wurde er zum Prie-
ster geweiht. Im Terziat begegnete er Louis Lallemant SJ (1588-1635). Nach ei-
nigen Jahren der Arbeit als Missionar in den Marennes (Department Charentes-
Maritimes) — einer gdanzlich protestantischen Region — wurde er nach Loudun
zu den Ursulinen rund um Schwester Jeanne des Anges entsandt, um dort als
Exorzist zu wirken. Das Vorkommen auferordentlicher Phanomene in dieser
Gemeinschaft war ein 6ffentliches Spektakel und zog viele Menschen an. Surins
Aufgabe war schwierig und iiberstieg seine Fahigkeiten. Am Ende bot er sich
selbst Gott an, mit der Bitte, besessen zu werden, in der Hoffnung, Jeanne des

* Dieser Beitrag wurde fiir GEIST & LEBEN in englischer Sprache verfasst.
Ubersetzung: Romana Kloiber.

336




Surins Josefs-Verehrung

Anges und ihre Mitschwestern von deren Befangenheit zu erlésen. Das Ergebnis:
Jeanne und ihre Gemeinschaft fanden sich wieder, aber Surin verlor sich selbst
fiir einige Jahre in Dunkelheit und Verzweiflung. Nach einem gescheiterten Sui-
zidversuch 1645 war er fir fiinf Jahre physisch und mental gelahmt. Surin selbst
beschrieb diese Periode bewegend in einem seiner Biicher, das er sieben Jahre
spater verfasste.!

Dank der Liebe und Freundschaft vonseiten eines Mitbruders namens Clau-
de Bastide — im Kontrast zu der brutalen Behandlung, welche er von andern er-
fuhr - verbesserte sich sein Zustand etwas. Erst nach einem Akt totaler Hingabe
an Gott am 9. Juni 1656 wurde er ganzlich geheilt. Danach nahm Surin sein
aktives Leben wieder auf. Er schrieb exzessiv, aber publizierte davon Zeit seines
Lebens nur wenig aufgrund des Misstrauens, das er von seinen Vorgesetzen er-
fuhr.? Er starb 1665.

Der hl. Josef und die Mystik

Surin erlaubt es uns, die Entwicklung der Mystik im Jesuitenorden nachzuzeich-
nen. Wir konzentrieren uns auf ein Element, nimlich die ratselhafte ,neue”
Verehrung des hl. Josef. Diese ist in einem bertihmten, weit verbreiteten und
héaufig kopierten Brief erkennbar, den Surin an seine Mitbriider von La Fleche
(Department Sarthe) schrieb. Der Brief ist auf das Jahr 1630 datiert; Surin hatte
gerade sein Tertiat vollendet und stand am Ende seiner Formation. Er wurde an-
gehalten, nach Bordeaux zu gehen, um eine neue Aufgabe zu tibernehmen. In
Bordeaux angekommen, schrieb er einen Brief an seine frithere Gemeinschaft in
La Fleche, vor allem an zwei befreundete Mitbriider, Jean Bagot und Achille Do-
ny d’Attichi. Der Brief beinhaltet eine detaillierte Beschreibung einer Begegnung,
welche er auf dem Weg nach Bordeaux hatte. Dort traf er einen jungen Mann,
Sohn eines Backers aus Le Havre, welcher gerade achtzehn Jahre alt war. Dieser
war auf dem Weg nach Paris, um als Laienbruder einer religiosen Gemeinschaft
beizutreten. Obwohl ungebildet, schien er in die tiefsten Geheimnisse Gottes
eingeweiht, genoss eine tiefe und intime Beziehung zu Gott und hatte aufierge-
wohnliche Einsichten in das mystische Leben. Surins Brief beschreibt die Gespra-
che, die er mit dem jungen Mystiker fiihrte:

,Ich fragte ihn, ob er den hl. Josef verehrte. Er antwortete, dass der Heilige
fiir die letzten sechs Jahre bereits sein Beschiitzer war und dass der Herr selbst
ihm ihn als Beschiitzer gab, niemand anderen. Er fiigte hinzu, dass nach seiner

1 J.-J. Surin, Triomphe de I’'amour divin sur les puissances de I’Enfer et Science expérimentale des choses de
I’autre vie (Collection Atopia). Grenoble 1990.

2 Zu Surins Werken vgl. M. de Certeau, Les ceuvres de J. . Surin, in: RAM 40 (1964), 443-476; 41
(1965), 55-78.

337



Nachfolge

klaren Einsicht der heilige Patriarch der grofte Heilige gleich nach der Heiligen
Jungfrau Maria war und dass dieser den Heiligen Geist auf eine ganz andere Wei-
se besitzt als die Apostel, dass er iber Seelen wacht, eine Tugend, die vor der Welt
verborgen bleiben muss — wie es der Fall war mit seiner eigenen Seele —, dass so
wenig tiber ihn bekannt war, dass Gott indessen beschlossen hatte, dass nur die
reinsten Seelen tiber seine Grof3e erleuchtet werden sollten. Er fuhr fort und sag-
te, dass der heilige Josef ein Mann der grof3en Stille war und dass er nur sehr we-
nig im Haus Gottes sprach, und dass Maria noch weniger sprach und Gott sogar
noch weniger als die beiden sprach, dass seine Augen ihn ausreichend lehrten,
wie er mit unserem Gott sprechen solle.“? Allem Anschein nach pflegte der junge
Mann also eine besondere Verehrung des hl. Josef. Obwohl gidnzlich ungebildet
und auch ohne spirituelle Bildung, hatte er den hl. Josef als geistlichen Fiihrer
gewdhlt.

Hoch bedeutsam ist der folgende Umstand: Jean-Joseph Surin beschreibt das
Treffen, nachdem er kurz zuvor das Terziat beendet hatte. Der junge, faszinieren-
de, ungebildete Erleuchtete (illettré éclairé) kommt, wie es scheint, als Geschenk
des Himmels, um die Formation Surins zu vollenden. Die Freude, die Surin wih-
rend dieser Begegnung erfahrt, hdngt sicherlich mit dem Erkennen eines Ele-
ments aus seinem eigenen Leben zusammen. Es tiberrascht nicht sehr, dass Surin
seinen Gesprachspartner nach dessen Verehrung des hl. Josef fragt. Tatsdchlich
hatte Surin selbst eine mystische Erfahrung, und zwar 1612, als er gerade zwolf
Jahre alt war, im selben Alter wie der Backerssohn, als Gott diesem den hl. Josef
als Seelenfiihrer zur Seite gab. Diese Erfahrung fand in der Kirche der Karmeli-
tinnen in Bordeaux statt — und diese war dem hl. Josef geweiht. Surins Biograph
beschreibt die Erfahrung so: , Ein tibernattirliches Licht, das ihn auf unaussprech-
liche Weise die unbeschreibliche Erhabenheit von Gottes faszinierendem Sein er-
fahren lie3“*. Dieses Ereignis hatte einen grofien Einfluss auf Surins Leben. Es ist
kaum vorstellbar, dass er diese Begebenheit ebenso wie den Umstand, dass sie
sich in einer dem hl. Josef geweihten Kirche zutrug, jemals wieder vergessen
wiirde. Surins Schwester trat der Gemeinschaft ein paar Jahre spdter bei (1619);
seine Mutter verbrachte bei den Karmelitinnen ihren Lebensabend.

Der junge, mystisch begabte Backerssohn war nicht die einzige Person, die
Surin getroffen hatte und die dem hl. Josef zugetan war. Zwei Jahre spiter erwdahnt
er in einem anderen Brief eine Frau namens Marie Baron (} 1642), Ehefrau eines
Kaufmanns in Marennes und ebenfalls mystisch begabt. In Bezug auf deren spiri-
tuelles Leben schrieb Surin: , Es wire falsch von mir, den heiligen Josef nicht zu
nennen, den Patron aller grofiartigen Seelen unserer Tage. Dieser Heilige warnte

3 Brief 18, in: M. de Certeau (Ed.), Jean-Joseph Surin. Correspondance. Paris 1966, 140-143.
4 Vgl. M. Bouix (Ed.), GEuvres spirituelles du Pere Jean-Joseph Surin: Traité inédit de I’amour de Dieu, pré-
cédé de la vie de I’auteur. Paris 1890, 8; J.-J. Surin, Triomphe de I'amour divin, 281f. [s. Anm. 1].

338



Surins Josefs-Verehrung

sie und versprach ihr seinen immerwédhrenden Schutz, sogar bevor sie ihm tiber-
haupt zugetan war. Eines Tages, an seinem Fest, zeigte er sich ihr tiberraschend
und versprach ihr zukiinftige Erleuchtung.”s

Die ,neue, uniibliche Art" der Josefs-Verehrung

Die Relevanz all dieser Beziige zum hl. Josef wird nur klar, wenn man sie in den
historischen Kontext einftigt. 1629 — ein Jahr, bevor Surin den Brief nach La
Fleche schrieb — hatte der Generalobere Muzio Vitelleschi (1563-1645) den jun-
gen Jesuiten verboten, den hl. Josef auf die ,neue, uniibliche Art” zu verehren.
Dies mag auf den ersten Blick als eine eher merkwiirdige Verordnung erschei-
nen. Es ist klar erkennbar, dass Surin ihr nicht folgt. Was konnte solch eine Ent-
scheidung motiviert haben?

Um Muzio Vitelleschis Brief von 1629 zu verstehen, miissen wir zu einer frii-
heren Quelle zuriickgehen, namlich zu Teresa von Avila (1515-1582). Sie pflegte
eine besondere Sympathie fiir den hl. Josef. Sie wusste sich im Alter von 26 Jah-
ren aufgrund der Fiirsprache des Heiligen von einer schweren Krankheit geheilt.
Das war der Grund ihrer Josefs-Verehrung. Entscheidender fiir unser Thema ist
jedoch ein Hinweis Teresas in ihrer Autobiographie. Fiir den Fall, dass man nie-
manden hat, der einem den Weg ins Gebet zeigt, schldgt Teresa vor, man moge
sich einen Heiligen als spirituellen Fiihrer wiahlen: ,Dabei nahm ich mir den
glorreichen heiligen Josef zu meinem Anwalt und Herrn und empfahl mich ihm
sehr. (...) Mir féllt nichts ein, worum ich ihn bislang gebeten und was er mir zu
gewdhren unterlassen hitte. Es ist zum Staunen, welch grofle Gnaden mir Gott
durch diesen gliickseligen Heiligen geschenkt und wie er mich aus Gefahren fiir
Leib und Seele errettet hat. (...) Nur bitte ich den, der mir nicht glauben sollte,
es Gottes wegen auszuprobieren, dann wird er selbst erfahren, wie viel Gutes es
bringt, sich diesem glorreichen Patriarchen zu empfehlen und ihn zu verehren.
Besonders Menschen des inneren Betens sollten ihm immer zugetan sein. (...)
Wer keinen Lehrmeister finden sollte, der ihn im Gebet unterweist, moége doch
diesen glorreichen Heiligen als Lehrmeister nehmen, und er wird sich auf dem
Weg nicht verirren.” (Vida VI, 6.8)

Dies war fiir Teresa klarerweise keine zweitrangige Sache. Welch grofle Be-
deutung sie der kontemplativ-mystischen Verehrung des hl. Josef beimaf}, zeigt
sich an der Tatsache, dass sie die erste Griindung des reformierten Karmel in
Avila unter den Schutz dieses Heiligen stellte. EIf anderer ihrer Griindungen ha-
ben denselben Heiligen als Patron. Schlie8lich wurde der hl. Josef zum Patron
der gesamten karmelitischen Reform in Spanien; dies gilt auch fiir die Karmel-
Reform in Frankreich. Teresa hatte eine explizite Verbindung zwischen dem hl.
Josef und den kontemplativ-mystischen Aspekten ihres Gebetslebens kreiert.

339



Nachfolge

Josef wurde zum Patron einer Wiederentdeckung der kontemplativ-mystischen
Dimension. Mit seinem Interesse fiir den hl. Josef schliefdt Surin an diese Sicht-
weise an — keineswegs zur Begeisterung seiner Vorgesetzten.

Generationenkonflikt: zu viel oder zu wenig Gebet?

Dank der historischen Recherche von Michel de Certeau wissen wir, dass sich
diese Entscheidung in eine Grundsatzdebatte einfiigte, die eine gesamte Genera-
tion junger Jesuiten — auch jene Surins — beschiaftigte.® Certeau arbeitete zwei
verwandte Aspekte heraus, die mit zwei unterschiedlichen Generationen von Je-
suiten verbunden waren. Der erste Aspekt ist abzulesen aus einem auf das Jahr
1605 datierten offiziellen Schreiben des Provinzials der Provinz Aquitanien. Die-
ser Brief beantwortete eine Frage, die P. General Claudio Aquaviva (1543-1615)
an die gesamte Gesellschaft Jesu gerichtet hatte. Aquaviva war sich nicht sicher,
ob der Orden nach Jahren spektakuldren Wachstums in der ersten Dekade seiner
Existenz noch auf dem richtigen Weg war und ob etwa eine Reform angebracht
widre. Die Stimme aus der Provinz Aquitanien besagte: Das innere Leben der
Mitglieder ldsst zu wiinschen tbrig. Diese gaben ihr Bestes, um im akademi-
schen und intellektuellen Leben gute Leistungen zu erbringen. Demgegeniiber
fielen sie im Gebet und in der lectio divina zuriick. Als Grund wurde die effusio
ad exterioria genannt: Die Briider verloren sich so in dufiere Angelegenheiten,
dass sie nicht mehr fahig waren zum inneren Beten, nicht einmal in den Mo-
menten, die fiir das Gebet vorgesehen waren.

Der zweite Aspekt ist gegenteilig. Viele junge Jesuiten, so hat es den Anschein,
fihrten ein intensives spirituelles Leben. Begeistert lasen sie mystische Autoren
wie Teresa von Avila, Johannes Tauler ( 1361), Ludovicus Blosius (t 1566) und
Jan van Ruusbroec (T 1381). Diese Generation junger aquitanischer Jesuiten hat-
te den Eindruck, dass ihre dlteren Mitbriider sie spirituell nicht fithren konnten.
So iiberrascht es nicht, dass sie eine gewisse Verbundenheit zum hl. Josef spiir-
ten, hatte doch Teresa von Avila ihn als Fithrer im Gebet fiir alle, die geistliche
Fiihrung vermissten, empfohlen. Ebenso iiberrascht es nicht, dass sie spirituelle
Unterstiitzung bei den grofien mystischen Autoren der christlichen Tradition
suchten. Dies wiirde als weise Entscheidung gesehen werden. Doch dafiir hatte
die dltere Generation wenig Verstdndnis. Die Beschwerden fanden ihren Weg
nach Rom. Die junge Generation wurde beschuldigt, sich ,von einem Geist lei-
ten zu lassen, der den Jesuiten fremd ist”. Aus diesen Beschwerden sprach die
Sorge, dass der Orden seine Identitédt verlieren konnte.

5 Brief 27 (20. Dezember 1632), in: Jean-Joseph Surin. Correspondance, 168ff. [s. Anm. 3].
6 M. de Certeau, Crise sociale et réformisme spirituel au début du XVlIle siecle, in: RAM 41 (1965),
339-386, zusammengefasst in: Jean-Joseph Surin. Correspondance, 34-42; 433-462.

340



Surins Josefs-Verehrung

Nach dem Tod von Claudio Aquaviva folgte Muzio Vitelleschi. Seine Interven-
tionen in dieser Frage waren hart. Das zeigt ein Brief aus dem Jahr 1628”: Den
Grund des Problems sieht Vitelleschi darin, dass junge Jesuiten sich tatsachlich
von einem Geist leiten liefden, der dem Orden fremd war. Der sicherste Pfad sei,
den normalen Richtlinien des Ordens zu folgen und dem Superior Gehorsam zu
leisten. So gédbe es keine Abweichungen. Die Tendenz, den eigenen Einsichten zu
folgen, wiirde blof} zu einem totalen Schiffbruch der Jesuiten fithren. Vitelleschi
insistierte auf der Notwendigkeit von Mafinahmen und bat um zusitzliche Infor-
mationen iiber die jungen Jesuiten. Surin war einer von ihnen: Zumindest zwei
Ordner mit Beschwerden, die ihn betrafen, wurden nach Rom gesandt.

Das Generalat nahm also die Sache sehr ernst. Es hatte Sorge um die Identi-
tdt und den Fortbestand des Ordens. In der Sichtweise Roms folgte die jlingere
Generation der aquitanischen Jesuiten blof3 ihren eigenen Einsichten, was vor
allem auf die Lektiire bestimmter mystischer Autoren, die keine Jesuiten waren,
zuriickzufithren war. Nur Gehorsam konnte diesem Problem entgegenwirken,
nur so konne ,der Geist des Ordens” gewahrt werden. Auf diesem Hintergrund
wird der Satz verstindlich: Das Interesse am hl. Josef bedrohte die Existenz des
Jesuitenordens.

Eine spate Antwort Surins

Viele Jahre spdter, als die tiefe Krise durchgestanden war, verteidigte der alte Su-
rin die mystische Dimension seiner Schriften sehr deutlich und verwehrte sich
gegen die Anschuldigung, gegen den Gehorsam verstofien zu haben. Dies tat Su-
rin in seinem Buch Questions importantes a la vie spirituelle: Sur I’amour de Dieu®.
Ohne Vitelleschi beim Namen zu nennen, geht Surin auf dessen Einwédnde ein
und entkréftet sie. Dies mag beim fliichtigen Lesen nicht auffallen, aber eine ge-
nauere Analyse der in Frage kommenden Passagen offenbart die alte Debatte.
Surin beginnt mit der Beschreibung, was eine Person erfahren kann, die sich
das erste Gebot zu Herzen nimmt. Denn Gott mit dem ganzen Herzen zu lieben -
das ist nach Surin das Fundament des geistlichen Lebens schlechthin. Diese Lie-
be mag am Beginn unvollkommen sein. Eigeninteresse schwingt mit. Aber die
Liebe kann wachsen hin zu einer stirkeren Orientierung am heiligen Gegeniiber.
Es wird moglich, sich selbst gdnzlich zu vergessen und jede andere Form der Zu-
neigung von der Gottesliebe iiberlagern zu lassen. Solchen Menschen kann die
Erfahrung der Gotteskindschaft zugidnglich werden, von der Paulus sagt: , Der

~

Zit. n. M. de Certeau, Crise sociale, 372-373 [s. Anm. 6].

8 Obwohl bereits 1665 verfasst, wurde dieser Text in der jetzigen Form erst 1879 veroffentlicht. Eine
Paraphrase tauchte unter dem Titel Le prédicateur de I’amour de Dieu 1799 auf. Hier folgen wir der
neuesten Ausgabe: J.-J. Surin, Questions importantes a la vie spirituelle. Sur I’amour de Dieu. Texte pri-
mitif révisé et annoté par Aloys Potter et Louis Mariés. Paris 1930.

341



Nachfolge

Geist selber bezeugt unserem Geist, dass wir Kinder Gottes sind” (R6m 8,16). Su-
rin fihrt aus: , [Diese Worte] zeigen einen klar identifizierbaren Effekt. (...) In
der Tat, wenn eine Person dieser Richtung im spirituellen Leben folgt und sie
sich selbst grof3ziigig und freigiebig Gott ganz gibt und nichts fiir sich selbst be-
hilt, sondern vielmehr sich selbst ganz der Liebe Gottes hingibt, dann wohnt
die Gnade fihlbar in ihr. Sie fiihlt einen inneren Sinn von Vertrauen und Frie-
den, die den guten und vertrauensvollen Freunden Gottes auf einzigartige Weise
gegeben sind. Wie es unser Glaube lehrt: Der Heilige Geist lebt in uns und bringt
seine eigene Giite als Zeichen seiner Prdsenz. (...) Das Herz des Glaubenden ist
davon iiberzeugt und bleibt es — nicht nur in Bezug auf allgemeine Glaubensein-
sichten, sondern auch hinsichtlich einer Erfahrung (sentiment), welche kindlich
(filial) und wundervoll zugleich ist. Die Seele bemerkt und weif}, dass sie zu Gott
gehort, ohne Furcht, einer Illusion aufzusitzen; sie ist sich dariiber sicher. (...) Es
gibt zahlreiche gute und reine Seelen, denen Gott, nachdem sie lange in seiner
Liebe gelebt und ihn in allem gesucht haben, eine derartige Erfahrung seiner
Prasenz schenkt. (...) Kaum jemals wird das anderen gegeben, als jenen, die mit
ihrem ganzen Herzen Gott suchen, Seelen, die ohne Vorbehalt ganz Gott geho-
ren, ihm nichts verweigern (...) und keinen anderen Wunsch haben als seinen
gottlichen Willen.”?

Die Erfahrung, die Surin hier beschreibt, ist zentral: Es geht um die Sohn-
schaft, also um die Zugehorigkeit zum Vater, wovon der Heilige Geist Zeuge ist.
Davon erhilt der Mensch Gewissheit, dass es keine Illusion ist. Die Sichtweise
Surins stimmt mit einer langen mystischen Tradition tiberein. Aufierdem ent-
spricht sie dem, was Surin selbst erfahren und was er an anderen wahrgenom-
men hat, wie etwa am jungen Mann auf dem Weg nach Bordeaux. Die trinita-
rische und christologische Dimension Surins ist bemerkenswert. An dieser Stelle
aber, so hebt Surin hervor, tauchte der Einwand auf. Der erste Einwand klingt
wie eine Wiederholung dessen, was Vitelleschi einige Jahre zuvor gedufiert hat-
te: ,Diejenigen, die ersehnen, den Heiligen Geist der Gotteskindschaft zu be-
zeugen, bilden sich etwas auf ihre Einzigartigkeit ein. Hartnédckig beharren sie
auf ihrer eigenen Intuition und geben ihr den Vorzug gegentiiber dem, was ein
Vorgesetzter sagt. Das ist eine Quelle der Illusion.“!®

Das war Vitelleschis Thema: Junge, mystisch orientierte Jesuiten erlaubten
sich selbst, sich zu stark von eigenen, personlichen Einsichten leiten zu lassen.
Demgegentiber hob Vitelleschi die Bedeutung des Gehorsams hervor. Surin
besteht darauf, dass dieser Einwand ohne Begriindung ist: ,,Diesem wiirde ich
antworten, dass die Einsicht, welche reinen Seelen durch den Heiligen Geist ge-

9 Ebd., 6f.
10 Ebd., 22.

342



Surins Josefs-Verehrung

wahrt wird, immer dem Licht des Glaubens konform ist. Dieses Licht tiberzeugt,
sich gehorsam zu zeigen. Wer diesem Licht folgt, kann nicht irren; anders, wenn
die Seele, die es erhalten hat, der Fiihrung eines anderen folgt.“!

Fazit

Surin ist ein wichtiger Reprdsentant der mystischen Spiritualitdt der Jesuiten im
17. Jahrhundert. Sein dramatisches Leben kann leicht von seinen Arbeiten zur
mystischen Theologie, die er vor allem in den spdten Jahren mit theologischer
Prazision verfasst hat, ablenken. Doch bereits friith zeigte die Vorliebe fiir die Jo-
sefs-Verehrung, wie sie in manchen Briefen des jungen Jesuiten aufscheint, einen
verschleierten Bezug zur mystischen Dimension. Diese Dimension war von den
dlteren Mitbriidern und der Ordensleitung keineswegs gerne gesehen. Sie wurde
als dem Geist des Ordens unangemessen bewertet, als etwas, was zum Ungehor-
sam verleitete. Aber Surin widersprach dieser Interpretation und lieferte solide
theologische Argumente fiir seine Position.

11 Ebd.

343



