
Keuschheit neu gelesen 
Auf der Spur des hl. Josef

Die 150. Wiederkehr der Erhebung des Heiligen Josef zum Patron der katholi­
schen Kirche nimmt Papst Franziskus in diesem Jahr zum Anlass, das Augen­
merk besonders auf den Heiligen Josef zu lenken. Der Papst verfolgt damit die 
Absicht, „die Liebe zu diesem großen Heiligen zu fördern und einen Anstoß zu 
geben, ihn um seine Fürsprache anzurufen und seine Tugenden und seine Tat­
kraft nachzuahmen.“1 Unter den vielen Tugenden des Heiligen Josef soll im Fol­
genden die Aufmerksamkeit auf die Tugend der Keuschheit gerichtet werden. 
Ein schwieriges Unterfangen! Denn zum einen ist der Begriff Keuschheit längst 
aus unserer Alltagssprache verschwunden. Zum anderen „haftet ihr der Geruch 
des hoffnungslos Antiquierten, ja Lebensfeindlichen an“ (E. Kürpick).2 Darüber 
hinaus muss, wer das mit Keuschheit Gemeinte begreifen will3, eine Reihe von 
Missverständnissen benennen und beseitigen. 

Eine Tugend in Misskredit

Keuschheit hat zunächst nichts mit sexueller Enthaltsamkeit zu tun. Diese fal­
sche Gleichsetzung wurde über Jahrhunderte auch innerhalb der Kirche vorge­
nommen und kommt in der aszetischen Literatur immer noch und immer wie­
der vor. Die Identifizierung von Keuschheit und sexueller Enthaltsamkeit und 

*	 Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine für GEIST & LEBEN überarbeitete Fassung des von 
	 Bischof Dr. Franz Jung verfassten Gründonnerstagsbriefes 2021, adressiert an die Priester und 
	 Diakone des Bistums Würzburg.
1	 Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben „Patris Corde“ (08.12.2020), Schluss.
2	 E. Kürpick, Heimliches Feuer unter der Asche. Gedanken zur Keuschheit, in: GuL 88 (2015), 336–343, 

hier: 337.
3	 Zu einer überblicksartigen Darstellung vgl. die Artikel Keuschheit I–IV, in: TRE 18 (1989), 113–134.

Bischof Franz Jung | Würzburg

geb. 1966, Dr. theol., 
seit 2018 Bischof von Würzburg

bischofssekretariat@bistum-wuerzburg.de

344

Nachfolge



deren weltfremde Überbetonung hat zu vielfältigen Karikierungen Anlass gege­
ben. Ihre Verherrlichung als überlegene (religiöse) Lebensform4 hat sie insgesamt 
in Misskredit gebracht, so dass viele Zeitgenoss(inn)en allein schon beim Hören 
des Begriffs „Keuschheit“ innere Aversionen gegen diese Tugend entwickeln5. 
Man mutmaßt, mit einem vorgestrigen Tugendmodell Herausforderungen heu­
tiger Sexualethik ausblenden zu wollen, in der Sehnsucht nach einer vermeint­
lich heilen, abgeschlossenen religiösen (Sonder-)Welt. 

Richtig verstanden, gehört eine keusche Gesinnung zu den Grundhaltungen 
aller, die in der Seelsorge tätig sind und tagtäglich mit Menschen in den unter­
schiedlichsten Lebenssituationen zu tun haben. Im Weihegebet zur Diakonen­
weihe findet diese innere Haltung Erwähnung: „Das Evangelium Christi durch­
dringe ihr Leben. Selbstlose Liebe sei ihnen eigen, unermüdliche Sorge für die 
Kranken und die Armen. Mit Würde und Bescheidenheit sollen sie allen begeg­
nen, lauter im Wesen und treu im geistlichen Dienste.“6 Mit „selbstloser Liebe“, 
nachgehender, echter „Sorge“, „Würde und Bescheidenheit“ und vor allem mit 
dem Hinweis auf das „lautere Wesen“ und die „Treue im Dienen“ klingen bereits 
wesentliche Dimensionen der Keuschheit an. Nach einem kurzen Blick in die 
Ikonographie sollen diese deutlich werden.

Ikonographie

Die Ikonographie kennt die Darstellung des Heiligen Josef mit der Lilie, dem Li­
lienzepter oder dem blühenden Lilienstab. Im letztgenannten Motiv fließen iko­
nographisch zwei Traditionen ineinander. Hier ist zunächst die biblische Über­
lieferung vom blühenden Aaronstab zu nennen (Num 17,23), durch den die Er­
wählung Aarons von Gott bekräftigt wurde. Der blühende Stab lässt sich auch 
als Reminiszenz an das apokryphe Protoevangelium des Jakobus (ProtJak 8.3–
9.1) verstehen. Dieser Überlieferung nach sammelte der Priester Zacharias alle 
Witwer Israels – unter ihnen auch Josef – mit der Auflage, einen Stab mitzubrin­
gen. An wessen Stab sich ein Wunderzeichen zeigte, der sollte Maria zur Frau be­
kommen. Schließlich blieb nur noch Josefs Stab übrig, aus dem eine Taube her­
vorging, die sich auf Josefs Haupt niederließ. Beide Traditionen dienen dem glei­
chen Zweck. Sie unterstreichen die Legitimität desjenigen, an dessen Stab sich 
eine wundersame Wandlung vollzieht. Die Lilie selbst gilt als Symbol der Rein­
heit und der Unschuld, als „Lilie unter Disteln“ (Hld 2,2). Seit alters steht die Li­

Keuschheit

4	 Vgl. Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben „Amoris Laetitia“ (19.03.2016), 
	 Nr. 158–162 zum rechten Verhältnis von Ehe und Jungfräulichkeit.
5	 Zur Keuschheit als „Kampfbegriff“ vgl. K. Westerhorstmann, Geordnete Sexualität. Über die Tugend 
	 der Keuschheit, in: IMABE 17 (2010), 315–329, hier: 318.
6	 Pontifikale. Bd. I: Die Weihe des Bischofs, der Priester und der Diakone (Handausgabe). 
	 Freiburg 1994, 168. 

345



lie als Symbol für die keusche Gesinnung des- oder derjenigen, der oder die sie 
in den Händen hält. Josef selbst wurde in der Frömmigkeitsgeschichte geradezu 
als Personifikation der Keuschheit gesehen und als solche verehrt. 

Eine Tugend für alle

Noch einmal: Die Tugend der Keuschheit ist nicht zu verkürzen auf sexuelle Ent­
haltsamkeit. Ebenso wenig ist Keuschheit generell auf den Bereich menschlicher 
Sexualität einzugrenzen, auch wenn diese sicher eine zentrale Konkretion keu­
schen Lebens darstellt. Keuschheit meint demgegenüber eine innere Grundhal­
tung in der Beziehung zu sich selbst, zum anderen und letztlich zu Gott. Sie 
zeichnet sich aus durch einen reflektierten und sensiblen Umgang, der der Wür­
de des Menschen entspricht und diese Würde zur Geltung bringt. Die Tugend 
der Keuschheit geht daher jeden Menschen an, unabhängig von sexueller Orien­
tierung und Lebensstand, verheiratet oder unverheiratet, ledig oder bewusst zö­
libatär lebend. Sie ist kein „Privileg“ der Priester und Ordenschrist(inn)en, auch 
wenn sich diese aufgrund ihrer zölibatären Lebensform und ihrer Gelübde in be­
sonderer Weise von der Tugend der Keuschheit in die Pflicht genommen wissen. 

Das rechte Maß

Die Tradition hat die Tugend der Keuschheit innerhalb der Kardinaltugend der 
temperantia, also des Maßhaltens, verortet. Denn Keuschheit bedeutet, das rechte 
Maß zu finden in Bezug auf die eigene Sexualität und Geschlechtlichkeit. Inso­
fern hat die Tugend der Keuschheit nichts mit kirchlicher Verbotsmoral7 zu tun, 
auch wenn sie leider allzu oft genau hier thematisiert wurde. Das Mühen um die 
Tugend der Keuschheit gehört vielmehr in den Kontext der „Kunst des Liebens“ 
(E. Fromm)8. Sie ist ein ambitioniertes, lebenslang unabgeschlossenes Projekt.

Die Keuschheit hat die caritas ordinata9, die geordnete Liebe, im Blick. Seit 
frühester Zeit deutete die geistliche Überlieferung den Ruf der Braut aus dem Ho­
henlied Salomos „er hat in mir die Liebe geordnet“ (Vulgata Hld 2,4b: „ordinavit 
in me caritatem“) als Verweis auf Christus.10 In Ihm, dem „schönsten aller Men­
schen“ (Ps 45,3), findet die unendliche Liebessehnsucht des Menschen ihre Erfül­
lung. Von Christus her ordnet sich das menschliche Streben nach Erfüllung. Ge­
mäß christlicher Anthropologie ist der Mensch von Beginn an auf ein Gegenüber 

7	 F.-J. Bormann, Abschied von der Verbotsmoral. Zur Bedeutung eines fähigkeitstheoretischen Ansatzes für 
die Moraltheologie, in: ThQ 191 (2011), 210–222.

8	 E. Fromm, Die Kunst des Liebens. München 1995.
9	 Vgl. K. Westerhorstmann, Geordnete Sexualität, 318f. [s. Anm. 5].
10	 Bernhard von Clairvaux, 49. Predigt über das Hohelied, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 6. Innsbruck 

1995, 160–171.

346

Nachfolge



angelegt und kommt erst im göttlichen wie einem menschlichen Gegenüber zur 
Erfüllung. Die Keuschheit bewahrt uns vor der Ansicht, wir wären uns selbst ge­
nug und die anderen dienten nur dazu, unsere Wünsche zu erfüllen. 

Zur Illustration der Unkeuschheit bedient sich Thomas von Aquin eines Bil­
des aus dem Tierreich. Er vergleicht sie mit dem Blick des Löwen auf einen Hirsch: 
Der Löwe sieht den Hirsch nur durch sein Beuteschema. Die Eleganz und Schön­
heit des Hirsches vermag er nicht wahrzunehmen. In ihrem gierigen Zugriff ver­
hindert Unkeuschheit also, die Wirklichkeit in ihrer Fülle und Schönheit zu se­
hen. Sie ist egoistische Brechung der eigenen Wahrnehmung und „schätzt“ die 
andere Person immer nur insofern, als sie der Befriedigung der eigenen Bedürf­
nisse dient.11 „Ein unkeuscher Mensch“, führt Josef Pieper aus, „will vor allem 
etwas für sich selbst; er ist abgelenkt durch ein unsachliches ‚Interesse‘; sein stets 
angespannter Genusswille hindert ihn, in jener selbstlosen Gelöstheit vor die 
Wirklichkeit zu treten, die allein echte Erkenntnis ermög-licht.“12 Positiv gewen­
det ist die Geste der Keuschheit „die Berührung voller Ehrfurcht. Denn schon die 
Berührung der Haut berührt die Person, und die Person ist der Ehrfurcht wert. So 
berührt selbst die Keuschheit nicht das tiefste Geheimnis des Anderen, denn sein 
Geheimnis ist der Unversehrtheit wert.“13 Insofern muss die Liebe immer wieder 
neu ausgerichtet, neu geordnet werden, um nicht hinter dem zurückzubleiben, 
wozu der Mensch in Christus berufen ist.

Keuschheit und Selbsterkenntnis

Wer ein keusches Leben führen will, muss regelmäßig über sich selbst Rechen­
schaft ablegen. Das erfordert, sich über die eigene Sexualität im Klaren zu sein 
und an der persönlichen sexuellen Reife zu arbeiten. Darüber hinaus verlangt 
es, die eigene Geschlechtlichkeit in die Persönlichkeit zu integrieren, so dass der 
Mensch in der Lage ist, seine inneren Regungen und Bedürfnisse bewusst wahr­
zunehmen, sie zu reflektieren und angemessen mit ihnen umzugehen. Wahr­
haftigkeit und Ehrlichkeit im Umgang mit sich und mit anderen sind gefragt. 
Nur so können tragfähige Beziehungen aufgebaut und eingegangen werden. 
Die schonungslose Ehrlichkeit verhilft auch dazu, fremde Hilfe in Anspruch zu 

11	 Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben „Patris Corde“ (08.12.2020), Kap. 7, „Vater im Schat­
ten“: „Vater zu sein bedeutet, das Kind an die Erfahrung des Lebens, an die Wirklichkeit heranzu­
führen. Nicht, um es festzuhalten, nicht, um es einzusperren, nicht, um es zu besitzen, sondern 
um es zu Entscheidungen, zur Freiheit, zum Aufbruch zu befähigen. Vielleicht aus diesem Grund 
spricht die Tradition Josef nicht nur als Vater an, sondern fügt hier noch das Wort ‚keusch‘ hinzu. 
Dies ist nicht eine rein affektive Angabe, sondern drückt eine Haltung aus, die man als das Gegen­
teil von ‚besitzergreifend‘ bezeichnen könnte. Keuschheit ist die Freiheit von Besitz in allen Lebens­
bereichen. Nur wenn eine Liebe keusch ist, ist sie wirklich Liebe.“

12	 J. Pieper, Das Viergespann. München 1964, 224.
13	 E. Kürpick, Heimliches Feuer, 339 [s. Anm. 2].

347

Keuschheit



14	 H. Brantzen, Die sieben Säulen des Priestertums. Freiburg i. Br. 2015, 68f.
15	 H.-B. Gerl-Falkovitz weist darauf hin, dass Menschen oft erst innerhalb der Ehe und der treuen Bin­

dung an einen Partner das Ideal der Keuschheit leben lernen. Dies lässt den Begriff der „Josefsehe“ 
tiefer verstehen, jenseits der Verengung des Begriffs auf sexuelle Abstinenz. Vgl. dies., Frau, Männin, 
Menschin. Zwischen Feminismus und Gender. Kevelaer 2016, 257. Vgl. auch Papst Franziskus, Amoris 
Laetitia (2016), Nr. 162 [s. Anm. 4]: „Wer zur Jungfräulichkeit berufen ist, kann in manchen Ehen 
ein deutliches Zeichen der großherzigen und unerschütterlichen Treue Gottes zu seinem Bund fin­
den, das sein Herz zu einer konkreteren und hingebungsvolleren Verfügbarkeit anspornt.“

nehmen, wenn man bemerkt, dass man an seine Grenzen stößt und das eigene 
Leben Gefahr läuft, außer Kontrolle zu geraten. 

Gerade im Blick auf das zölibatäre Leben heißt Selbsterkenntnis überdies, 
sich über die eigene Motivation bei der Berufswahl klarzuwerden. Der einmal 
eingeschlagene Weg ist immer wieder neu zu wählen und die eigene Entschei­
dung neu zu bekräftigen. Berufung ist kein einmaliger Vorgang an einem be-
stimmten Zeitpunkt des eigenen Lebens. Der göttliche Ruf und Anruf ist dem­
gegenüber in Regelmäßigkeit neu zu vernehmen, um sein Leben danach auszu­
richten.

Wirkliche Selbsterkenntnis schenkt Klarheit über die eigene Rolle und Klar­
heit darüber, wer der andere als mein Gegenüber ist. Die innere Standortbestim­
mung ermöglicht, die diesem Gegenüber angemessene Verhaltensweise zu fin-
den. Dies gilt umso mehr, als es in der Seelsorge oftmals schwer ist, professio­
nelle Beziehungen von vertrauteren zwischenmenschlichen oder gar freund­
schaftlichen Beziehungen zu unterscheiden.14 Die rechte Nähe und die gebotene 
Distanz sind dabei stets neu zu vermessen und auszuloten. Keuschheit setzt ei­
gene Grenzen und respektiert fremde Grenzen. Das schenkt innere Freiheit und 
stellt die Beziehungen zum anderen auf ein verlässliches Fundament. Respekt 
vor dem Geheimnis des anderen und Diskretion eröffnet den Raum der Ehr­
furcht voreinander, innerhalb dessen Beziehungen zu wachsen vermögen und 
wirkliche Liebe sich vertiefen kann.15

Keuschheit und Macht

Der Missbrauchsskandal hat Kirche wie Gesellschaft neu dafür sensibilisiert, 
wie sehr asymmetrische Beziehungen anfällig sind für missbräuchliches Ver­
halten. Viele Situationen der Seelsorge weisen ein Machtgefälle auf und erfor­
dern bei den Verantwortlichen eine besondere Sorgfaltspflicht. Mit Hilfe von 
Verhaltenskodizes wird im Sinne der Prävention ein Rahmen abgesteckt, der 
angemessene Verhaltensweisen normiert und zur Reflexion des eigenen Agie­
rens anhält. Das enthebt jedoch nicht davon, sich selbst im Sinne der Keusch­
heit um besondere Sensibilität für die jeweilige Situation zu mühen. Gerade die 
Keuschheit weiß um die Verletzlichkeit besonders schutzbedürftiger Menschen. 
Von daher verbietet sie es sich, die Schwachheit anderer in unangemessener 

348

Nachfolge



16	 F.-J. Baur, Mit der Gnade rechnen?, in: G. Augustin / K. Koch, Priestertum Christi und priesterlicher 
Dienst. Freiburg i. Br. 2013, 205–226, hier: 216f.

17	 Vgl. W. Schaupp, Der evangelische Rat der Keuschheit (Vortrag 2010, ungedruckt).
18	 Das Zerrbild ist der „blutleere Kirchenbeamte“, der um Himmels willen niemals anecken möch­

te und aalglatt, aber ebenso profillos und im Letzten unnahbar seinen Dienst verrichtet. Vgl. H. 
Kügler, „Hände weg“ oder „Revolution der zärtlichen Liebe“? Nähe und Distanz in Beziehungen von Seel-
sorger(inne)n, in: GuL 88 (2015), 175–185, hier: 179.

19	 W. Lambert, Wovon die Liebe lebt. Würzburg 2011, 74. Vgl. auch die feine Unterscheidung von Papst 
Franziskus, Patris Corde (2020), Kap. 7, „Vater im Schatten“ [s. Anm. 11]: „Josefs Glück gründet sich 
nicht auf die Logik der Selbstaufopferung, sondern der Selbsthingabe.“ 

Weise auszunutzen und der Versuchung nachzugeben, deren Ausgeliefertsein 
schändlich zu missbrauchen. Im Gegensatz dazu versteht gerade der keusche 
Mensch die Verletzlichkeit anderer als Anruf zu besonderer Achtsamkeit. Das 
verlangt nach der Fähigkeit zu echter Empathie und liebevoller Fürsorge.

Keuschheit als Schule der Beziehungsfähigkeit

Die bisherigen Überlegungen haben eines deutlich werden lassen: Keuschheit 
ist die Grundlage echter Beziehungsfähigkeit16. Nur jener kann anderen wirklich 
selbstlos und im Sinne Christi dienen, der eine reife Persönlichkeit ausgebildet 
hat, um seine Bedürfnisse weiß, sie reflektieren kann und sie in seine Persönlich­
keit integriert hat. Keuschheit hat demnach nichts mit prüder Verklemmtheit 
oder falscher Schüchternheit zu tun. Sie ist als Tugend die positive Grundhal­
tung, die einen wahrhaft menschlichen, personen- wie situationssensiblen Um­
gang ermöglicht. Wer ganz bei sich ist, kann auch ganz beim anderen sein. Be­
ziehungen verbleiben dann nicht im Oberflächlichen oder auf der Ebene des 
rein professionell-seelsorglichen, sondern gewinnen Tiefgang, so dass Herz zu 
Herz sprechen kann, ohne in unangemessener Weise Grenzen zu verletzen. 

Zu den besonderen Herausforderungen des zölibatär lebenden Priesters gehört 
sicher die Spannung zwischen der Verfügbarkeit gegenüber den Oberen einerseits 
und der Verpflichtung zur aufopferungsvollen Hingabe für die seiner Hirtensorge 
anvertrauten Menschen andererseits17. Falls es dem Einzelnen nicht gelingt, in 
diesem Spannungsgefüge eine wechselseitige Kommunikation aufzubauen, kann 
das zu einer falschen Spiritualisierung des Lebensideals führen. Sie zeigt sich da­
rin, dass der Priester im Letzten sich selbst verhaftet bleibt, ohne sich dem jewei­
ligen Gegenüber wirklich zu öffnen. Trotz des tagtäglichen Einsatzes im doppel­
ten Gehorsam gegenüber Bischof und Gemeinde fällt dann eine authentische 
Kommunikation aus, die für ein erfüllendes Leben unabdingbar ist. Verfügbarkeit 
geht auf Kosten echter Beziehungsfähigkeit. Das Ergebnis ist der „blutleere Kir­
chenbeamte“18, der zwar funktioniert, aber dem es nicht gelingt, andere Men­
schen zu erreichen. Über das Bemühen, sich im Dienst voll zu verausgaben, ver­
säumt er es, für andere zur Gabe zu werden19. 

349

Keuschheit



Wenn Papst Franziskus dagegen von der „Revolution der Zärtlichkeit“20spricht, 
dann meint er damit wohl genau diese notwendige, innere Zugewandtheit, die es 
ermöglicht, in der Seelsorge Menschen an sich heranzulassen, ihnen die eigene 
Aufmerksamkeit zu schenken und sich von ihrer Person wie auch ihrer Situation 
berühren zu lassen. Erst wo man „auf Augenhöhe“ zueinander findet, kann sich 
Wandlung ereignen21.

Keuschheit und Kontemplation

Die tiefen Erwägungen des Thomas von Aquin zur Keuschheit fasst Josef Pieper 
am Ende so zusammen: „Keuschheit (…) macht nicht nur zur Wahrheitsverneh­
mung fähig und bereit und also auch zu wirklichkeitsgerechter Entscheidung, 
sondern auch zu jener höchsten Form des Wirklichkeitsverhältnisses, in der un-
getrübteste Erkenntnishingabe und selbstloseste Liebeshingabe eins sind: zur Be­
schauung (contemplatio), in der sich der Mensch dem göttlichen Sein zukehrt 
und der Wahrheit inne wird, die zugleich das höchste Gut ist.“22 Demnach bildet 
die geistige Haltung der Keuschheit die Voraussetzung echter Wahrheitserkennt­
nis. Der innerlich unverstellte Mensch vermag die Wirklichkeit ganz zu erfas­
sen. Zugleich lässt er sich von dieser Wirklichkeit auch in die Pflicht nehmen, 
so dass sie ihm zur Richtschnur für sein eigenes Leben wird. Keuschheit und 
Kontemplation sind nicht voneinander zu trennen. Wer im Gebet des Geheim­
nisses des dreifaltigen Gottes und seiner sich selbstlos verschenkenden Liebe 
innewird, kann nicht anders, als selbst Maß zu nehmen an dieser Liebe, welche 
die Liebe ohne Maß ist23. „Selig, die rein sind im Herzen; denn sie werden Gott 
schauen“ (Mt 5,8).

Stete Umkehr zur Keuschheit 

Keuschheit ist, wie erwähnt, nicht Enthaltsamkeit. Umgekehrt ist Enthaltsamkeit 
noch lange kein Garant für ein keusches Leben. Das wussten schon die Mönchs­
väter24. Die zölibatäre Lebensform allein kann daher nicht den Anspruch auf ein 
keusches Leben erheben. Die äußere Form muss auch gedeckt sein durch das per­
sönliche Bemühen um Keuschheit. Keuschheit ist wie alle Tugenden kein blei­

20	 URL: http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/pont-messages/2017/documents/papa-
francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html (Stand: 01.09.2021).

21	 Vgl. I. Guanzini, Zärtlichkeit – die Schwester der Verletzlichkeit, in: H. Keul / T. Müller, Verwundbar. 
Würzburg 2020, 112–121, hier: 118ff.

22	 J. Pieper, Das Viergespann, 227 [s. Anm. 12].
23	 Bernhard von Clairvaux, De diligendo deo I.1, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 1. Innsbruck 1990, 75.
24	 Johannes Cassian, Die Heilmittel der acht Hauptlaster. Würzburg 2019, 158, mit dem Zitat des Basilios 

von Caesarea, der selbstkritisch bemerkte: „Obwohl ich mit keiner Frau schlafe, bin ich nicht jung­
fräulich.“

350

Nachfolge



bender Besitz. Um die Keuschheit muss man sich ein ganzes Leben lang mü­
hen. Das bewahrt einen vor Überheblichkeit und wird zur beständigen De­
mutsübung. 

Der heilige Josef hat im Sinne der caritas ordinata der Liebe zu Gott den ers­
ten Platz eingeräumt und sein Leben ganz danach ausgerichtet. Er hat die Va­
terrolle für Christus bereitwillig übernommen und war sich dennoch immer 
darüber im Klaren, wer er ist und wer er nicht ist. Mit großer Diskretion wusste 
er das Geheimnis Mariens zu wahren und blieb ihr Zeit seines Lebens in liebe­
voller Fürsorge zugetan, ohne sie bloßzustellen oder selbstgerecht dem Gerede 
der Menschen auszuliefern. Das göttliche Kind hat er vor jedem Übergriff be­
wahrt und war sich dafür nicht zu schade, immer neu aufzubrechen, bis es ihm 
geschenkt wurde, seiner Familie die Geborgenheit eines echten Zuhauses zu ge­
ben. Von ihm hat Jesus gelernt, mit den Menschen auf die unterschiedlichsten 
Weisen in Beziehung zu treten und sich dennoch immer selbst treu zu bleiben. 
Die mittelalterlichen Krippendarstellungen zeigen uns einen nachdenklichen 
Josef, die Wange in die Hand geschmiegt. Er betrachtet das Geheimnis der 
Menschwerdung des Gottessohnes und lässt sich im Geist der Kontemplation 
zu einer Erneuerung seiner Liebe herausfordern. In seinem besonderen Gedenk­
jahr möge der heilige Josef geistlicher Vater und Wegweiser zur Keuschheit wer­
den, die zur wahren Gottes- wie Selbst- und Nächstenliebe befähigt.

351

Keuschheit


