Nachfolge

Bischof Franz Jung | Wiirzburg

geb. 1966, Dr. theol.,
seit 2018 Bischof von Wiirzburg

bischofssekretariat@bistum-wuerzburg.de

Keuschheit neu gelesen

Auf der Spur des hl. Josef

Die 150. Wiederkehr der Erhebung des Heiligen Josef zum Patron der katholi-
schen Kirche nimmt Papst Franziskus in diesem Jahr zum Anlass, das Augen-
merk besonders auf den Heiligen Josef zu lenken. Der Papst verfolgt damit die
Absicht, ,die Liebe zu diesem grofien Heiligen zu fordern und einen Anstof} zu
geben, ihn um seine Fiirsprache anzurufen und seine Tugenden und seine Tat-
kraft nachzuahmen.”? Unter den vielen Tugenden des Heiligen Josef soll im Fol-
genden die Aufmerksamkeit auf die Tugend der Keuschheit gerichtet werden.
Ein schwieriges Unterfangen! Denn zum einen ist der Begriff Keuschheit langst
aus unserer Alltagssprache verschwunden. Zum anderen ,haftet ihr der Geruch
des hoffnungslos Antiquierten, ja Lebensfeindlichen an” (E. Kiirpick).? Dariiber
hinaus muss, wer das mit Keuschheit Gemeinte begreifen will?, eine Reihe von
Missverstindnissen benennen und beseitigen.

Eine Tugend in Misskredit

Keuschheit hat zundchst nichts mit sexueller Enthaltsamkeit zu tun. Diese fal-

sche Gleichsetzung wurde tiber Jahrhunderte auch innerhalb der Kirche vorge-
nommen und kommt in der aszetischen Literatur immer noch und immer wie-
der vor. Die Identifizierung von Keuschheit und sexueller Enthaltsamkeit und

* Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine fiir GEIST & LEBEN tiberarbeitete Fassung des von
Bischof Dr. Franz Jung verfassten Griindonnerstagsbriefes 2021, adressiert an die Priester und
Diakone des Bistums Wiirzburg.

Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben ,Patris Corde” (08.12.2020), Schluss.

E. Kurpick, Heimliches Feuer unter der Asche. Gedanken zur Keuschheit, in: GuL 88 (2015), 336-343,
hier: 337.

3 Zu einer tiberblicksartigen Darstellung vgl. die Artikel Keuschheit I-IV, in: TRE 18 (1989), 113-134.

N =

344



Keuschheit

deren weltfremde Uberbetonung hat zu vielfiltigen Karikierungen Anlass gege-
ben. Ihre Verherrlichung als tiberlegene (religidse) Lebensform* hat sie insgesamt
in Misskredit gebracht, so dass viele Zeitgenoss(inn)en allein schon beim Horen
des Begriffs ,Keuschheit” innere Aversionen gegen diese Tugend entwickeln’®.
Man mutmafit, mit einem vorgestrigen Tugendmodell Herausforderungen heu-
tiger Sexualethik ausblenden zu wollen, in der Sehnsucht nach einer vermeint-
lich heilen, abgeschlossenen religidsen (Sonder-)Welt.

Richtig verstanden, gehort eine keusche Gesinnung zu den Grundhaltungen
aller, die in der Seelsorge titig sind und tagtdglich mit Menschen in den unter-
schiedlichsten Lebenssituationen zu tun haben. Im Weihegebet zur Diakonen-
weihe findet diese innere Haltung Erwdhnung: ,,Das Evangelium Christi durch-
dringe ihr Leben. Selbstlose Liebe sei ihnen eigen, unermiidliche Sorge fiir die
Kranken und die Armen. Mit Wiirde und Bescheidenheit sollen sie allen begeg-
nen, lauter im Wesen und treu im geistlichen Dienste.“® Mit ,selbstloser Liebe”,
nachgehender, echter ,Sorge”, ,Wiirde und Bescheidenheit” und vor allem mit
dem Hinweis auf das ,lautere Wesen” und die ,Treue im Dienen” klingen bereits
wesentliche Dimensionen der Keuschheit an. Nach einem kurzen Blick in die
Ikonographie sollen diese deutlich werden.

Ikonographie

Die Ikonographie kennt die Darstellung des Heiligen Josef mit der Lilie, dem Li-
lienzepter oder dem blithenden Lilienstab. Im letztgenannten Motiv fliefien iko-
nographisch zwei Traditionen ineinander. Hier ist zunichst die biblische Uber-
lieferung vom bliithenden Aaronstab zu nennen (Num 17,23), durch den die Er-
wiahlung Aarons von Gott bekraftigt wurde. Der blithende Stab ldsst sich auch
als Reminiszenz an das apokryphe Protoevangelium des Jakobus (ProtJak 8.3-
9.1) verstehen. Dieser Uberlieferung nach sammelte der Priester Zacharias alle
Witwer Israels — unter ihnen auch Josef — mit der Auflage, einen Stab mitzubrin-
gen. An wessen Stab sich ein Wunderzeichen zeigte, der sollte Maria zur Frau be-
kommen. Schliefdlich blieb nur noch Josefs Stab iibrig, aus dem eine Taube her-
vorging, die sich auf Josefs Haupt niederlief3. Beide Traditionen dienen dem glei-
chen Zweck. Sie unterstreichen die Legitimitat desjenigen, an dessen Stab sich
eine wundersame Wandlung vollzieht. Die Lilie selbst gilt als Symbol der Rein-
heit und der Unschuld, als , Lilie unter Disteln” (Hld 2,2). Seit alters steht die Li-

4 Vgl. Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben ,,Amoris Laetitia“ (19.03.2016),
Nr. 158-162 zum rechten Verhiltnis von Ehe und Jungfraulichkeit.

5 Zur Keuschheit als , Kampfbegriff“ vgl. K. Westerhorstmann, Geordnete Sexualitiit. Uber die Tugend
der Keuschheit, in: IMABE 17 (2010), 315-329, hier: 318.

6 Pontifikale. Bd. I: Die Weihe des Bischofs, der Priester und der Diakone (Handausgabe).
Freiburg 1994, 168.

345



Nachfolge

lie als Symbol fiir die keusche Gesinnung des- oder derjenigen, der oder die sie
in den Handen hélt. Josef selbst wurde in der Frommigkeitsgeschichte geradezu
als Personifikation der Keuschheit gesehen und als solche verehrt.

Eine Tugend fur alle

Noch einmal: Die Tugend der Keuschheit ist nicht zu verkiirzen auf sexuelle Ent-
haltsamkeit. Ebenso wenig ist Keuschheit generell auf den Bereich menschlicher
Sexualitdt einzugrenzen, auch wenn diese sicher eine zentrale Konkretion keu-
schen Lebens darstellt. Keuschheit meint demgegeniiber eine innere Grundhal-
tung in der Beziehung zu sich selbst, zum anderen und letztlich zu Gott. Sie
zeichnet sich aus durch einen reflektierten und sensiblen Umgang, der der Wiir-
de des Menschen entspricht und diese Wiirde zur Geltung bringt. Die Tugend
der Keuschheit geht daher jeden Menschen an, unabhidngig von sexueller Orien-
tierung und Lebensstand, verheiratet oder unverheiratet, ledig oder bewusst zo-
libatédr lebend. Sie ist kein ,Privileg” der Priester und Ordenschrist(inn)en, auch
wenn sich diese aufgrund ihrer zélibataren Lebensform und ihrer Geliibde in be-
sonderer Weise von der Tugend der Keuschheit in die Pflicht genommen wissen.

Das rechte MaB

Die Tradition hat die Tugend der Keuschheit innerhalb der Kardinaltugend der
temperantia, also des Maflhaltens, verortet. Denn Keuschheit bedeutet, das rechte
Maf zu finden in Bezug auf die eigene Sexualitdt und Geschlechtlichkeit. Inso-
fern hat die Tugend der Keuschheit nichts mit kirchlicher Verbotsmoral” zu tun,
auch wenn sie leider allzu oft genau hier thematisiert wurde. Das Mithen um die
Tugend der Keuschheit gehort vielmehr in den Kontext der , Kunst des Liebens”
(E. Fromm)?®. Sie ist ein ambitioniertes, lebenslang unabgeschlossenes Projekt.
Die Keuschheit hat die caritas ordinata®, die geordnete Liebe, im Blick. Seit
frithester Zeit deutete die geistliche Uberlieferung den Ruf der Braut aus dem Ho-
henlied Salomos ,er hat in mir die Liebe geordnet” (Vulgata Hld 2,4b: ,ordinavit
in me caritatem”) als Verweis auf Christus.!° In Ihm, dem , schonsten aller Men-
schen” (Ps 45,3), findet die unendliche Liebessehnsucht des Menschen ihre Erfiil-
lung. Von Christus her ordnet sich das menschliche Streben nach Erfiilllung. Ge-
maf christlicher Anthropologie ist der Mensch von Beginn an auf ein Gegeniiber

7 E-J. Bormann, Abschied von der Verbotsmoral. Zur Bedeutung eines fiihigkeitstheoretischen Ansatzes fiir
die Moraltheologie, in: ThQ 191 (2011), 210-222.

8 E. Fromm, Die Kunst des Liebens. Miinchen 1995.

9 Vgl. K. Westerhorstmann, Geordnete Sexualitit, 318f. [s. Anm. 5].

10 Bernhard von Clairvaux, 49. Predigt iiber das Hohelied, in: ders., Samtliche Werke. Bd. 6. Innsbruck
1995, 160-171.

346



Keuschheit

angelegt und kommt erst im gottlichen wie einem menschlichen Gegentiber zur
Erfiillung. Die Keuschheit bewahrt uns vor der Ansicht, wir wédren uns selbst ge-
nug und die anderen dienten nur dazu, unsere Wiinsche zu erfiillen.

Zur Mlustration der Unkeuschheit bedient sich Thomas von Aquin eines Bil-
des aus dem Tierreich. Er vergleicht sie mit dem Blick des Lowen auf einen Hirsch:
Der Lowe sieht den Hirsch nur durch sein Beuteschema. Die Eleganz und Schon-
heit des Hirsches vermag er nicht wahrzunehmen. In ihrem gierigen Zugriff ver-
hindert Unkeuschheit also, die Wirklichkeit in ihrer Fiille und Schonheit zu se-
hen. Sie ist egoistische Brechung der eigenen Wahrnehmung und , schitzt” die
andere Person immer nur insofern, als sie der Befriedigung der eigenen Bediirf-
nisse dient.!! , Ein unkeuscher Mensch*, fiihrt Josef Pieper aus, ,will vor allem
etwas fiir sich selbst; er ist abgelenkt durch ein unsachliches ,Interesse’; sein stets
angespannter Genusswille hindert ihn, in jener selbstlosen Gelostheit vor die
Wirklichkeit zu treten, die allein echte Erkenntnis ermog-licht.“!? Positiv gewen-
det ist die Geste der Keuschheit , die Bertthrung voller Ehrfurcht. Denn schon die
Beriihrung der Haut beriihrt die Person, und die Person ist der Ehrfurcht wert. So
beriihrt selbst die Keuschheit nicht das tiefste Geheimnis des Anderen, denn sein
Geheimnis ist der Unversehrtheit wert.“!3 Insofern muss die Liebe immer wieder
neu ausgerichtet, neu geordnet werden, um nicht hinter dem zuriickzubleiben,
wozu der Mensch in Christus berufen ist.

Keuschheit und Selbsterkenntnis

Wer ein keusches Leben fiihren will, muss regelmdflig tiber sich selbst Rechen-
schaft ablegen. Das erfordert, sich tiber die eigene Sexualitdt im Klaren zu sein
und an der personlichen sexuellen Reife zu arbeiten. Dariiber hinaus verlangt
es, die eigene Geschlechtlichkeit in die Persdonlichkeit zu integrieren, so dass der
Mensch in der Lage ist, seine inneren Regungen und Bediirfnisse bewusst wahr-
zunehmen, sie zu reflektieren und angemessen mit ihnen umzugehen. Wahr-
haftigkeit und Ehrlichkeit im Umgang mit sich und mit anderen sind gefragt.
Nur so konnen tragfahige Beziehungen aufgebaut und eingegangen werden.

Die schonungslose Ehrlichkeit verhilft auch dazu, fremde Hilfe in Anspruch zu

11 Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben ,Patris Corde” (08.12.2020), Kap. 7, ,Vater im Schat-
ten“: ,Vater zu sein bedeutet, das Kind an die Erfahrung des Lebens, an die Wirklichkeit heranzu-
fiihren. Nicht, um es festzuhalten, nicht, um es einzusperren, nicht, um es zu besitzen, sondern
um es zu Entscheidungen, zur Freiheit, zum Aufbruch zu befdhigen. Vielleicht aus diesem Grund
spricht die Tradition Josef nicht nur als Vater an, sondern fiigt hier noch das Wort ,keusch’ hinzu.
Dies ist nicht eine rein affektive Angabe, sondern driickt eine Haltung aus, die man als das Gegen-
teil von ,besitzergreifend’ bezeichnen kénnte. Keuschheit ist die Freiheit von Besitz in allen Lebens-
bereichen. Nur wenn eine Liebe keusch ist, ist sie wirklich Liebe.”

12 J. Pieper, Das Viergespann. Miinchen 1964, 224.

13 E. Kuirpick, Heimliches Feuer, 339 [s. Anm. 2].

347



Nachfolge

nehmen, wenn man bemerkt, dass man an seine Grenzen stof3t und das eigene
Leben Gefahr lauft, auler Kontrolle zu geraten.

Gerade im Blick auf das zolibatdre Leben heifdt Selbsterkenntnis iiberdies,
sich tiiber die eigene Motivation bei der Berufswahl klarzuwerden. Der einmal
eingeschlagene Weg ist immer wieder neu zu wihlen und die eigene Entschei-
dung neu zu bekréftigen. Berufung ist kein einmaliger Vorgang an einem be-
stimmten Zeitpunkt des eigenen Lebens. Der gottliche Ruf und Anruf ist dem-
gegeniiber in Regelmaifliigkeit neu zu vernehmen, um sein Leben danach auszu-
richten.

Wirkliche Selbsterkenntnis schenkt Klarheit iiber die eigene Rolle und Klar-
heit dartiber, wer der andere als mein Gegentiber ist. Die innere Standortbestim-
mung ermoglicht, die diesem Gegeniiber angemessene Verhaltensweise zu fin-
den. Dies gilt umso mehr, als es in der Seelsorge oftmals schwer ist, professio-
nelle Beziehungen von vertrauteren zwischenmenschlichen oder gar freund-
schaftlichen Beziehungen zu unterscheiden.' Die rechte Ndhe und die gebotene
Distanz sind dabei stets neu zu vermessen und auszuloten. Keuschheit setzt ei-
gene Grenzen und respektiert fremde Grenzen. Das schenkt innere Freiheit und
stellt die Beziehungen zum anderen auf ein verldssliches Fundament. Respekt
vor dem Geheimnis des anderen und Diskretion erdffnet den Raum der Ehr-
furcht voreinander, innerhalb dessen Beziehungen zu wachsen vermdgen und
wirkliche Liebe sich vertiefen kann.™

Keuschheit und Macht

Der Missbrauchsskandal hat Kirche wie Gesellschaft neu dafiir sensibilisiert,
wie sehr asymmetrische Beziehungen anfdllig sind fiir missbrauchliches Ver-
halten. Viele Situationen der Seelsorge weisen ein Machtgefdlle auf und erfor-
dern bei den Verantwortlichen eine besondere Sorgfaltspflicht. Mit Hilfe von
Verhaltenskodizes wird im Sinne der Prdvention ein Rahmen abgesteckt, der
angemessene Verhaltensweisen normiert und zur Reflexion des eigenen Agie-
rens anhilt. Das enthebt jedoch nicht davon, sich selbst im Sinne der Keusch-
heit um besondere Sensibilitdt fiir die jeweilige Situation zu miithen. Gerade die
Keuschheit weif um die Verletzlichkeit besonders schutzbediirftiger Menschen.
Von daher verbietet sie es sich, die Schwachheit anderer in unangemessener

14 H. Brantzen, Die sieben Siulen des Priestertums. Freiburg i. Br. 2015, 68f.

15 H.-B. Gerl-Falkovitz weist darauf hin, dass Menschen oft erst innerhalb der Ehe und der treuen Bin-
dung an einen Partner das Ideal der Keuschheit leben lernen. Dies ldsst den Begriff der ,Josefsehe”
tiefer verstehen, jenseits der Verengung des Begriffs auf sexuelle Abstinenz. Vgl. dies., Frau, Minnin,
Menschin. Zwischen Feminismus und Gender. Kevelaer 2016, 257. Vgl. auch Papst Franziskus, Amoris
Laetitia (2016), Nr. 162 [s. Anm. 4]: ,Wer zur Jungfrdulichkeit berufen ist, kann in manchen Ehen
ein deutliches Zeichen der grof8herzigen und unerschiitterlichen Treue Gottes zu seinem Bund fin-
den, das sein Herz zu einer konkreteren und hingebungsvolleren Verfiigbarkeit anspornt.”

348



Keuschheit

Weise auszunutzen und der Versuchung nachzugeben, deren Ausgeliefertsein
schandlich zu missbrauchen. Im Gegensatz dazu versteht gerade der keusche
Mensch die Verletzlichkeit anderer als Anruf zu besonderer Achtsamkeit. Das
verlangt nach der Fahigkeit zu echter Empathie und liebevoller Fiirsorge.

Keuschheit als Schule der Beziehungsfahigkeit

Die bisherigen Uberlegungen haben eines deutlich werden lassen: Keuschheit
ist die Grundlage echter Beziehungsfahigkeit'®. Nur jener kann anderen wirklich
selbstlos und im Sinne Christi dienen, der eine reife Personlichkeit ausgebildet
hat, um seine Bediirfnisse weifs, sie reflektieren kann und sie in seine Personlich-
keit integriert hat. Keuschheit hat demnach nichts mit priider Verklemmtheit
oder falscher Schiichternheit zu tun. Sie ist als Tugend die positive Grundhal-
tung, die einen wahrhaft menschlichen, personen- wie situationssensiblen Um-
gang ermoglicht. Wer ganz bei sich ist, kann auch ganz beim anderen sein. Be-
ziehungen verbleiben dann nicht im Oberflachlichen oder auf der Ebene des
rein professionell-seelsorglichen, sondern gewinnen Tiefgang, so dass Herz zu
Herz sprechen kann, ohne in unangemessener Weise Grenzen zu verletzen.

Zu den besonderen Herausforderungen des zolibatédr lebenden Priesters gehort
sicher die Spannung zwischen der Verfiigbarkeit gegentiber den Oberen einerseits
und der Verpflichtung zur aufopferungsvollen Hingabe fiir die seiner Hirtensorge
anvertrauten Menschen andererseits'’. Falls es dem Einzelnen nicht gelingt, in
diesem Spannungsgefiige eine wechselseitige Kommunikation aufzubauen, kann
das zu einer falschen Spiritualisierung des Lebensideals fiihren. Sie zeigt sich da-
rin, dass der Priester im Letzten sich selbst verhaftet bleibt, ohne sich dem jewei-
ligen Gegeniiber wirklich zu 6ffnen. Trotz des tagtdglichen Einsatzes im doppel-
ten Gehorsam gegentiber Bischof und Gemeinde féllt dann eine authentische
Kommunikation aus, die fiir ein erfiillendes Leben unabdingbar ist. Verfiigbarkeit
geht auf Kosten echter Beziehungsfihigkeit. Das Ergebnis ist der ,blutleere Kir-
chenbeamte”'®, der zwar funktioniert, aber dem es nicht gelingt, andere Men-
schen zu erreichen. Uber das Bemiihen, sich im Dienst voll zu verausgaben, ver-
sdumt er es, fiir andere zur Gabe zu werden'.

16 F.-J. Baur, Mit der Gnade rechnen?, in: G. Augustin / K. Koch, Priestertum Christi und priesterlicher
Dienst. Freiburg i. Br. 2013, 205-226, hier: 216f.

17 Vgl. W. Schaupp, Der evangelische Rat der Keuschheit (Vortrag 2010, ungedruckt).

18 Das Zerrbild ist der ,blutleere Kirchenbeamte”, der um Himmels willen niemals anecken moch-
te und aalglatt, aber ebenso profillos und im Letzten unnahbar seinen Dienst verrichtet. Vgl. H.
Kugler, ,Hdinde weg” oder ,Revolution der zirtlichen Liebe”? Nihe und Distanz in Beziehungen von Seel-
sorger(inne)n, in: GuL 88 (2015), 175-185, hier: 179.

19 W. Lambert, Wovon die Liebe lebt. Wiirzburg 2011, 74. Vgl. auch die feine Unterscheidung von Papst
Franziskus, Patris Corde (2020), Kap. 7, , Vater im Schatten” [s. Anm. 11]: ,Josefs Gliick griindet sich
nicht auf die Logik der Selbstaufopferung, sondern der Selbsthingabe.”

349



Nachfolge

Wenn Papst Franziskus dagegen von der ,Revolution der Zartlichkeit“* spricht,
dann meint er damit wohl genau diese notwendige, innere Zugewandtheit, die es
ermoglicht, in der Seelsorge Menschen an sich heranzulassen, ihnen die eigene
Aufmerksamkeit zu schenken und sich von ihrer Person wie auch ihrer Situation
beriihren zu lassen. Erst wo man ,auf Augenhohe” zueinander findet, kann sich
Wandlung ereignen?'.

Keuschheit und Kontemplation

Die tiefen Erwdgungen des Thomas von Aquin zur Keuschheit fasst Josef Pieper
am Ende so zusammen: , Keuschheit (...) macht nicht nur zur Wahrheitsverneh-
mung fihig und bereit und also auch zu wirklichkeitsgerechter Entscheidung,
sondern auch zu jener hochsten Form des Wirklichkeitsverhdltnisses, in der un-
getriibteste Erkenntnishingabe und selbstloseste Liebeshingabe eins sind: zur Be-
schauung (contemplatio), in der sich der Mensch dem gottlichen Sein zukehrt
und der Wahrheit inne wird, die zugleich das hochste Gut ist.“?? Demnach bildet
die geistige Haltung der Keuschheit die Voraussetzung echter Wahrheitserkennt-
nis. Der innerlich unverstellte Mensch vermag die Wirklichkeit ganz zu erfas-
sen. Zugleich ldsst er sich von dieser Wirklichkeit auch in die Pflicht nehmen,

so dass sie ihm zur Richtschnur fiir sein eigenes Leben wird. Keuschheit und
Kontemplation sind nicht voneinander zu trennen. Wer im Gebet des Geheim-
nisses des dreifaltigen Gottes und seiner sich selbstlos verschenkenden Liebe
innewird, kann nicht anders, als selbst Mafl zu nehmen an dieser Liebe, welche
die Liebe ohne Maf ist?3. ,Selig, die rein sind im Herzen; denn sie werden Gott
schauen” (Mt 5,8).

Stete Umkehr zur Keuschheit

Keuschheit ist, wie erwdhnt, nicht Enthaltsamkeit. Umgekehrt ist Enthaltsamkeit
noch lange kein Garant fiir ein keusches Leben. Das wussten schon die Monchs-
vater?*. Die zolibatdre Lebensform allein kann daher nicht den Anspruch auf ein
keusches Leben erheben. Die duflere Form muss auch gedeckt sein durch das per-
sonliche Bemiihen um Keuschheit. Keuschheit ist wie alle Tugenden kein blei-

20 URL: http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/pont-messages/2017/documents/papa-
francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html (Stand: 01.09.2021).

21 Vgl. I. Guanzini, Zirtlichkeit — die Schwester der Verletzlichkeit, in: H. Keul / T. Mtiller, Verwundbar.
Wiirzburg 2020, 112-121, hier: 118ff.

22 ]. Pieper, Das Viergespann, 227 [s. Anm. 12].

23 Bernhard von Clairvaux, De diligendo deo 1.1, in: ders., Sdmtliche Werke. Bd. 1. Innsbruck 1990, 75.

24 Johannes Cassian, Die Heilmittel der acht Hauptlaster. Wiirzburg 2019, 158, mit dem Zitat des Basilios
von Caesarea, der selbstkritisch bemerkte: ,Obwohl ich mit keiner Frau schlafe, bin ich nicht jung-
fraulich.”

350



Keuschheit

bender Besitz. Um die Keuschheit muss man sich ein ganzes Leben lang mii-
hen. Das bewahrt einen vor Uberheblichkeit und wird zur bestindigen De-
mutsiibung.

Der heilige Josef hat im Sinne der caritas ordinata der Liebe zu Gott den ers-
ten Platz eingerdumt und sein Leben ganz danach ausgerichtet. Er hat die Va-
terrolle fiir Christus bereitwillig tibernommen und war sich dennoch immer
dariiber im Klaren, wer er ist und wer er nicht ist. Mit grofler Diskretion wusste
er das Geheimnis Mariens zu wahren und blieb ihr Zeit seines Lebens in liebe-
voller Fiirsorge zugetan, ohne sie blofizustellen oder selbstgerecht dem Gerede
der Menschen auszuliefern. Das gottliche Kind hat er vor jedem Ubergriff be-
wahrt und war sich dafiir nicht zu schade, immer neu aufzubrechen, bis es ihm
geschenkt wurde, seiner Familie die Geborgenheit eines echten Zuhauses zu ge-
ben. Von ihm hat Jesus gelernt, mit den Menschen auf die unterschiedlichsten
Weisen in Beziehung zu treten und sich dennoch immer selbst treu zu bleiben.
Die mittelalterlichen Krippendarstellungen zeigen uns einen nachdenklichen
Josef, die Wange in die Hand geschmiegt. Er betrachtet das Geheimnis der
Menschwerdung des Gottessohnes und lédsst sich im Geist der Kontemplation
zu einer Erneuerung seiner Liebe herausfordern. In seinem besonderen Gedenk-
jahr moge der heilige Josef geistlicher Vater und Wegweiser zur Keuschheit wer-
den, die zur wahren Gottes- wie Selbst- und Nachstenliebe befdhigt.

351



