Nachfolge

Marc Pauly | Groningen (NL)

geb. 1973, Dr., Dozent an der
Philosophischen Fakultdt
der Universitdt Groningen

m.pauly@rug.nl

Radikale Ohnmacht

Politik als geistlicher Weg bei Martin Buber und Vernard Eller

Erfahrungen der Ohnmacht sind zentraler Bestandteil unseres Lebens. In allen
Lebensbereichen sehen wir uns immer wieder mit unserer eigenen Machtlosig-
keit konfrontiert: Krankheit, Alter und Tod; andere Menschen, die nicht tun,
was man gerne hitte; Pandemien, die einem ein anderes Leben aufzwingen;
Politik, die nicht die Gesellschaft verwirklicht, die wir uns wiinschen. Auch

in der Bibel ist Ohnmacht ein wichtiges Thema. Herausragende Beispiele sind
Jesus am Kreuz, Hiob, aber auch Mose, der es nicht schafft, die Israeliten nach
dem Auszug aus Agypten auf (Gottes) Linie zu bringen. In der spirituellen Ge-
genwartsliteratur ist das Thema Ohnmacht ebenso prasent.!

Auch als politisch Handelnde sind wir auf vielfidltige Weise mit Situationen
der Ohnmacht konfrontiert. Egal auf welcher Seite des politischen Spektrums,
Engagement gegen Kernwaffen, Abtreibung, Antisemitismus, Asylmissbrauch,
Fliichtlingshass, Werteverfall etc. lduft oft ins Leere. Unsere guten Argumente
iiberzeugen nicht. Die Antwort auf diese Ohnmachtserfahrungen besteht haufig
im Versuch, wieder Macht und Kontrolle zurtickzubekommen. Die Formen der
Macht kdnnen dann sehr vielfaltig sein. Gewalt ist hier nur die extreme Form,
Geld eine andere. Oder wir finden bessere, iiberzeugendere Argumente, die an-
dere soweit bringen, ihre Haltung doch noch zu dndern. Wenn wir zwingende
Argumente suchen, so verrit dieser Ausdruck, dass auch Argumentation letzt-
endlich eine Form der Macht ist.

1 A. Griin, Selbstwert entwickeln — Ohnmacht meistern. Stuttgart 1995.

352




Politische Theologie

Politik ohne Macht, das scheint unmdoglich. Dennoch kénnte man gerade so Po-
litik als geistlichen Weg beschreiben. Dies ist jedenfalls die Moglichkeit, die wir
aus dem Werk von Martin Buber und Vernard Eller herausarbeiten konnen. Jeder
pladiert auf seine Weise fiir politisches Engagement, welches, soweit moglich,
auf Macht verzichtet. So wird Politik zur Antipolitik oder Theopolitik, wo Gott
der eigentlich politisch Handelnde ist, dem alle Macht gebiihrt (vgl. Offb 4,11).
Dies soll im Folgenden durch die Darstellung der Positionen von Buber und El-
ler ersichtlich gemacht werden.

Martin Buber

Martin Buber (1878-1965) hat in seinem Hauptwerk Ich und Du (1923)* zwei
Haltungen des Menschen zur Welt unterschieden. Die eine ist die Haltung des
Ich, fir das die Welt und die Menschen zu einem lebendigen Du werden: Leben
als ein In-Beziehung-Treten. Demgegentiber steht die Haltung des Ich, fiir das
alles zu einem Es wird, verdinglicht und reduziert auf bestimmte Merkmale.
Diese Unterscheidung ist fiir Buber wesentlich und ldsst sich in vielen seiner
Schriften finden.

In seinem 1953 veroffentlichten Text Geltung und Grenze des politischen Prin-
zips® schreibt Buber iiber die Beziehung zwischen Religion und Politik. Die Aus-
sage Jesu zur kaiserlichen Steuer (Mk 12,13-17) interpretiert Buber hier nicht als
eine Trennung des menschlichen Lebens in zwei Bereiche, einen religiosen, in
dem Gott herrscht und einen weltlich-politischen, in dem der Kaiser herrscht.
Auf diese Weise wiirde laut Buber aus dem Herrn des Daseins ein Herr der Reli-
gion.* Nein, der religiose Bereich umfasst das gesamte Leben (vgl. Dtn 6,5) und
somit auch das politische Handeln. Politik ist, so Buber, Teil des Lebens und so-
mit Teil des geistlichen Weges.

Politik als geistlicher Weg

Aber wie sieht Politik als geistlicher Weg aus? Fiir Buber geht es um eine Ver-
wandlung der Politik durch die Ich-Du-Haltung. Diese Haltung betrifft sowohl
das Ziel als auch die Mittel der Politik. Das Ziel des politischen Handelns ist die
Entstehung einer Gemeinschaft, in der Menschen in lebendigen Beziehungen
miteinander verbunden sind und dartiiber hinaus in lebendiger Beziehung zu
ihrer geistigen Mitte stehen. Die Mittel zur Erreichung dieses Ziels diirfen mit
diesem Ziel nicht in Konflikt stehen, sondern sind bereits Teildieses Ziels. Wich-
tig hierbei ist, dass sich politisches Handeln immer in der konkreten Lebenssi-

2 M. Buber, Werke. Erster Band: Schriften zur Philosophie. Miinchen 1962, 77-170.
3 Ebd., 1095-1108.
4 Ebd., 1099.

353



Nachfolge

tuation ereignen muss. Gerechtigkeit ist fiir Buber keine abstrakte Idee, die
durchgesetzt, sondern eine Aufgabe, die im konkreten Leben von Menschen ge-
lebt werden muss.3

Hier klingt bereits an, dass in Bubers Vorstellung von politischem Handeln
der Machtverzicht eine zentrale Rolle spielt. Er weify zwar, dass Macht im Allge-
meinen und die Macht des Staates im Besonderen ihre Berechtigung haben. Al-
lerdings plddiert er fiir eine Ausweitung des sozialen Prinzips der horizontalen
menschlichen Beziehungen gegeniiber dem politischen Prinzip der vertikalen
Macht, soweit dies in einer gegebenen Situation moglich ist. Im zwischen-
menschlichen Bereich zeigt sich Bubers Abkehr von der Macht in seinen Be-
trachtungen zum Dialog. Auch beim Dialog geht es fiir Buber nicht darum, dem
anderen die eigene Meinung aufzuerlegen, sondern darum, den anderen zu ,er-
schlieffen”®: Ich teile mich dem anderen mit und vertraue darauf, dass sich dies
im anderen entfaltet und weiterentwickelt — in einer Form, die nicht mehr in
meinen Handen liegt.

Direkte Theokratie

Die biblische Grundlage von Bubers Ideen zum politischen Handeln findet
sich in seinem Werk Kénigtum Gottes.” Hier behauptet Buber, dass der Bund
Gottes mit Israel am Sinai ein politischer Bund ist, in dem Gott als Konig tiber
Israel eingesetzt wird. Buber sieht im Sinaibund den Beginn einer direkten
Theokratie. Herrscher ist weder eine Priesterkaste noch ein anderer menschli-
cher Vermittler, sondern JHWH selbst. Die Ablehnung eines menschlichen
Konigtums und einer menschlichen Macht und Herrschaft ist auch bei Gideon
zu finden (Ri 8,23). Die Souverdnitdt liegt bei Gott. Aufgabe der Menschen ist,
,Herrschaft, so weit wie moglich, von den menschlichen Angelegenheiten fern
zu halten”.® Dartiber hinaus ist Gottes Herrschaft keine, die den Menschen in
ihre Gewalt zwingt. Sie wartet auf ,die vollig freiwillige Umkehr des Volkes zu
ihm“.® Ohnmachtiges Handeln, Handeln ohne Macht, akzeptiert somit einer-
seits die alleinige Macht Gottes und spiegelt andererseits die sanfte zwanglose
Form derselben Macht.

5 M. Buber, Werkausgabe. Bd. 11: Schriften zur politischen Philosophie und zur Sozialphilosophie. Giiters-
loh 2019, 169. Aus Worte an die Zeit: Gemeinschaft, urspriinglich 1919 veroffentlicht.

6 M. Buber, Werke. Erster Band, 281-284 [s. Anm. 2]. Aus Elemente des Zwischenmenschlichen, urspriing-
lich 1954 veroffentlicht.

7 M. Buber, Werke. Zweiter Band: Schriften zur Bibel. Miinchen 1964, 485-723.

8 S. H. Brody, in der Einleitung zu M. Buber, Werkausgabe. Bd. 15: Schriften zum Messianismus. Gliters-
loh 2014, 32.

9 Ebd, 29.

354



Politische Theologie

Als Konsequenz solch direkter Theokratie wird bei Buber Politik zur Theopoli-
tik.’° Politisches Handeln bezieht sich auf das Reich Gottes. Es ist wie alles im
menschlichen Leben auf Gott hin ausgerichtet und fiigt sich unter Gottes Macht.
Diese Form der Politik ist Anti-Politik in dem Sinn, dass Politik keinen eigenen
autonomen Bereich des Lebens und der Gesellschaft darstellt und dass es bei ihr
nicht um Macht geht. In diesem Sinne (Theo-)Politik treiben, bedeutet eine Ver-
wandlung der Politik. Buber beschreibt sie auch als Erlésung der Politik. Politi-
sche Mittel der Auferlegung und der Macht werden durch religiose Mittel des Er-
schliefens, der Heiligung aller Dinge und der ,,Durchmenschlichung” ersetzt. So
ist Theopolitik Arbeit am Reich Gottes.!!

Vernard Eller

Vernard Eller (1927-2007) war ein amerikanischer Theologe, der sich mehrfach
mit der Beziehung zwischen Religion und Politik beschaftigt hat. Insbesondere
in seinem Buch tber die Tradition und Theologie der christlichen Anarchie'®
widmet er sich der Frage der Macht. Dabei dhneln Ellers Auffassungen jenen
Bubers. Doch wo Buber seine Position im Judentum verankert, tut Eller dies im
Christentum.

Ebenso wie Buber widmet auch Eller sich dem Wort Jesu zur kaiserlichen Steu-
er. Eller interpretiert die Bibelstelle als Kontrast zwischen zwei Dimensionen der
Wahl.”® Vordergriindig geht es um die Wahl zwischen Steuern zahlen oder nicht.
Eller nennt dies die horizontale Wahl zwischen gefestigter Ordnung und Revolu-
tion. Diese Wahl wollen die Pharisder und Anhédnger des Machthabers Herodes
Jesus aufzwingen. Nach Eller gibt Jesu Antwort jedoch die Sicht auf eine andere
vertikale Wahl frei — die Wahl zwischen Gott und Welt. Jesus wahlt zwar in der
horizontalen Wahl die Seite der gefestigten Ordnung. Er macht aber, so Eller,
deutlich, dass die entscheidende Wahl jene zwischen Gott und Welt ist. Dies ist
eine Wahl zwischen zwei absoluten Giitern, wohingegen die andere Wahl nur
die Wahl zwischen relativen Giitern ist.

Gott oder die Welt
Wo Buber also die Politik in den Bereich des Religiosen mit hineinnimmt, will
Eller eine klare Linie zwischen Politik und Theologie ziehen.* Denn in der Poli-

10 Bubers Theopolitik kann auch als Gegenentwurf zu Carl Schmitts politischer Theologie gesehen
werden. Siehe hierzu C. Lesch, Theopolitics Contra Political Theology: Martin Buber’s Biblical Critique of
Carl Schmitt, in: American Political Science Review 113/1 (2019), 195-208.

11 M. Buber, Werke. Erster Band, 1093f. [s. Anm. 2]. Aus Gandhi, die Politik und wir, urspriinglich 1930
veroffentlicht.

12 V. Eller, Christian Anarchy: Jesus’ Primacy over the Powers. Grand Rapids 1987.

13 Ebd., 82ff.

14 Ebd., 169f.

355



Nachfolge

tik geht es um menschliche Moéglichkeiten, in der Theologie um die Mdglich-
keiten Gottes. Im politischen Denken darf Gott nicht vorkommen, im theolo-
gischen Denken muss Gott vorkommen. Eine wichtige Konsequenz dieser Un-
terscheidung ist, dass nur im theologischen Denken Raum fiir die gottliche
Gnade ist. Eller meint, dass es der Fehler politischen Denkens ist, Ziele wie Ge-
rechtigkeit und Freiheit als Moglichkeiten menschlichen Handelns anzusehen.
Fiir ihn ist es hingegen nur die gottliche Gnade, die diese Ziele realisieren kann.
Und um Raum fiir das Wirken dieser Gnade zu schaffen, braucht es Schwiche
statt Macht (vgl. 2 Kor 12,9). Was dann aus dem Wirken der Gnade entsteht, wie
Gerechtigkeit und Freiheit letztendlich aussehen werden, ist nicht vorhersagbar.
Am Beispiel des Briefes an Philemon zeigt Eller, wie mit Gottes Gnade das Ziel
der Freiheit von der Sklaverei verwandelt werden kann in die , Freiheit und
Herrlichkeit der Kinder Gottes” (Rom 8,21).1%

Wie wir sahen, stellt Buber der Politik die Theokratie des Sinaibundes als An-
tipolitik entgegen. Ahnlich kontrastiert Eller Politik und Glauben an menschli-
che Macht (,,arky faith”) mit dem Begriff der Theonomie, der Macht Gottes und
dem gottlichen Gesetz.'® Wie bei Buber ist auch fiir Eller diese Gottesherrschaft
keine Herrschaft, die durch Zwang Macht ausiibt. Da das politische Denken sich
jedoch nicht auf die Macht Gottes verlassen kann, muss es auf menschliche Wer-
ke bauen. Fiir Eller ist dieses Vertrauen auf weltliche Macht und Michte jedoch
mit theologischem Denken nicht kompatibel. Fiir Eller hat der/die Christ(in) auf
die Macht Gottes alleine zu vertrauen, die sich in Gnade dufert. Gegeniiber den
weltlichen Méchten verhalten sich Christ(inn)en indifferent: Sie sehen sie nicht
als gottlich legitimiert und begeben sich auch nicht in prinzipielle Opposition
zu ihnen. Der eigene Glaube kann Christ(inn)en durchaus in Konflikt mit welt-
lichen Méchten bringen. Dies wird spdter am Beispiel von Ellers Sohn noch
deutlich werden. Auch muss der/die Christ(in) sich manchmal mit diesen Mach-
ten einlassen. Dies birgt fiir Eller jedoch immer die Gefahr der Verabsolutierung
relativer Werte und Giiter.

Abstand und Indifferenz

Fiir Eller bedeutet Christsein also Abstand nehmen von der eigenen Macht
ebenso wie Indifferenz gegeniiber anderen weltlichen Médchten. Er sieht viele
Formen des christlich-politischen Engagements kritisch, weil er darin einerseits
eine Verabsolutierung relativer Giiter erkennt und andererseits ein politisches
Vertrauen auf die eigene Macht und auf weltliche Macht allgemein, im Gegen-
satz zu einem theologischen Vertrauen auf Gott. Ebenso warnt er vor einer Poli-

15 Ebd., 240ff.
16 Ebd., 3.

356



Politische Theologie

tisierung des Evangeliums, einer Spaltung innerhalb des Christentums in poli-
tisch links und rechts.'” Eller plddiert fiir einen dritten Weg'®, einen zwischen
Konservatismus und Revolution, einen zwischen Bezahlen und Verweigern der
kaiserlichen Steuer: Vertrauen auf die Macht Gottes und sein Konigreich, wel-
ches nicht von dieser Welt ist (Joh 18,36).

Was heifdt dies jedoch konkret fiir das politische Handeln? Fiihrt es nicht zu
Weltflucht und politischer Passivitdt? Eller wiirde Buber zustimmen, wenn die-
ser sagt: ,Man soll, meine ich, die Politik weder aufsuchen noch meiden, man
soll weder prinzipiell politisch noch prinzipiell apolitisch sein.”’ Doch wenn
man politisch handelt, dann sollte dieses Handeln die Politik verwandeln. Das
beginnt beim Umgang mit dem politischen Gegner. Die Einsicht in die eigene
Sundigkeit, die Begrenztheit der eigenen Wahrheit und die Beschrdnktheit der
menschlichen Mittel sind fiir Eller Anlass zu Demut und zu liebevollerem Um-
gang mit dem politischen Gegner. Die Gegenseite zu provozieren, um diese in
ein schlechtes Licht zu riicken, lehnt Eller ab. Das Herausfordern der weltlichen
Michte kann zwar eine Konsequenz des Handelns sein, darf aber nie dessen Ziel
sein?, weil Politik sonst zum bloflen Kampf zwischen Macht und Gegenmacht
degeneriert.

Uber den zivilen Ungehorsam sagt Eller, dass das eigentliche Ziel immer der
Gehorsam gegentiber Gott sein muss. Ungehorsam gegentiber einer weltlichen
Macht kann nur Konsequenz dieses Gehorsams sein.?! Als Test der eigenen Be-
weggriinde gilt Eller die Frage, ob man die Aufmerksamkeit der Medien fiir das
eigene Handeln (z.B. eine Gesetzesiibertretung) sucht. Ist dies der Fall, dann ist
man ein politisch Handelnder, der die Medien als Gegenmacht instrumentali-
siert. Fiir den theologisch oder theopolitisch Handelnden ist die Aufmerksam-
keit der Medien dagegen unwichtig im Hinblick auf das eigentliche Ziel, Gehor-
sam gegentiiber Gott.*

Beispiele theopolitischen Handelns

Religioser Zionismus

Fir Martin Buber kdnnen wir sein Engagement fiir den Zionismus als Beispiel
theopolitischen Handelns betrachten. Im Gegensatz zum politischen Zionis-
mus Theodor Herzls propagierte Buber einen religiésen Zionismus, der sich die

17 Ebd., 192.

18 Ebd., 218.

19 M. Buber, Werke. Erster Band, 1092 [s. Anm. 2]. Aus Gandhi, die Politik und wir.

20 V. Eller, Christian Anarchy, 209 [s. Anm. 12].

21 Buber vertritt hier genau dieselbe Position: ,Ungehorsam (...) ist dann rechtméfig, wenn er in
Wahrheit Gehorsam ist, Gehorsam einer hoheren Instanz gegeniiber”, in: ders., Nachlese. Heidel-
berg 1965, 215.

22 V. Eller, Christian Anarchy, 219 [s. Anm. 12].

357



Nachfolge

religiose Erneuerung zum Ziel setzte. Buber sah das Judentum in einer Krise.
Er wollte in Paldstina den Aufbau einer neuen Gesellschaftsordnung, eine auf
Gott ausgerichtete Gemeinschaft. Fiir Buber war der Dialog mit den in Paldsti-
na anwesenden Arabern wichtiger Teil dieser Erneuerung des Judentums. Auch
als Griindungsmitglied von Brit Schalom (Friedensbund) setzte er sich fiir die-
sen Dialog ein. Die arabische Frage war fiir ihn nicht machtpolitisch zu 16sen.
Buber widersetzte sich somit der Trennung von Politik und Moral. Solch eine
Trennung wiirde nur zu Scheinerfolgen fiihren, die das eigentliche Problem
nicht losen, sondern nur verschirfen. In den geschichtlichen Auseinanderset-
zungen innerhalb der zionistischen Bewegung hat sich der politische Zionis-
mus gegen Bubers theopolitischen Ansatz durchgesetzt. Die arabische Frage ist
bis heute Teil der Politik.

Umgang mit der Justiz

Vernard Eller gibt ein Beispiel theopolitischen Handelns aus seiner eigenen Fa-
milie. Sein Sohn Enten wird aufgerufen, sich fiir den amerikanischen Militér-
dienst registrieren zu lassen. Auf Grund seiner christlich-pazifistischen Haltung
weigert er sich jedoch. Die Konsequenz ist ein Gerichtsverfahren, in dem er
sich fiir seine Weigerung verantworten muss. Hier trifft Gehorsam gegentiber
Gott auf die weltliche Macht der amerikanischen Justiz. Der Gerichtsprozess
verlief jedoch anders als tiblich: keine Konfrontation, keine Anschuldigungen
und kein (juristischer) Machtstreit, vielmehr Kooperation des Angeklagten mit
den Ankligern. Beide Seiten einigten sich, nicht die Aufmerksamkeit der Of-
fentlichkeit zu suchen. Die Anklage war voll des Lobes tiber den Angeklagten.
Der Angeklagte seinerseits versicherte dem Richter, dass er Verstindnis habe,
wenn dieser ihn verurteilen wiirde. Letztendlich verurteilte der Richter Enten
Eller zu zwei Jahren gemeinniitziger Arbeit. Vernard Eller sieht darin ein Bei-
spiel von Gnade, die auch Freiheit und Gerechtigkeit nach sich zieht.?* Ent-
scheidend ist, dass Enten Eller seine eigene Position des Pazifismus als Gehor-
sam gegeniiber Gott nicht fiir allgemeingtiltig erkldrt. Eine dhnliche Einstel-
lung sehen wir bei Franz Jagerstatter, der in Terrence Malicks Film Ein verbor-
genes Leben seine Weigerung, den Eid auf Hitler zu leisten, auch nicht als
allgemein verpflichtend fiir alle Christ(inn)en sieht. Eine weitere Parallele ist,
dass ebenso wie bei Enten Eller die Ereignisse um Jagerstatter nicht im Ram-
penlicht der Offentlichkeit, sondern weitgehend im Verborgenen stattfinden.
Als Konsequenz war damit zu rechnen, dass niemand von den Aktionen des
theopolitischen Widerstandes Notiz nimmt und diese keine weitere Wirkung
entfalten. Im Gegensatz zum politischen Widerstand ist diese Verborgenheit
fiir den theopolitischen Widerstand jedoch kein Problem.

23 Ebd., 265.

358



Politische Theologie

Christliche Friedensbewegung

Eller erwdhnt in seinem Buch mehrfach die christliche Friedensbewegung. Ex
unterscheidet hier prinzipiell die Friedenspolitik von der Friedenstheologie.?*
Die Friedenspolitik setzt sich fiir Frieden mit politischen Mitteln der Macht ein.
Sie setzt auf den Menschen und auf den Frieden, der sich durch menschliches
Handeln erreichen ldsst. Friedenstheologie dagegen setzt auf Gott als denjeni-
gen, der seinen Frieden schenkt — ein Friede, der anders ist als der Friede der
Welt (vgl. Joh 14,27). So ergeben sich fiir den Pazifismus zwei Moglichkeiten.?
Der/Die theologisch motivierte Pazifist(in) sagt: ,Weil ich ganz auf Gott ver-
traue, ist es mir moglich, keine Gewalt anzuwenden, auch nicht zur Selbstver-
teidigung.” Dies ist der Pazifismus seines Sohnes Enten, den Vernard Eller be-
furwortet. Der/Die politisch motivierte Pazifist(in) dagegen sagt laut Eller: ,Wir
sollen keine Gewalt anwenden, auch nicht zur Selbstverteidigung.” Im politi-
schen Pazifismus fehlt notwendigerweise der Verweis auf Gott als denjenigen,
der die pazifistische Haltung erst ermoglicht. Eller kritisiert den politischen Pa-
zifismus als realitdtsfern, da Eller einen kompletten Verzicht auf Gewalt in die-
ser sakularisierten Welt fiir unmoglich halt.?¢ Er fordert stattdessen, dass Pazi-
fist(inn)en (dhnlich wie Enten Eller in seinem Gerichtsprozess) Verstandnis
entwickeln fiir die schwierige Situation derjenigen, die in einer Welt ohne Got-
tesbezug Frieden zu erreichen suchen. Problematisch wird der politische Pazi-
fismus fiir Eller dann, wenn er sich durch Gesetzesiibertretungen auf die Ebene
des politischen Machtstreits begibt.

Theopolitik als geistlicher Weg

Obwohl sich die Ideenwelten von Buber und Eller manchmal unterscheiden, so
lasst sich doch ein gemeinsamer Kern ihrer Theopolitik erkennen. Beide Auto-
ren sehen die Ausrichtung auf Gott als entscheidend fiir eine verwandelte Form
politischen Handelns. Fiir Buber bedeutet dies, die Politik in den religiosen Be-
reich mit hineinzunehmen, fiir Eller, die Prioritdt der vertikalen Wahl Gottes
iiber der horizontalen Wahl verschiedener relativer Giiter. Theopolitik ist fiir
beide Autoren eine Politik der radikalen Ohnmacht, also politisches Handeln
ohne Macht, soweit dies moglich ist. Buber beschreibt dies als das Ersetzen ver-
tikaler Macht durch horizontale zwischenmenschliche Beziehungen, die Ge-
meinschaft stiften sollen. Eller unterstreicht dagegen mehr die notige Indiffe-
renz gegeniiber weltlichen Machten: Christinnen und Christen miissen sich
davor hiiten, ihre Ziele mit Macht durchsetzen zu wollen, oder sich auf einen

24 Ebd., 171.
25 Ebd., 181.
26 Ebd., 185.

359



Nachfolge

Machtstreit mit weltlichen Médchten einzulassen, egal auf welcher Seite. Die Aus-
richtung auf Gott in solcher Politik der Ohnmacht ist fiir Buber und Eller Konse-
quenz der Macht Gottes, die Eller als Theonomie bezeichnet und Buber als Theo-
kratie an das Konigtum Gottes des Sinaibundes bindet. Diese Macht agiert ohne
Zwang und sie duflert sich fiir beide Autoren in der gottlichen Gnade. Eller zufol-
ge schafft Theopolitik Raum fiir Gnade, die unsere menschlichen Ziele, wie Frei-
heit und Gerechtigkeit, verwandelt. Fiir Buber ist die wahre Begegnung mit dem
Du eines anderen Menschen Gnadengabe?, weil jedes menschliche Du auf Gott
als ewiges Du verweist.

Was ist also Theopolitik als geistlicher Weg nach Martin Buber und Vernard
Eller? Theopolitik ist Raum schaffen fiir die gottliche Gnade durch eine (Anti-)
Politik radikaler Ohnmacht, die sich allein auf Gott ausrichtet und ihm die
Macht ldsst.

Buber und Eller wissen wohl, dass absolute Ohnmacht nicht moglich ist. Wie-
viel Macht ist notig und wieviel Ohnmacht ist moglich? Fiir die Antwort auf die-
se Frage gibt es keine allgemeinen Regeln. Sie ldsst sich nur in der gegebenen his-
torischen Situation beantworten. Kennzeichen dieser Theopolitik ist jedoch der
gute Umgang mit dem (politischen) Gegner. Buber mahnt, diesen als konkrete
Person in seiner Lebensrealitét als ein Du anzusprechen, und ihn nicht als Teil ei-
ner gegnerischen Gruppe zu einem Es zu machen. Wichtiger als unsere vermeint-
liche Wahrheit, die wir dem Gegner vorhalten, ist die Art der Beziehung, die wir
zu ihm aufbauen. Je machtloser wir sind, umso mehr Raum entsteht fiir die Ver-
wandlung unserer Beziehungen. Jidisch-christliche Theopolitik beruht auf sol-
chen verwandelten Beziehungen. Sie ist in erster Linie weder konservativ noch
progressiv, weder politisch links noch rechts, sondern politisches Handeln als ein
geistlicher Weg.

27 M. Buber, Werke. Erster Band, 85 [s. Anm. 2]. Aus Ich und Du.

360



