
Radikale Ohnmacht
Politik als geistlicher Weg bei Martin Buber und Vernard Eller

Erfahrungen der Ohnmacht sind zentraler Bestandteil unseres Lebens. In allen 
Lebensbereichen sehen wir uns immer wieder mit unserer eigenen Machtlosig-
keit konfrontiert: Krankheit, Alter und Tod; andere Menschen, die nicht tun, 
was man gerne hätte; Pandemien, die einem ein anderes Leben aufzwingen; 
Politik, die nicht die Gesellschaft verwirklicht, die wir uns wünschen. Auch 
in der Bibel ist Ohnmacht ein wichtiges Thema. Herausragende Beispiele sind 
Jesus am Kreuz, Hiob, aber auch Mose, der es nicht schafft, die Israeliten nach 
dem Auszug aus Ägypten auf (Gottes) Linie zu bringen. In der spirituellen Ge-
genwartsliteratur ist das Thema Ohnmacht ebenso präsent.1 

Auch als politisch Handelnde sind wir auf vielfältige Weise mit Situationen 
der Ohnmacht konfrontiert. Egal auf welcher Seite des politischen Spektrums, 
Engagement gegen Kernwaffen, Abtreibung, Antisemitismus, Asylmissbrauch, 
Flüchtlingshass, Werteverfall etc. läuft oft ins Leere. Unsere guten Argumente 
überzeugen nicht. Die Antwort auf diese Ohnmachtserfahrungen besteht häufig 
im Versuch, wieder Macht und Kontrolle zurückzubekommen. Die Formen der 
Macht können dann sehr vielfältig sein. Gewalt ist hier nur die extreme Form, 
Geld eine andere. Oder wir finden bessere, überzeugendere Argumente, die an-
dere soweit bringen, ihre Haltung doch noch zu ändern. Wenn wir zwingende 
Argumente suchen, so verrät dieser Ausdruck, dass auch Argumentation letzt-
endlich eine Form der Macht ist. 

1	 A. Grün, Selbstwert entwickeln – Ohnmacht meistern. Stuttgart 1995.

Marc Pauly | Groningen (NL)

geb. 1973, Dr., Dozent an der 
Philosophischen Fakultät 
der Universität Groningen

m.pauly@rug.nl

352

Nachfolge



2	 M. Buber, Werke. Erster Band: Schriften zur Philosophie. München 1962, 77–170.
3	 Ebd., 1095–1108.
4	 Ebd., 1099.

Politik ohne Macht, das scheint unmöglich. Dennoch könnte man gerade so Po-
litik als geistlichen Weg beschreiben. Dies ist jedenfalls die Möglichkeit, die wir 
aus dem Werk von Martin Buber und Vernard Eller herausarbeiten können. Jeder 
plädiert auf seine Weise für politisches Engagement, welches, soweit möglich, 
auf Macht verzichtet. So wird Politik zur Antipolitik oder Theopolitik, wo Gott 
der eigentlich politisch Handelnde ist, dem alle Macht gebührt (vgl. Offb 4,11). 
Dies soll im Folgenden durch die Darstellung der Positionen von Buber und El-
ler ersichtlich gemacht werden.

Martin Buber

Martin Buber (1878–1965) hat in seinem Hauptwerk Ich und Du (1923)2 zwei 
Haltungen des Menschen zur Welt unterschieden. Die eine ist die Haltung des 
Ich, für das die Welt und die Menschen zu einem lebendigen Du werden: Leben 
als ein In-Beziehung-Treten. Demgegenüber steht die Haltung des Ich, für das 
alles zu einem Es wird, verdinglicht und reduziert auf bestimmte Merkmale. 
Diese Unterscheidung ist für Buber wesentlich und lässt sich in vielen seiner 
Schriften finden. 

In seinem 1953 veröffentlichten Text Geltung und Grenze des politischen Prin-
zips3 schreibt Buber über die Beziehung zwischen Religion und Politik. Die Aus-
sage Jesu zur kaiserlichen Steuer (Mk 12,13–17) interpretiert Buber hier nicht als 
eine Trennung des menschlichen Lebens in zwei Bereiche, einen religiösen, in 
dem Gott herrscht und einen weltlich-politischen, in dem der Kaiser herrscht. 
Auf diese Weise würde laut Buber aus dem Herrn des Daseins ein Herr der Reli-
gion.4 Nein, der religiöse Bereich umfasst das gesamte Leben (vgl. Dtn 6,5) und 
somit auch das politische Handeln. Politik ist, so Buber, Teil des Lebens und so-
mit Teil des geistlichen Weges.

Politik als geistlicher Weg
Aber wie sieht Politik als geistlicher Weg aus? Für Buber geht es um eine Ver-
wandlung der Politik durch die Ich-Du-Haltung. Diese Haltung betrifft sowohl 
das Ziel als auch die Mittel der Politik. Das Ziel des politischen Handelns ist die 
Entstehung einer Gemeinschaft, in der Menschen in lebendigen Beziehungen 
miteinander verbunden sind und darüber hinaus in lebendiger Beziehung zu 
ihrer geistigen Mitte stehen. Die Mittel zur Erreichung dieses Ziels dürfen mit 
diesem Ziel nicht in Konflikt stehen, sondern sind bereits Teildieses Ziels. Wich-
tig hierbei ist, dass sich politisches Handeln immer in der konkreten Lebenssi-

353

Politische Theologie



tuation ereignen muss. Gerechtigkeit ist für Buber keine abstrakte Idee, die 
durchgesetzt, sondern eine Aufgabe, die im konkreten Leben von Menschen ge-
lebt werden muss.5

Hier klingt bereits an, dass in Bubers Vorstellung von politischem Handeln 
der Machtverzicht eine zentrale Rolle spielt. Er weiß zwar, dass Macht im Allge-
meinen und die Macht des Staates im Besonderen ihre Berechtigung haben. Al-
lerdings plädiert er für eine Ausweitung des sozialen Prinzips der horizontalen 
menschlichen Beziehungen gegenüber dem politischen Prinzip der vertikalen 
Macht, soweit dies in einer gegebenen Situation möglich ist. Im zwischen-
menschlichen Bereich zeigt sich Bubers Abkehr von der Macht in seinen Be-
trachtungen zum Dialog. Auch beim Dialog geht es für Buber nicht darum, dem 
anderen die eigene Meinung aufzuerlegen, sondern darum, den anderen zu „er-
schließen“6: Ich teile mich dem anderen mit und vertraue darauf, dass sich dies 
im anderen entfaltet und weiterentwickelt – in einer Form, die nicht mehr in 
meinen Händen liegt.

Direkte Theokratie
Die biblische Grundlage von Bubers Ideen zum politischen Handeln findet 
sich in seinem Werk Königtum Gottes.7 Hier behauptet Buber, dass der Bund 
Gottes mit Israel am Sinai ein politischer Bund ist, in dem Gott als König über 
Israel eingesetzt wird. Buber sieht im Sinaibund den Beginn einer direkten 
Theokratie. Herrscher ist weder eine Priesterkaste noch ein anderer menschli
cher Vermittler, sondern JHWH selbst. Die Ablehnung eines menschlichen 
Königtums und einer menschlichen Macht und Herrschaft ist auch bei Gideon 
zu finden (Ri 8,23). Die Souveränität liegt bei Gott. Aufgabe der Menschen ist, 
„Herrschaft, so weit wie möglich, von den menschlichen Angelegenheiten fern 
zu halten“.8 Darüber hinaus ist Gottes Herrschaft keine, die den Menschen in 
ihre Gewalt zwingt. Sie wartet auf „die völlig freiwillige Umkehr des Volkes zu 
ihm“.9 Ohnmächtiges Handeln, Handeln ohne Macht, akzeptiert somit einer-
seits die alleinige Macht Gottes und spiegelt andererseits die sanfte zwanglose 
Form derselben Macht.

5	 M. Buber, Werkausgabe. Bd. 11: Schriften zur politischen Philosophie und zur Sozialphilosophie. Güters-
loh 2019, 169. Aus Worte an die Zeit: Gemeinschaft, ursprünglich 1919 veröffentlicht.

6	 M. Buber, Werke. Erster Band, 281–284 [s. Anm. 2]. Aus Elemente des Zwischenmenschlichen, ursprüng-
lich 1954 veröffentlicht.

7	 M. Buber, Werke. Zweiter Band: Schriften zur Bibel. München 1964, 485–723.
8	 S. H. Brody, in der Einleitung zu M. Buber, Werkausgabe. Bd. 15: Schriften zum Messianismus. Güters-

loh 2014, 32.
9	 Ebd., 29.

354

Nachfolge



Als Konsequenz solch direkter Theokratie wird bei Buber Politik zur Theopoli-
tik.10 Politisches Handeln bezieht sich auf das Reich Gottes. Es ist wie alles im 
menschlichen Leben auf Gott hin ausgerichtet und fügt sich unter Gottes Macht. 
Diese Form der Politik ist Anti-Politik in dem Sinn, dass Politik keinen eigenen 
autonomen Bereich des Lebens und der Gesellschaft darstellt und dass es bei ihr 
nicht um Macht geht. In diesem Sinne (Theo-)Politik treiben, bedeutet eine Ver-
wandlung der Politik. Buber beschreibt sie auch als Erlösung der Politik. Politi
sche Mittel der Auferlegung und der Macht werden durch religiöse Mittel des Er-
schließens, der Heiligung aller Dinge und der „Durchmenschlichung“ ersetzt. So 
ist Theopolitik Arbeit am Reich Gottes.11

Vernard Eller

Vernard Eller (1927–2007) war ein amerikanischer Theologe, der sich mehrfach 
mit der Beziehung zwischen Religion und Politik beschäftigt hat. Insbesondere 
in seinem Buch über die Tradition und Theologie der christlichen Anarchie12 
widmet er sich der Frage der Macht. Dabei ähneln Ellers Auffassungen jenen 
Bubers. Doch wo Buber seine Position im Judentum verankert, tut Eller dies im 
Christentum. 

Ebenso wie Buber widmet auch Eller sich dem Wort Jesu zur kaiserlichen Steu-
er. Eller interpretiert die Bibelstelle als Kontrast zwischen zwei Dimensionen der 
Wahl.13 Vordergründig geht es um die Wahl zwischen Steuern zahlen oder nicht. 
Eller nennt dies die horizontale Wahl zwischen gefestigter Ordnung und Revolu-
tion. Diese Wahl wollen die Pharisäer und Anhänger des Machthabers Herodes 
Jesus aufzwingen. Nach Eller gibt Jesu Antwort jedoch die Sicht auf eine andere 
vertikale Wahl frei – die Wahl zwischen Gott und Welt. Jesus wählt zwar in der 
horizontalen Wahl die Seite der gefestigten Ordnung. Er macht aber, so Eller, 
deutlich, dass die entscheidende Wahl jene zwischen Gott und Welt ist. Dies ist 
eine Wahl zwischen zwei absoluten Gütern, wohingegen die andere Wahl nur 
die Wahl zwischen relativen Gütern ist. 

Gott oder die Welt
Wo Buber also die Politik in den Bereich des Religiösen mit hineinnimmt, will 
Eller eine klare Linie zwischen Politik und Theologie ziehen.14 Denn in der Poli-

10	 Bubers Theopolitik kann auch als Gegenentwurf zu Carl Schmitts politischer Theologie gesehen 
werden. Siehe hierzu C. Lesch, Theopolitics Contra Political Theology: Martin Buber’s Biblical Critique of 
Carl Schmitt, in: American Political Science Review 113/1 (2019), 195–208.

11	 M. Buber, Werke. Erster Band, 1093f. [s. Anm. 2]. Aus Gandhi, die Politik und wir, ursprünglich 1930 
veröffentlicht.

12	 V. Eller, Christian Anarchy: Jesus’ Primacy over the Powers. Grand Rapids 1987.
13	 Ebd., 82ff.
14	 Ebd., 169f.

355

Politische Theologie



15	 Ebd., 240ff.
16	 Ebd., 3.

tik geht es um menschliche Möglichkeiten, in der Theologie um die Möglich-
keiten Gottes. Im politischen Denken darf Gott nicht vorkommen, im theolo-
gischen Denken muss Gott vorkommen. Eine wichtige Konsequenz dieser Un-
terscheidung ist, dass nur im theologischen Denken Raum für die göttliche 
Gnade ist. Eller meint, dass es der Fehler politischen Denkens ist, Ziele wie Ge-
rechtigkeit und Freiheit als Möglichkeiten menschlichen Handelns anzusehen. 
Für ihn ist es hingegen nur die göttliche Gnade, die diese Ziele realisieren kann. 
Und um Raum für das Wirken dieser Gnade zu schaffen, braucht es Schwäche 
statt Macht (vgl. 2 Kor 12,9). Was dann aus dem Wirken der Gnade entsteht, wie 
Gerechtigkeit und Freiheit letztendlich aussehen werden, ist nicht vorhersagbar. 
Am Beispiel des Briefes an Philemon zeigt Eller, wie mit Gottes Gnade das Ziel 
der Freiheit von der Sklaverei verwandelt werden kann in die „Freiheit und 
Herrlichkeit der Kinder Gottes“ (Röm 8,21).15

Wie wir sahen, stellt Buber der Politik die Theokratie des Sinaibundes als An-
tipolitik entgegen. Ähnlich kontrastiert Eller Politik und Glauben an menschli
che Macht („arky faith“) mit dem Begriff der Theonomie, der Macht Gottes und 
dem göttlichen Gesetz.16 Wie bei Buber ist auch für Eller diese Gottesherrschaft 
keine Herrschaft, die durch Zwang Macht ausübt. Da das politische Denken sich 
jedoch nicht auf die Macht Gottes verlassen kann, muss es auf menschliche Wer
ke bauen. Für Eller ist dieses Vertrauen auf weltliche Macht und Mächte jedoch 
mit theologischem Denken nicht kompatibel. Für Eller hat der/die Christ(in) auf 
die Macht Gottes alleine zu vertrauen, die sich in Gnade äußert. Gegenüber den 
weltlichen Mächten verhalten sich Christ(inn)en indifferent: Sie sehen sie nicht 
als göttlich legitimiert und begeben sich auch nicht in prinzipielle Opposition 
zu ihnen. Der eigene Glaube kann Christ(inn)en durchaus in Konflikt mit welt-
lichen Mächten bringen. Dies wird später am Beispiel von Ellers Sohn noch 
deutlich werden. Auch muss der/die Christ(in) sich manchmal mit diesen Mäch-
ten einlassen. Dies birgt für Eller jedoch immer die Gefahr der Verabsolutierung 
relativer Werte und Güter. 

Abstand und Indifferenz
Für Eller bedeutet Christsein also Abstand nehmen von der eigenen Macht 
ebenso wie Indifferenz gegenüber anderen weltlichen Mächten. Er sieht viele 
Formen des christlich-politischen Engagements kritisch, weil er darin einerseits 
eine Verabsolutierung relativer Güter erkennt und andererseits ein politisches 
Vertrauen auf die eigene Macht und auf weltliche Macht allgemein, im Gegen-
satz zu einem theologischen Vertrauen auf Gott. Ebenso warnt er vor einer Poli-

356

Nachfolge



17	 Ebd., 192.
18	 Ebd., 218.
19	 M. Buber, Werke. Erster Band, 1092 [s. Anm. 2]. Aus Gandhi, die Politik und wir.
20	 V. Eller, Christian Anarchy, 209 [s. Anm. 12].
21	 Buber vertritt hier genau dieselbe Position: „Ungehorsam (...) ist dann rechtmäßig, wenn er in 

Wahrheit Gehorsam ist, Gehorsam einer höheren Instanz gegenüber“, in: ders., Nachlese. Heidel-
berg 1965, 215.

22	 V. Eller, Christian Anarchy, 219 [s. Anm. 12].

tisierung des Evangeliums, einer Spaltung innerhalb des Christentums in poli-
tisch links und rechts.17 Eller plädiert für einen dritten Weg18, einen zwischen 
Konservatismus und Revolution, einen zwischen Bezahlen und Verweigern der 
kaiserlichen Steuer: Vertrauen auf die Macht Gottes und sein Königreich, wel
ches nicht von dieser Welt ist (Joh 18,36). 

Was heißt dies jedoch konkret für das politische Handeln? Führt es nicht zu 
Weltflucht und politischer Passivität? Eller würde Buber zustimmen, wenn die-
ser sagt: „Man soll, meine ich, die Politik weder aufsuchen noch meiden, man 
soll weder prinzipiell politisch noch prinzipiell apolitisch sein.“19 Doch wenn 
man politisch handelt, dann sollte dieses Handeln die Politik verwandeln. Das 
beginnt beim Umgang mit dem politischen Gegner. Die Einsicht in die eigene 
Sündigkeit, die Begrenztheit der eigenen Wahrheit und die Beschränktheit der 
menschlichen Mittel sind für Eller Anlass zu Demut und zu liebevollerem Um-
gang mit dem politischen Gegner. Die Gegenseite zu provozieren, um diese in 
ein schlechtes Licht zu rücken, lehnt Eller ab. Das Herausfordern der weltlichen 
Mächte kann zwar eine Konsequenz des Handelns sein, darf aber nie dessen Ziel 
sein20, weil Politik sonst zum bloßen Kampf zwischen Macht und Gegenmacht 
degeneriert. 

Über den zivilen Ungehorsam sagt Eller, dass das eigentliche Ziel immer der 
Gehorsam gegenüber Gott sein muss. Ungehorsam gegenüber einer weltlichen 
Macht kann nur Konsequenz dieses Gehorsams sein.21 Als Test der eigenen Be-
weggründe gilt Eller die Frage, ob man die Aufmerksamkeit der Medien für das 
eigene Handeln (z.B. eine Gesetzesübertretung) sucht. Ist dies der Fall, dann ist 
man ein politisch Handelnder, der die Medien als Gegenmacht instrumentali-
siert. Für den theologisch oder theopolitisch Handelnden ist die Aufmerksam-
keit der Medien dagegen unwichtig im Hinblick auf das eigentliche Ziel, Gehor-
sam gegenüber Gott.22

Beispiele theopolitischen Handelns

Religiöser Zionismus
Für Martin Buber können wir sein Engagement für den Zionismus als Beispiel 
theopolitischen Handelns betrachten. Im Gegensatz zum politischen Zionis-
mus Theodor Herzls propagierte Buber einen religiösen Zionismus, der sich die 

357

Politische Theologie



23	 Ebd., 265.

religiöse Erneuerung zum Ziel setzte. Buber sah das Judentum in einer Krise. 
Er wollte in Palästina den Aufbau einer neuen Gesellschaftsordnung, eine auf 
Gott ausgerichtete Gemeinschaft. Für Buber war der Dialog mit den in Palästi-
na anwesenden Arabern wichtiger Teil dieser Erneuerung des Judentums. Auch 
als Gründungsmitglied von Brit Schalom (Friedensbund) setzte er sich für die-
sen Dialog ein. Die arabische Frage war für ihn nicht machtpolitisch zu lösen. 
Buber widersetzte sich somit der Trennung von Politik und Moral. Solch eine 
Trennung würde nur zu Scheinerfolgen führen, die das eigentliche Problem 
nicht lösen, sondern nur verschärfen. In den geschichtlichen Auseinanderset-
zungen innerhalb der zionistischen Bewegung hat sich der politische Zionis-
mus gegen Bubers theopolitischen Ansatz durchgesetzt. Die arabische Frage ist 
bis heute Teil der Politik.

Umgang mit der Justiz
Vernard Eller gibt ein Beispiel theopolitischen Handelns aus seiner eigenen Fa-
milie. Sein Sohn Enten wird aufgerufen, sich für den amerikanischen Militär-
dienst registrieren zu lassen. Auf Grund seiner christlich-pazifistischen Haltung 
weigert er sich jedoch. Die Konsequenz ist ein Gerichtsverfahren, in dem er 
sich für seine Weigerung verantworten muss. Hier trifft Gehorsam gegenüber 
Gott auf die weltliche Macht der amerikanischen Justiz. Der Gerichtsprozess 
verlief jedoch anders als üblich: keine Konfrontation, keine Anschuldigungen 
und kein (juristischer) Machtstreit, vielmehr Kooperation des Angeklagten mit 
den Anklägern. Beide Seiten einigten sich, nicht die Aufmerksamkeit der Öf-
fentlichkeit zu suchen. Die Anklage war voll des Lobes über den Angeklagten. 
Der Angeklagte seinerseits versicherte dem Richter, dass er Verständnis habe, 
wenn dieser ihn verurteilen würde. Letztendlich verurteilte der Richter Enten 
Eller zu zwei Jahren gemeinnütziger Arbeit. Vernard Eller sieht darin ein Bei-
spiel von Gnade, die auch Freiheit und Gerechtigkeit nach sich zieht.23 Ent-
scheidend ist, dass Enten Eller seine eigene Position des Pazifismus als Gehor-
sam gegenüber Gott nicht für allgemeingültig erklärt. Eine ähnliche Einstel-
lung sehen wir bei Franz Jägerstätter, der in Terrence Malicks Film Ein verbor-
genes Leben seine Weigerung, den Eid auf Hitler zu leisten, auch nicht als 
allgemein verpflichtend für alle Christ(inn)en sieht. Eine weitere Parallele ist, 
dass ebenso wie bei Enten Eller die Ereignisse um Jägerstätter nicht im Ram-
penlicht der Öffentlichkeit, sondern weitgehend im Verborgenen stattfinden. 
Als Konsequenz war damit zu rechnen, dass niemand von den Aktionen des 
theopolitischen Widerstandes Notiz nimmt und diese keine weitere Wirkung 
entfalten. Im Gegensatz zum politischen Widerstand ist diese Verborgenheit 
für den theopolitischen Widerstand jedoch kein Problem.

358

Nachfolge



24	 Ebd., 171.
25	 Ebd., 181.
26	 Ebd., 185.

Christliche Friedensbewegung
Eller erwähnt in seinem Buch mehrfach die christliche Friedensbewegung. Er 
unterscheidet hier prinzipiell die Friedenspolitik von der Friedenstheologie.24 
Die Friedenspolitik setzt sich für Frieden mit politischen Mitteln der Macht ein. 
Sie setzt auf den Menschen und auf den Frieden, der sich durch menschliches 
Handeln erreichen lässt. Friedenstheologie dagegen setzt auf Gott als denjeni-
gen, der seinen Frieden schenkt – ein Friede, der anders ist als der Friede der 
Welt (vgl. Joh 14,27). So ergeben sich für den Pazifismus zwei Möglichkeiten.25 
Der/Die theologisch motivierte Pazifist(in) sagt: „Weil ich ganz auf Gott ver-
traue, ist es mir möglich, keine Gewalt anzuwenden, auch nicht zur Selbstver-
teidigung.“ Dies ist der Pazifismus seines Sohnes Enten, den Vernard Eller be-
fürwortet. Der/Die politisch motivierte Pazifist(in) dagegen sagt laut Eller: „Wir 
sollen keine Gewalt anwenden, auch nicht zur Selbstverteidigung.“ Im politi-
schen Pazifismus fehlt notwendigerweise der Verweis auf Gott als denjenigen, 
der die pazifistische Haltung erst ermöglicht. Eller kritisiert den politischen Pa-
zifismus als realitätsfern, da Eller einen kompletten Verzicht auf Gewalt in die-
ser säkularisierten Welt für unmöglich hält.26 Er fordert stattdessen, dass Pazi
fist(inn)en (ähnlich wie Enten Eller in seinem Gerichtsprozess) Verständnis 
entwickeln für die schwierige Situation derjenigen, die in einer Welt ohne Got-
tesbezug Frieden zu erreichen suchen. Problematisch wird der politische Pazi-
fismus für Eller dann, wenn er sich durch Gesetzesübertretungen auf die Ebene 
des politischen Machtstreits begibt. 

Theopolitik als geistlicher Weg

Obwohl sich die Ideenwelten von Buber und Eller manchmal unterscheiden, so 
lässt sich doch ein gemeinsamer Kern ihrer Theopolitik erkennen. Beide Auto-
ren sehen die Ausrichtung auf Gott als entscheidend für eine verwandelte Form 
politischen Handelns. Für Buber bedeutet dies, die Politik in den religiösen Be-
reich mit hineinzunehmen, für Eller, die Priorität der vertikalen Wahl Gottes 
über der horizontalen Wahl verschiedener relativer Güter. Theopolitik ist für 
beide Autoren eine Politik der radikalen Ohnmacht, also politisches Handeln 
ohne Macht, soweit dies möglich ist. Buber beschreibt dies als das Ersetzen ver-
tikaler Macht durch horizontale zwischenmenschliche Beziehungen, die Ge-
meinschaft stiften sollen. Eller unterstreicht dagegen mehr die nötige Indiffe-
renz gegenüber weltlichen Mächten: Christinnen und Christen müssen sich 
davor hüten, ihre Ziele mit Macht durchsetzen zu wollen, oder sich auf einen 

359

Politische Theologie



Machtstreit mit weltlichen Mächten einzulassen, egal auf welcher Seite. Die Aus-
richtung auf Gott in solcher Politik der Ohnmacht ist für Buber und Eller Konse-
quenz der Macht Gottes, die Eller als Theonomie bezeichnet und Buber als Theo-
kratie an das Königtum Gottes des Sinaibundes bindet. Diese Macht agiert ohne 
Zwang und sie äußert sich für beide Autoren in der göttlichen Gnade. Eller zufol-
ge schafft Theopolitik Raum für Gnade, die unsere menschlichen Ziele, wie Frei-
heit und Gerechtigkeit, verwandelt. Für Buber ist die wahre Begegnung mit dem 
Du eines anderen Menschen Gnadengabe27, weil jedes menschliche Du auf Gott 
als ewiges Du verweist. 

Was ist also Theopolitik als geistlicher Weg nach Martin Buber und Vernard 
Eller? Theopolitik ist Raum schaffen für die göttliche Gnade durch eine (Anti-)
Politik radikaler Ohnmacht, die sich allein auf Gott ausrichtet und ihm die 
Macht lässt. 

Buber und Eller wissen wohl, dass absolute Ohnmacht nicht möglich ist. Wie-
viel Macht ist nötig und wieviel Ohnmacht ist möglich? Für die Antwort auf die-
se Frage gibt es keine allgemeinen Regeln. Sie lässt sich nur in der gegebenen his
torischen Situation beantworten. Kennzeichen dieser Theopolitik ist jedoch der 
gute Umgang mit dem (politischen) Gegner. Buber mahnt, diesen als konkrete 
Person in seiner Lebensrealität als ein Du anzusprechen, und ihn nicht als Teil ei-
ner gegnerischen Gruppe zu einem Es zu machen. Wichtiger als unsere vermeint-
liche Wahrheit, die wir dem Gegner vorhalten, ist die Art der Beziehung, die wir 
zu ihm aufbauen. Je machtloser wir sind, umso mehr Raum entsteht für die Ver-
wandlung unserer Beziehungen. Jüdisch-christliche Theopolitik beruht auf sol-
chen verwandelten Beziehungen. Sie ist in erster Linie weder konservativ noch 
progressiv, weder politisch links noch rechts, sondern politisches Handeln als ein 
geistlicher Weg. 

27	 M. Buber, Werke. Erster Band, 85 [s. Anm. 2]. Aus Ich und Du.

360

Nachfolge


