
1	 Vgl. M. Bexten, „Nightfever“: eucharistische Anbetung ist „in“ – ein Bericht aus Trier, in: Gottesdienst 
41 (2007) 14/15, 108f. Vgl. M. Schlögl, Wiederkehr der Anbetung: zur eucharistischen Spiritualität von 
„Nightfever“ und anderen geistlichen Bewegungen, in: Klerusblatt 95 (2015) 8/9, 183–186. 

2	 Vgl. X. Käser, Brot des Lebens: Eucharistische Andachten. Regensburg 2015. 
3	 S. Möhler / M. Schäfer-Krebs (Hrsg.), Berührt von Christus. Werkbuch zur eucharistischen Anbetung. 

Ostfildern 2011, 148.

Vulnerabilität und Fragment
Ein neuer Zugang zur eucharistischen Anbetung

In den letzten Jahren hat es eine traditionelle Andachtsform weltweit zu neuer 
Popularität gebracht. Auf deutschsprachigen Veranstaltungen, wie der „MEHR-
Konferenz“, der „Adoratio“, dem „Fest der Jugend“ der Lorettogemeinschaft 
in Salzburg oder „Nightfever“ ist die eucharistische Anbetung bei jungen Men-
schen beliebt geworden.1 Die Feier verbindet klassische Elemente, wie stille 
Anbetung, Gebete, Gesänge, Meditationstexte und eucharistischen Segen, mit 
modernster Licht- wie Musiktechnik und Lobpreisliedern der charismatischen 
Bewegung.

Ein innovatives Formular zur eucharistischen Anbetung

Die Aktualität der eucharistischen Anbetung hat zu einem Zuwachs an Hand-
reichungen geführt, die Modelle und Impulse für die Feier vor Ort in den Ge-
meinden bieten.2 In einer solchen stößt man auf eine beachtliche Notiz: „Der 
vorliegende Entwurf einer eucharistischen Anbetung mit jungen Erwachsenen 
geht davon aus, dass lediglich eine gebrochene Hostienhälfte in die Lunula 
eingesetzt wird.“3 Bisher war es üblich, eine runde und perfekte Hostie in die 
Monstranz einzusetzen. Die Begründung dafür, dass ein Fragment der Hostie 

Jens Brückner | Rottenburg

geb. 1987, Dr. theol., Priester

dr.jens.brueckner@gmail.com

361

Anbetung



genügt, lautet: „Die Anbetung des gebrochenen eucharistischen Brotes kann ein 
gewisses Befremden auslösen. (...) Die Verfremdung bzw. der veränderte Blick ist 
durchaus gewollt.“4

Die Herangehensweise folgt einem ästhetischen Verfahren. Die Verfremdung 
des Bekannten soll einen bewussteren Zugang zum ausgesetzten Christus ermög-
lichen. Im Schema folgt ein unscheinbares theologisches Argument: „Die Jünger 
von Emmaus erzählen ganz euphorisch von ihrer Erfahrung, wie sie ihren Herrn 
erkannt hatten, als er das Brot mit ihnen brach (Lk 24,35).“5 In den Osterevange-
lien wird der Auferstandene am Brotbrechen oder an seinen Wundmalen erkannt. 

Im Ablauf folgen zwei alternative Impulsentwürfe mit erfahrungsorientierten 
Zugängen – der erste fragend: „Was ist wirklich rund in meinem Leben? Was ist 
schon rund geworden?“ Im zweiten heißt es: „Ich glaube, unser Leben ist nicht 
rund wie die ausgestanzte Hostie, die in unsere Hände gelegt wird. Ich glaube, 
durch mich und durch jeden Menschen geht ein Riss.“ Damit lehnen die Im-
pulse ein perfektionistisches Menschenbild ab: „Deshalb sehne ich mich ja nach 
Ganzheit. Ich will ich selbst sein. Nicht nur ein bisschen, sondern ganz und 
gar.“6 Aus dem Ich-selbst-sein-Wollen7 folgt aber keine Aporie angesichts der ei-
genen Unvollkommenheit, sondern eine Dynamik auf den Anderen hin: „Wir 
sind nur ganz durch Ergänzung. (…) Die eine Hälfte, auf die wir schauen, die wir 
suchen, muss unbegrenzt und unendlich sein. Die andere Hälfte, die scheinbar 
fehlt, die bin ich selbst.“8 Die vom Schauen des Bruchstücks ausgehende Bewe-
gung führt über das Bewusstwerden der eigenen Gebrochenheit und das Sehnen 
nach Ganz-Sein hinaus zu Gott: „Ich halte mein gebrochenes Leben an seinen 
gebrochenen Leib. Ich darf durch ihn ganz werden, mit ihm heil werden, in ihm 
gesund werden.“9

Ein gemeinsames Gebet schließt beide Impulse ab: „Herr, ich halte dir meine 
Gebrochenheit hin. Füge deinen zerbrochenen Leib an mein Leben und werde 
eins mit ihm. Wenn du zu mir kommst unter mein Dach, in die verfallene Hütte 
meines Lebens, wo es Risse gibt im Fundament und Brüche in den Mauern – ja, 
komm unter mein Dach, dann wird meine Seele gesund.“10 Die Gebrochenheit 
verbindet die Hostie mit dem Leben des Betrachters bzw. der Betrachterin. In 
tiefsten Verletzungen und Schmerzen entsteht Beziehung. Die theologische Be
gründung dieser Form bleibt aber dünn. Im Folgenden wird deshalb versucht, sie 
zu stärken. 

4	 Ebd., 148.
5	 Ebd.
6	 Ebd., 149.
7	 Vgl. S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode. Eine christlich-psychologische Entwicklung zur Erbauung 

und Erweckung. Übers. v. H. Gottsched u. C. Schrempf. Hrsg. v. K. Guth. Berlin 2016, 9–15.
8	 S. Möhler / M. Schäfer-Krebs (Hrsg.), Berührt von Christus, 149 [s. Anm. 3].
9	 Ebd., 150.
10	 Ebd., 150f. 

362

Kirche



11	 N. Spitzer, Perfektionismus und seine vielfältigen psychischen Folgen. Ein Leitfaden für Psychotherapie und 
Beratung. Heidelberg 2016, 43.

12	 H. Keupp u.a., Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der Spätmoderne. Hamburg 
51999, 16.

13	 M. Diehn / R. Sperling / R. Knauf, Mosaik. Berlin 2017.
14	 Vgl. U. Beck, Eigenes Leben. Skizzen zu einer biographischen Gesellschaftsanalyse, in: ders. / U. E. Zieg-

ler / T. Rauter (Hrsg.), Eigenes Leben. Ausflüge in die unbekannte Gesellschaft, in der wir leben. München 
1995, 9–20.

15	 U. Beck, Das eigene Leben in die Hand nehmen, in: Pädagogik 48 (1996), 7f., 41–47, hier: 42.

Gebrochenheit menschlichen Lebens

Die Leistungsgesellschaft des Menschen der Postmoderne, „die umfassende 
Selbstverbesserung zu einem ihrer zentralen und unausweichlichen Werte er-
klärt hat, scheint die Lebenswirklichkeit zu sein, in der das Phänomen Perfektio-
nismus aktuell seine Konjunktur erlebt.“11 Alles zielt auf Selbstoptimierung. Die 
Forderung nach Perfektion gehört wohl zu den stärksten Zielen der Gesellschaft. 
Aus Sicht der Psychologie kann aber „die Vorstellung einer binnenpsychologi
schen Vollintegration der Persönlichkeit (…) nur als Fiktion oder ideologische 
Selbsttäuschung gesehen“12 werden und nicht erfolgreich sein. 

Nicht nur die Wissenschaft kritisiert ein „rundes Leben“, sondern auch die 
Kunst – etwa die Rapmusik. Im Lied Mosaik von Kontra K, alias Maximilian 
Diehn, drückt sich das besonders aus. Dort wird gesungen: „Ich bau’ dir aus den 
Scherben meines Lebens ein Bild / Ich bau’ ein Mosaik / Ich greife rein in das 
Splittermeer, das vor mir liegt / Ich bau’ ein Mosaik / Setz’ alle Scherben zusam-
men, bis es ein Bild ergibt.“13 Die Lyrics dieses Liedes verdeutlichen die Frag-
mentarisierung menschlichen Lebens. Der Mensch kann die Menge an Scher
ben, die er vor sich sieht, nicht wieder zu einem Gesamtbild zusammenfügen. 
Das Bild wird nicht mehr ganz und rund. Doch nun entsteht Neues: ein Mosaik, 
das seine Bruchstellen nicht mehr verleugnet oder verbergen will, sondern exis-
tenziell mit ihnen verbunden ist. Die Rap-Lyrics entsprechen im Übrigen ganz 
den Analysen in Ulrich Becks Theorie des „Eigenen Lebens“ (1986/1995)14 und 
seiner Vorstellung der „Bruch- und Zusammenbruchsbiographie“15. Ungebro-
chene Biographien an einem Ort, mit einem Beruf, mit einem Partner sind sel-
ten geworden. 

Menschliche und göttliche Vulnerabilität

Die Begegnung der Emmausjünger mit dem Auferstandenen gipfelt in Lk 24,35 
in der Brechung des Brotes, die auf die Brechung des Leibes Jesu und seine Ver-
letzbarkeit hinweist. Dies kann in den gegenwärtigen Vulnerabilitätsdiskurs ein-
gebracht werden. Wo dieser theologisch rezipiert wird, entsteht eine neue Auf-
merksamkeit für eine vulnerable Gottesvorstellung. „Aus christlicher Sicht kann 

363

Anbetung



16	 Vgl. H. Keul, Verwundbarkeit – eine unerhörte Macht. Christliche Perspektiven im Vulnerabilitätsdiskurs, 
in: HerKorr (2015), 647–651, hier: 648.

17	 Ebd., 648; 650.
18	 M. Quast-Neulinger, Perfekte Harmonie oder radikale Exklusion? Theologische Perspektiven auf Verwund-

barkeit im christlich-muslimischen Dialog, in: H. Keul / T. Müller (Hrsg.), Verwundbar. Theologische 
	 und humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität. Würzburg 2020, 154–164, 
	 hier: 160.
19	 H. Luther, Leben als Fragment. Der Mythos von der Ganzheit, in: Wege zum Menschen 43 (1991) 5, 

262–273, hier: 270.
20	 E. Salmann, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem Denken und Theologie. 
	 Rom 1992, 33.
21	 H. Springhart, Der verwundbare Mensch: Sterben, Tod und Endlichkeit im Horizont einer realistischen 
	 Anthropologie. Tübingen 2016, 209; 213.
22	 H. Luther, Leben als Fragment, 272 [s. Anm. 19].
23	 Ebd., 266.

‚der verwundbare Gott‘ neu thematisiert werden. (…) Indem Gott Mensch wird, 
macht er sich aus freien Stücken verwundbar“16. Die christliche Tradition hat 
die vulnera Christi schon seit dem Mittelalter immer wieder ins Zentrum gestellt, 
doch es „braucht nicht nur eine Thematisierung von Wunden, sondern auch 
von Vulnerabilität.“ Was das konkret bedeuten kann, führt Hildegund Keul wei-
ter aus: „Wie Gott sich mit der Menschwerdung in einer gewagten Gabe seiner 
selbst freiwillig verwundbar macht, so stellt sich auch die Theologie den körper-
lichen, sozialen und religiösen Verwundbarkeiten des menschlichen Lebens.“17 
Diese finden in der Vulnerabilität Jesu von Nazareth in der Passion einen neuen 
Höhepunkt: „Als Verwundeter lebt Jesus“18. Gott ist „mit Christus nicht mehr 
der Gott der Stärke, sondern der Schwäche, nicht mehr der Gott der Macht, son-
dern der Ohnmacht.“19 Das Kreuz Jesu ist nicht nur der Ort der Vollendung und 
Erlösung, es ist zudem „Tiefpunkt, Ort des Bruchs“20. 

Die körperliche Vulnerabilität zeigt „die Grenzen der Kontrollierbarkeit und 
Machbarkeit des menschlichen Lebens“21 auf. Auch im Hinblick auf die Osterer-
fahrung ist an diesem Gedanken festzuhalten: Christus ist der Verwundete – „der 
Auferstehungsglaube widerruft dies nicht“22. Der Auferstandene ist an seinen 
Verwundungen und Brüchen, seinen Vulnera und Fragmenta, zu erkennen. Die-
se bleiben sichtbar und erfahrbar. Die Wunden Jesu machen deutlich: „Seht, der 
Mensch!“ (Joh 19,5) Vulnerabilität und Fragmentarität gehören also zusammen. 
Sie bilden nicht nur anthropologisch eine Einheit, sondern das Fragmentarische 
erhält durch die Vulnerabilität Gottes am Kreuz eine theologische Dignität.

Leben als Fragment

Hier kann an die Arbeit Henning Luthers angeknüpft werden. Seine Überlegun
gen zum „Fragment“ stammen mehr aus einem praktischen als aus systemati
schen Ansatz. Luther setzt den Begriff „Fragment“ in Kontrast zur „Perfektion“.23 
Das Perfekte ist auf sich bezogen. Dagegen verweist das Fragment immer auf ein 

364

Kirche



24	 Vgl. ebd., 271f.
25	 Ebd., 266; 273. 
26	 Vgl. ebd., 262. 
27	 Vgl. ebd.
28	 Ebd., 267. 
29	 Ebd., 271. 
30	 Vgl. ebd., 269.
31	 G. Wainwright, Art. Vollkommenheit, in: TRE Bd. 35 (2003), 273–285, hier: 283. Vgl. ebd., 276; 283.
32	 Vgl. G. Peternek / W. Winger, Art. Vollkommenheit, in: LThK3 (2001), 876–878, hier: 878. 
	 Vgl. G. Wainwright, Vollkommenheit, 273 [s. Anm. 31].

anderes24, zu dem es gehörig war und ist, das nun aber fehlt. „Darum ist es im-
mer auch Verkörperung und Hoffnung.“25 Vom Fragment geht eine Dynamik 
aus, ein Streben die Vollständigkeit zu gewinnen. Luther begründet das mensch-
liche Streben nach Vollkommenheit mit einer essenziell in uns verankerten 
Sehnsucht26, an welcher ungeachtet des Scheiterns festgehalten wird.27 Sie sucht 
die Vollkommenheit nicht bei sich selbst, sondern bei einem Anderen. „Dieses 
Angewiesen-Sein und Verwiesen-Sein auf Andere“28 gibt dem Fragment einen 
kommunitären Charakter. Im Gegensatz zur Monade, die sich um sich und ihre 
Perfektion dreht, weist das Fragment über sich hinaus. Der eigenen Unvollkom-
menheit bewusst, gibt es das Sehnen nach Perfektion nicht auf. Luther konsta-
tiert: „Erst wenn wir uns als Fragmente verstehen, erkennen wir unser Angewie-
sensein auf Vollendung, auf Ergänzung an. Erst und nur wenn wir aus diesem 
Verwiesensein unserer fragmentarischen Existenz leben, sind wir gerechtfertigt, 
nicht aber, wenn wir bereits versuchen, ganz zu sein.“29 Aufgrund dieser kom-
munitären Dynamik hält Luther Vollkommenheit für kalt-glänzend. Sie lässt 
sich nicht mehr überraschen und ist satt.30 Er meint damit eine gewisse Selbst-
zufriedenheit. Dieses Verständnis von Vollkommenheit bleibt auf sich selbst be-
zogen. Doch Luthers negative Sicht von Vollkommenheit bezieht sich auf das 
zeitgenössische Verständnis des Begriffs und die Gleichsetzung mit Perfektion. 
Demgegenüber ist an eine positive Sicht von Vollkommenheit zu erinnern. Sie 
ist „eine gottgegebene Fertigkeit (…), in deren Ausübungen wir wachsen kön-
nen, müssen und werden, solange uns der ewige Gott in seinen Dienst nimmt 
und uns in seiner Freundschaft bewahrt.“31 Vollkommenheit wird nur dann 
schwierig, wenn man sie bereits in Besitz wähnt. Das widerspricht aber der All-
tagserfahrung, die von Scheitern und Brüchen geprägt ist. Vollkommenheit 
kann als ein zu erstrebender Zustand verstanden werden, auf den der Mensch 
sich in seiner christlichen Existenz dank der Gnade Gottes zubewegt.32 

Vulnerabilität, Fragment und Communio

Das unscheinbare theologische Argument des eingangs erwähnten liturgiepas
toralen Behelfs bezieht sich auf diese Argumentation. Wenn die Emmausjünger 
von ihrer Erfahrung der Begegnung mit dem Auferstandenen im gebrochenen 

365

Anbetung



33	 Vgl. A. Angenendt, Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer. Münster 32014, 377f.
34	 Messbuch, 519.
35	 Ebd.
36	 A. Odenthal, Rituelle Erfahrung. Praktisch-theologische Konturen des christlichen Gottesdienstes. 
	 Stuttgart 2019, 142.
37	 Ebd.
38	 H. Springhart, Der verwundbare Mensch, 213 [s. Anm. 21]. 

Brot berichten, erkennen sie im Fragment des Brotes den Auferstandenen und 
damit auch die Vulnerabilität des gekreuzigten Herrn. Dies wiederum stiftet unter 
ihnen Gemeinschaft. Die Fragmente, die aus dem vulnerablen Leib hervorgegan-
gen sind, verweisen zugleich auf das fehlende Ganze – den ungebrochenen Leib – 
wie auf die anwesenden anderen Fragmente. Die Fragmente gehören zusammen, 
weil keines der einzelnen das Vollständige abbildet. 

Durch historische Forschungen ist gesichert, dass die in der Monstranz ausge-
stellte Hostie den Moment der Elevation verlängert33 – eine der zwei Zeigegesten 
in der römisch-katholischen Eucharistiefeier. Während sie beim ersten Mal rund 
und unversehrt demonstriert wird, ist ihr Zustand beim zweiten Mal ein anderer. 
Zum Agnus Dei findet sich die Rubrik: „Der Priester bricht die Hostie in mehrere 
Teile zum Zeichen, dass alle an dem einen Leib Christi teilhaben. Ein kleines Frag-
ment senkt er in den Kelch“34, dann folgt die Rubrik: „Der Priester hält ein Stück 
der Hostie über der Schale“35. Damit wird klar, „dass niemand, der zum eucharisti-
schen Mahl hinzutritt, das Ganze erhält, sondern lediglich einen Teil, ein Frag-
ment.“36 Jeder der Anwesenden empfängt idealiter ein Fragment desselben Brotes. 
Diese weisen damit über sich hinaus auf die anderen hin. In jedem Fragment sind 
die anderen anwesend. Mit Andreas Odenthal ist zu festzuhalten: „Es ist eigent-
lich nicht die Elevation der sonnengleichen reinen Hostie, wie sie in spätmittelal-
terlichen Tafelbildern begegnet, sondern genau jenes Brechen und damit Teilen 
des Brotes, das zugleich eine neue Communio schafft, nämlich den Leib Christi 
der Versammelten, der Kirche ist.“37 Der Bruch und die Teilung sind der Ursprung 
einer Leib-Christi-Ekklesiologie: „Das Abendmahl als Mahl der vulnerablen Glie
der am vulnerablen Leib Christi, das die Vulnerabilität Jesu Christi aufruft, (…) 
[ist] zugleich eschatologischer Ausblick auf die Überwindung der Vulnerabilität.“38 

Eine solche Ekklesiologie würde, wo in der eucharistischen Anbetung eine ge-
brochenen Hostie verwendet wird, auch über die Eucharistiefeier hinaus Ausdruck 
finden. Dadurch wäre zweierlei deutlich: Der Reine, Tadellose und Unverletzliche 
ist selbst Fragment geworden, und: Jeder ist Fragment, damit auf die anderen 
existenziell verwiesen und zu ihnen gehörig. Eucharistische Anbetung ließe sich 
auf diese Weise noch mehr aus einer privat-individuellen Spiritualität zurück in 
das gemeinschaftliche Feiern der Kirche holen. Diesen kommunitär-ekklesialen 
Charakter von Kirche kann eine gebrochene Hostie in der Monstranz auch aus-
drücken.

366

Kirche


