
Das Universum – Körper Gottes?
Überlegungen zur Bezeichnung „Leib Christi“

„Corpus Christi salva me / Leib Christi rette mich“ heißt eine Zeile des Anima 
Christi-Gebets, das zur kirchlichen Gebetstradition gehört. Wer mit dieser Tra-
dition vertraut ist, wird auch mit der Leib-Christi-Metaphorik vertraut sein. Der 
erlösende, rettende Christuskörper ist hier gleichbedeutend mit dem sterblichen 
Körper Jesu. Dieser ist, so die im Gebet zum Tragen kommende Tradition, in 
Leiden, Tod und Auferweckung zum rettenden Leib geworden, zu einem korpo-
rativen, alle einschließenden und darin auch alle erlösenden Leib. „Leib Christi, 
rette mich“ korrespondiert mit der Paulinischen Zusage: „Ihr aber seid Leib 
Christi“ (1 Kor 12,27). Der universale, korporativ gedachte Leib Christi ist in 
seiner soteriologischen Funktion als ein Heilsraum für alle dadurch konzipiert, 
dass er alle umfasst, die in ihn hineingetauft sind.1 

Soteriologischer Kontext

Diese Deutung des Leibes Christi entspricht der Paulinischen Auffassung, dass 
in Christus alle gestorben, auferstanden, erlöst sind: „Einer ist für alle gestor-
ben, also sind alle gestorben“ (2 Kor 5,14). Hintergrund dieser Vorstellung ist, 
wie Hansjürgen Verweyen verdeutlicht hat, die Vorstellung Jesu als Korporativ
persönlichkeit, analog zu Adam als Korporativperson: „Denn wie in Adam al
le sterben, so werden in dem Christus alle lebendig gemacht werden“ (1 Kor 
15,22). Dieser Korporativgedanke ist nur im Rahmen einer Partizipationsontolo-
gie zu denken: An Christus haben alle Anteil, umgekehrt repräsentiert der Eine 

Saskia Wendel | Köln

geb. 1964, Dr. phil., Professorin für Systematische 
Theologie am Institut für Katholische Theologie 
der Universität zu Köln

saskia.wendel@uni-koeln.de

1	 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie. Dritte, vollständig überar-
beitete Auflage. Regensburg 2000, 396ff.

367

Leib Christi



2	 Vgl. hierzu ebd., 393–396.
3	 Vgl. ebd., 398f. 
4	 Vgl. zur kritischen Diskussion von „Leib Christi“ etwa M. Remenyi / S. Wendel (Hrsg.), Die Kirche 

als Leib Christi. Geltung und Grenze einer umstrittenen Metapher. Freiburg i. Br. 2017.

alle und schließt sie in sich ein.2 Der individuelle Körper Jesu erhält so als alle 
einschließender Heilsraum universale Bedeutung, und dies in soteriologischer 
Hinsicht. Die Gebetspraxis erschließt folglich eine zentrale Komponente einer 
auf Paulus zurückgehenden Theologie des Leibes Christi.

Eucharistisch-ekklesiologischer Kontext

Über den Bereich individueller spiritueller Praxis hinaus begegnen vor allem 
Katholik(inn)en dem Ausdruck „Leib Christi“ sowohl im Kontext des Eucharis
tiesakraments bzw. des Kommunionempfangs als auch im traditionellen Ver-
ständnis der Kirche als „mystischer Leib Christi“. Hier kommen neben dem 
individuellen Körper Jesu und seiner soteriologischen Universalisierung durch 
den Korporativgedanken zwei weitere Aspekte eines universalen Leib-Christi-
Verständnisses zur Sprache: der sakramentale, bezogen auf die Hostie im Eucha
ristiesakrament, und der ekklesiologische, bezogen auf eine zentrale Grundbe
stimmung der Kirche – und darin wiederum ein sakramentaler Aspekt, weil die 
Bestimmung der Kirche als „Leib Christi“ auf das Verständnis der Kirche als 
Grundsakrament verweist.3

Problemanzeige

Der „Leib Christi“ ist also gerade in seiner universalen Bedeutung in der kirch-
lichen Tradition fest verwurzelt und besitzt zudem eine wichtige theologische 
Schlüsselfunktion. Zugleich aber gilt er mittlerweile als unzeitgemäß, ja prekär, 
sowohl in soteriologischer als auch in ekklesiologischer Hinsicht. So wird etwa 
die Übertragung von „Leib Christi“ auf ein (räumlich) gedachtes Heil problema-
tisiert: Ist Heil überhaupt unter Raumkategorien zu denken (statt unter Ereig-
niskategorien)? Mit Blick auf den Gedanken der Korporativpersönlichkeit: Wie 
kann eine individuelle zugleich eine universale, korporativ wirksame Person 
sein? In ekklesiologischer Hinsicht wird insbesondere die Bedeutungsverschie-
bung von „Leib Christi“ zwischen den Paulinischen und den Deutero-Paulini
schen Briefen zum Ausgangspunkt der Kritik an der Leib-Christi-Ekklesiologie 
genommen.4

Angesichts dieser Problematiken des Leib-Christi-Verständnisses halten es 
nicht wenige für angebracht, einen Perspektivwechsel im Gebrauch von „Leib-
Christi“ vorzunehmen. Als Alternative wird eine Hinwendung zu einem kosmo-
logischen Verständnis von „Leib Christi“ beschrieben. Ich möchte im Folgen

368

Kirche



5	 Vgl. hierzu ausführlich J. Lyons, The Cosmic Christ in Origen and Teilhard de Chardin. Oxford 1982.

den einige kosmologische Zugänge kurz vorstellen. Danach ist zu prüfen, ob 
diese Alternativentwürfe halten können, was sie versprechen, oder ob sie sich 
auch in Probleme verstricken, die den kosmologischen Gebrauch von „Leib 
Christi“ ebenso erschweren wie die bereits skizzierten Verwendungen.

Leib Christi kosmologisch

Auch die kosmologische Variante des universalen Leibes Christi ist Resultat des 
korporativpersönlichen Verständnisses des Leibes Christi. Die kosmologische 
Wendung erfolgte im Verständnis des Leibes Christi als Verkörperung des „kos-
mischen Christus“ bzw. des göttlichen Logos, näherhin als kosmische Verkörpe-
rung Gottes. Als biblische Referenzpunkte dienen vor allem die Deuteropauli-
nen, so etwa Kol 1,16: „alles ist durch ihn und auf ihn geschaffen“ sowie die z.B. 
im Johannesprolog formulierte Logos-Theologie. Die Präsenz Gottes im Univer-
sum wird unter das Zeichen Christi gestellt und ist von da an in christlicher Op-
tik nicht mehr ohne Christus zu denken. Der Kosmos ist so gesehen nicht „nur“ 
göttlichen Ursprungs und vom Göttlichen durchwaltet, sondern er ist in diesem 
Ursprung bereits vom Logos als dem schöpferischen Prinzip durchwaltet. Dieser 
Logos trägt infolge der Menschwerdung in Jesus von Nazareth das Antlitz Chris
ti. Daher trägt das gesamte vom Göttlichen, vom Logos durchwaltete Univer-
sum eben jenes Antlitz Christi. Christus ist auf diese Weise zur Signatur des Kos-
mos geworden, und zwar entsprechend dem Gedanken der Singularität der In-
karnation im „einen Leib Christi“ zur einen, einzigen Signatur, die alle anderen 
Signaturen des Kosmos einschließt. Dies implizierte zwar noch eine Referenz auf 
die Tradition der Menschwerdung Gottes im Individuum Jesus von Nazareth 
und dessen verkörperter Existenz, somit auf den konkreten „Leib Christi“ im 
Sinne des Leibes Jesu. Die Folge war aber auch eine Entindividualisierung des 
Christusleibes und damit eine Loslösung von der konkreten Existenz Jesu. Nicht 
mehr primär oder gar ausschließlich dessen Leib bzw. Körper ist „Schauplatz“ 
göttlicher Inkarnation, sondern das ganze Universum wird hier zur Verkörpe-
rung des göttlichen Logos, zum corpus Christi.

Origenes
Bereits bei Origenes findet sich ein elaboriertes Konzept einer kosmologischen 
Leib-Christi-Theologie, und zwar in dessen kosmologischer Christologie, die er 
in Bezug auf sein Verständnis der Weltseele vorgelegt hat.5 Origines konzipierte 
die Weltseele als Instanz göttlicher Leitung der Welt, als die Kraft, welche die 
ganze Welt erfüllt und zusammenhält. Dabei verknüpfte er die Weltseele mit 
dem Logos bzw. dem eingeborenen Sohn und entsprechend die Welt als Leib 

369

Leib Christi



Christi. Der Logos ist das schöpferische und im Zusammenwirken mit dem Geist 
erhaltende, göttliche Prinzip der Welt. Die Welt ist die ewig mit Gott koexistie-
rende Manifestation, der Ausdruck Gottes. „Leib Christi“ wird die vom Logos 
durchwaltete Welt im Blick auf die besondere Inkarnation des Logos (und des 
Geistes) in Jesus von Nazareth, in Christus. Durch diese Identifikation des Logos 
mit Jesus wird dieser zugleich mit dem schöpferischen und die Welt durchwal-
tenden Prinzip identifiziert, und die Welt somit nicht nur „Leib“ und Gestalt 
des Logos, sondern „Leib Christi“. 

Pierre Teilhard de Chardin
Eine der wirkungsgeschichtlich bedeutsamsten Konzeptionen kosmologischer 
Christologie begegnet jedoch erst in der Theologie des 20. Jahrhunderts, vorge
legt von Pierre Teilhard de Chardin. Christus ist ihm zufolge der Omega-Punkt 
des gesamten Evolutionsprozesses. Die Schöpfung läuft darauf zu. Als diese ist 
sie zugleich kontinuierliche Inkarnation Christi, der ihr als Prinzip und als Ziel-
punkt innewohnt, und der sie so erhält. Dieser Prozess besitzt vier Momente: 
Kosmogenese (die evolutionäre Entstehung und Weiterentwicklung des Univer-
sums im Allgemeinen), Biogenese (die Entstehung von Leben im Besonderen), 
Noogenese (die spezifische Entwicklung des Menschen als Spezifikation der Bio
genese), Christogenese (der gesamte evolutive Prozess hin zur Noogenese und 
deren Kulmination in der Menschwerdung Gottes in Christus sowie die Fortset-
zung des Inkarnations- und Heilsgeschehens hin zur Vollendung der ganzen 
Schöpfung im Omega Christus). Auf diese Art und Weise denkt Teilhard den 
Kosmos als göttliche Inkarnation, näherhin als Inkarnation des Logos bzw. dann 
durch dessen Identifikation mit Jesus als Inkarnation Christi.6 Teilhard stellt 
selbst explizit einen Bezug zur Leib-Christi-Metapher her, denn er bezeichnete 
den Kosmos als den „mystischen und kosmischen Leib Christi“7. Dabei grenzt 
er sich deutlich von einem rein ekklesiologischen Verständnis des universalen 
Leibes Christi ab: „(…) der Leib Christi ist nicht (…) die äußerliche oder juridi
sche Genossenschaft von Menschen, die ein und dasselbe Wohlwollen um-
schlingt und denen ein und derselbe Lohn bestimmt ist. Der Leib Christi muß 
kühn begriffen werden, so wie ihn der Hl. Johannes, der Hl. Paulus und die Vä-
ter gesehen und geliebt haben: er bildet eine natürliche und neue Welt, einen 
beseelten und regen Organismus, darin wir alle physisch, biologisch, vereint 
sind.“8 Der Kosmos ist der kosmische Christus, die Gestalt und der Ausdruck 
Christi, der Ursprung und Ziel des Kosmos ist.

6	 „Wie weit man sich auch in jene göttlichen Räume fortreißen läßt, die der christlichen Mystik of-
fenstehen, so verläßt man doch niemals den Jesus des Evangeliums“ (P. T. de Chardin, Der göttliche 
Bereich. Ein Entwurf des inneren Lebens. Olten – Freiburg i. Br. 1962, 173).

7	 P. T. de Chardin, Das kosmische Leben, in: ders., Frühe Schriften. Freiburg – München 1968, 9–79, 
hier: 81.

8	 Ebd., 55.

370

Kirche



9	 Vgl. R. Pannikar, Der Dreiklang der Wirklichkeit. Die kosmotheandrische Offenbarung. Salzburg – 
	 München 1995, 188.
10	 R. Pannikar, Christophanie. Erfahrungen des Heiligen als Erscheinung Christi. Freiburg i. Br. 2006, 195.
11	 Vgl. ebd., 195.
12	 Vgl. ebd., 236.
13	 Ebd., 199.
14	 Vgl. ebd., 234.

Raimon Pannikar
Raimon Pannikar versuchte, den kosmischen Christus plural auszulegen, wobei 
für ihn dabei sein Bezug zum Hinduismus leitend gewesen ist. Dadurch nahm 
die Vorstellung des kosmischen Christus eine andere Richtung. Das erste zentra-
le Motiv in Pannikars Konzeption ist das „kosmotheandrische Prinzip“ als „Drei
klang der Wirklichkeit“ und damit als eine Art trinitarische Struktur der Schöp-
fung: Die ganze Schöpfung ist eine Einheit von Mikrokosmos und Makrokosmos, 
anthropos und kosmos. Ersteres hat an Letzterem teil und ist dessen Moment. So 
erklären sich zwei Elemente des Ternars „kosmotheandrisch“: „kosmisch“ und 
„andrisch“, anthropisch. Die Schöpfung ist Leben, das sich universal und singu-
lär ausgestaltet, und sie ist eins und alles zugleich. Diese Einheit wird von einem 
Grund getragen, dem sie sich verdankt, und der sie zugleich vermittelt, erhält 
und vollendet, und dies dadurch, dass er alles, was ist, durch-waltet: Gott bzw. 
das Göttliche – das dritte Element des Ternars. 

Aus dieser Kosmologie folgt für Panikkar ein universales, nicht mehr auf die 
Menschwerdung Gottes in einer Person eingegrenztes Verständnis von Inkarna-
tion.9 Pannikar konzentriert sich folglich auf den universalen, kosmischen Chris
tus, auf den universalen „Christusleib“. Und darauf bezieht sich das zweite zen
trale Motiv von Panikkars Theologie, die „Christophanie“. Panikkar zufolge fas-
sen alle kulturell geprägten Weltdeutungen die Wirklichkeit unter ein Symbol, 
das sie bezeichnet und bestimmt. Laut Panikkar ist Christus dieses alle Wirklich-
keit umspannende Symbol – womit ganz klar der kosmische, universale Christus, 
und zwar als sich im ganzen Kosmos inkarnierend, gemeint ist. Darin erweist er 
sich, so Panikkar, als „kosmotheandrisches Symbol par excellence“10, als Symbol 
der theosis des ganzen Universums11, als mysterium coniunctionis von göttlicher, 
menschlicher und kosmischer Wirklichkeit.12 Der so verstandene Christus als 
kosmotheandrisches Symbol stellt eine Jesus übergreifende, umfassende Wirk-
lichkeit dar, die sich nicht in Jesus erschöpft: „Jesus ist der Christus, aber Chris
tus kann nicht vollständig mit Jesus identifiziert werden.“13

Panikkar versteht den kosmischen Christus durchaus auch als kosmischen 
Leib Christi, und verknüpft dies wiederum mit Überlegungen zum Verhältnis 
zwischen dem kosmologischen, dem soteriologischen und dem ekklesiologi
schen Leib Christi. Der kosmische Christus ist insofern von soteriologischer Be-
deutung, als in und durch ihn alle erlöst sind, wobei Erlösung – ganz dem Motiv 
der theosis verpflichtet – Vergöttlichung bedeutet.14 Insofern ist der kosmologi

371

Leib Christi



sche Leib Christi zugleich der soteriologische. Ekklesiologisch ist dieser Leib Chris
ti dann zu bestimmen, wenn die Kirche nicht primär als Institution verstanden 
wird, sondern im ursprünglichen von „katholisch“ als allumfassend, und zwar 
als „koextensive Kirche, die sich so weit erstreckt wie das Universum“.15 Genau be-
sehen sind für Panikkar alle Menschen jener Kirche zugehörig, die sich über das 
ganze Universum erstreckt, und die konkrete, „sichtbare“ Kirche hat daran teil, 
ohne damit deckungsgleich zu sein.

Prozesstheologische Konzeption
Die in christologischer Hinsicht unspezifische Bestimmung des Universums als 
Körper Gottes steht im Zentrum prozesstheologischer Sichtweisen. Die Begrün-
dung dafür, Gott überhaupt einen Körper zuzusprechen, liegt in der Absage an 
mentalistische Verkürzungen des Gottesverständnisses. Die Überzeugung, dass 
Gott reiner Geist ist, ohne Beimischung von Körperlichkeit, galt als Errungen-
schaft gegenüber anthropomorphen Gottesbildern und deren Tendenz der Ver-
dinglichung Gottes. Dennoch aber wurde und wird die These, dass Gottes Wesen 
Geist bzw. Intellekt ist, häufig als Rückfall in eine dualistische Denkweise kriti-
siert, in eine Abwertung der Leiblichkeit, da diese gerade nicht als Moment der 
Gottebenbildlichkeit des Menschen begriffen werden könne, wenn Gott selbst 
Leiblichkeit nicht zukommt. Gott selbst könne zwar nicht im Sinne eines einzel-
nen Körpers gedacht werden, weil man ihn so verdingliche, dennoch aber nicht 
körperlos, denn andernfalls verstricke man sich in eine dualistische Konzeption 
des Gottesbegriffs. Zudem werde nicht deutlich, wie eine Entsprechung, eine 
Analogie zwischen Gott und seinem Bild, dem Menschen, gedacht werden kön-
ne, wenn Gott körperlos sei. Eine prononcierte Vertreterin solcher Konzeptionen 
gerade im Blick auf eine kosmologische Christologie ist Sallie McFague.

McFague vertritt das Konzept einer incarnatio continua: Gott habe sich immer 
schon im Gesamt des Universums inkarniert und inkarniere sich immer wieder 
neu in einem unaufhörlichen, unendlichen Prozess: „Für Christen wurde Gott 
nicht aus einer Laune heraus Mensch, es gehört vielmehr zu Gottes Natur, ver-
körpert zu sein (…). Für Christen unterscheidet sich (…) die Schöpfungslehre 
nicht im Wesentlichen von der Inkarnationslehre: In beiden ist Gott die Quelle 
allen Seins, die Eine, in der wir geboren und neu geboren sind. Nach diesem Ver-
ständnis ist die Welt nicht einfach Materie, während Gott Geist ist; zwischen 
Gott und der Welt besteht vielmehr eine Kontinuität (obgleich keine Identität). 
Die Welt ist Fleisch von Gottes ‚Fleisch‘; Gott, der unser Fleisch in einem Men-
schen, Jesus von Nazaret, angenommen hat, hat das schon von jeher getan. Gott 
ist Fleisch geworden, und dies nicht als sekundärer Akt, sondern vor allem ande-

15	 Ebd., 233.

372

Kirche



16	 S. McFague, Die Welt als Gottes Leib, in: Concilium 38 (2002) 2, 154–160, hier: 154.
17	 Vgl. S. McFague, The Body of God. An Ecologycal Theology. Minneapolis 1993, 133.

ren.“16 Der Kosmos ist als diese göttliche Inkarnation Verkörperung Gottes, Got
tes Körper, allerdings kein statischer Körper, kein substanzielles Sein, sondern ein 
immer im Werden begriffener Körper, Vollzug, Geschehen und Ereignis. Diese 
Inkarnation Gottes im Universum geht McFague zufolge der Inkarnation in Je-
sus von Nazareth voraus bzw. liegt ihr zugrunde; die Inkarnation in Jesus ist Pa-
radigma, zentrale Metapher für die göttliche Inkarnation und zugleich Kulmina-
tionspunkt der Inkarnation Gottes im Universum, ist aber nicht singulär, „ein 
für allemal“ zu denken.17

Wie ist nun aber die vorgestellte kosmologische Alternative zur traditionel
len Bedeutung des universalen Leibes Christi zu bewerten?

Leib-Christi-Kosmologien – eine geglückte Alternative?

Zunächst ist auf die unbestreitbaren Vorzüge eines kosmologischen Leib-Christi-
Begriffs zu sprechen zu kommen. Erstens wird eine mentalistische Verkürzung 
des Gottesverständnisses vermieden: Gott ist nicht nur reiner Geist bzw. eine 
immaterielle Existenz. Allerdings muss dies nicht gleichbedeutend damit sein, 
dass Gott selbst einen Körper haben muss, um als analog zu seinem Geschöpf 
gelten zu können, bzw. umgekehrt das Geschöpf als Gottes Bild und Gleichnis. 
Zweitens sind die genannten Entwürfe durchaus an Erkenntnisse der Naturwis-
senschaften anschlussfähig, sowohl was den Mikrokosmos wie den Makrokos-
mos betrifft. Dennoch aber vermag das Konzept eines auf den Kosmos bezoge-
nen universalen Leibes Christi nicht ganz zu überzeugen. Erstens folgt das zu-
grundeliegende (All-)Einheitsdenken einer identitätslogischen Denkstruktur: 
Die Identität regiert die Differenz, sie ist deren Ursprung wie auch deren Ziel 
(im Sinne der Aufhebung), und die Differenz – und mit ihr die Vielheit sowie 
das Einzelne und Besondere – besitzt keinen bleibenden Selbststand. Verknüpft 
ist diese Identitätslogik oft mit einer partizipationsontologischen Annahme, 
dass das Einzelne am Allgemeinen Anteil hat. Solche Konzeptionen sind Inklusi-
onsmodelle, verbunden mit der Konstruktion von Asymmetrien und Abhängig-
keitsverhältnissen. Übertragen auf einen institutionellen „Körper“ ergibt sich 
daraus die Konstruktion eines Organismusmodells, eines Korporatismus und In-
tegralismus, der letztlich zu einem Ständemodell führt.

Hinzu kommt zweitens eine ebenso problematische Metaphysik der Präsenz. 
Die Vorstellung, dass das Universum als Körper Gottes zu verstehen ist, könnte 
im Sinne einer direkten Darstellung des Göttlichen interpretiert werden. Nicht 
von ungefähr wird ja teilweise davon gesprochen, dass Gott alles, was sich in 
seinem Körper, also dem Universum vollzieht, direkt erlebt, fühlt. Hier droht 

373

Leib Christi



trotz der behaupteten Spannung von Transzendenz und Immanenz, dunklem 
Grund und konkreter Welt, eine Verendlichung des Absoluten und trotz der kla-
ren Absage an den Pantheismus eine Gleichsetzung Gottes mit der Welt. 

Drittens kann das Bestreben der Vermittlung von christlicher und naturalis-
tischer Weltdeutung auch dazu führen, dass erstere überflüssig wird. Denn eine 
Metaphysik naturalistischen Typs kann z.B. als Materialismus auftreten, wenn 
das Mentale entweder reduktiv in seiner Eigenständigkeit geleugnet oder nicht-
reduktiv als Epiphänomen des Physischen gedacht wird. Sie kann aber auch als 
nichtmaterialistischer Naturalismus auftreten, und dies dann, wenn man das 
Mentale nicht nur als ein eigenständiges Phänomen betrachtet, das aus dem 
Physischen hervorgeht bzw. seinen Ursprung letztlich in der Materie hat, son-
dern das Mentale durchaus als nichtmaterielles Phänomen sui generis versteht. 
Sein Ursprung ist jedoch in dieser Perspektive nicht ein „göttliches“ Absolutes 
oder Gott, sondern nichts anderes als die Natur selbst, die in der Lage ist, aus 
sich selbst heraus Mentales hervorzubringen. Es ist dann allein eine Frage der 
Haltung, des Interesses, vielleicht auch des Erwünschten, ob man den Allein-
heitsgedanken nichtnaturalistisch oder naturalistisch interpretiert. Religiöse 
und naturalistische Selbst- und Weltdeutungen werden somit austauschbar.

Ein Problem wirft zudem viertens der Gebrauch der Körpermetaphorik per se 
auf: „Körper“ steht nicht nur für Ausdehnung, sondern vor allem auch für das 
Physische. Nun sind aber auch im Kosmos Mentales und Physisches vereint, der 
Kosmos besitzt nicht nur physische Eigenschaften. Dann aber ist die Körperme-
taphorik unzutreffend, es sei denn, man setzte bewusstseinstheoretisch einen 
physikalistischen Reduktionismus voraus und führte Mentales allein auf physi-
kalische Prozesse zurück – womit man sich dann wieder in das Problem der Aus-
tauschbarkeit mit naturalistischen Selbst- und Weltdeutungen verstrickte.

Fünftens schließlich verstricken sich die genannten Konzepte in die Theodi
zeeproblematik. Ist das Universum notwendiger Körper Gottes, stellen sich an-
gesichts des Leids in der Welt und der Unvollkommenheit des Kosmos die Fra-
gen, wieso aus Vollkommenem (Gott) solch Unvollkommenes hervorgeht. Ge
hören Gott selbst Leid und Böses an? Besitzt Gott selbst ein quasi „sterbliches“ 
Moment, aus dem Neues (ein neuer Gott?) hervorgeht? Dann aber zerbräche der 
Begriff Gottes: Gott wäre nicht mehr vollkommen – in ontologischer (als ewi-
ges, unsterbliches Sein) und in moralischer Hinsicht (frei vom Bösen und von 
Schuld). So ließen sich Leid und Böses als notwendige Momente des Werdens 
Gottes zu sich im Werden der Welt rechtfertigen – was eine Verschärfung des 
Theodizeeproblems wäre und zudem nicht frei von Zynismus. 

Entgegen den skizzierten kosmologischen Entwürfen ist dann überzeugend 
vom „Leib Christi“ zu sprechen, wenn „Leib Christi“ nicht primär als universale 
(ob soteriologische, ekklesiologische oder kosmologische) Kategorie, sondern als 
Bezeichnung für die individuelle verkörperte Existenz des als „Christus“ verstan-

Reflexion

374



denen Jesus von Nazareth verwendet wird. „Leib Christi“ verweist so zum einen 
auf die verkörperte Existenz Jesu und deren Verständnis als Inkarnation Gottes, 
zum anderen darauf, dass uns wie jeder „Leib“ auch derjenige Jesu bleibend un-
verfügbar ist, zumal wir keinerlei Überlieferung über die konkrete Verfasstheit 
der verkörperten Existenz Jesu besitzen. Zugleich ist uns dieser „Leib Christi“ 
aber zur Deutung und Bestimmung aufgegeben, die sich letztlich in konkreten 
Handlungen vollzieht, die sich auf ihn beziehen. Der Blick auf den konkreten 
Körper Jesu, auf seinen verletzlichen, verwundeten, gekreuzigten, aber auch auf 
seinen „auferweckten“ Körper, dessen Wunden nicht getilgt sind, führt so zu 
einer Spiritualität des „Leibes Christi“ im Sinne gelebter „Christopraxis“ und 
Nachfolge dessen, der gerade in der Verletzlichkeit das Heil verkörpert, das je-
dem verletzlichen Dasein zugesagt ist. Aus dieser Perspektive heraus ließe sich 
auch zukünftig das Anima-Christi-Gebet sprechen: „Leib Christi, rette mich!“

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Pierre Teilhard de Chardin, 
Die Evolution der Keuschheit,
in: GuL 67 (1994), 243–263.

375

Leib Christi


