Leib Christi

Saskia Wendel | KéIn

geb. 1964, Dr. phil., Professorin fiir Systematische
Theologie am Institut fiir Katholische Theologie
der Universitat zu Koln

saskia.wendel@uni-koeln.de

Das Universum — Korper Gottes?

Uberlegungen zur Bezeichnung ,Leib Christi*

»Corpus Christi salva me | Leib Christi rette mich” heifdt eine Zeile des Anima
Christi-Gebets, das zur Kirchlichen Gebetstradition gehort. Wer mit dieser Tra-
dition vertraut ist, wird auch mit der Leib-Christi-Metaphorik vertraut sein. Der
erlosende, rettende Christuskorper ist hier gleichbedeutend mit dem sterblichen
Korper Jesu. Dieser ist, so die im Gebet zum Tragen kommende Tradition, in
Leiden, Tod und Auferweckung zum rettenden Leib geworden, zu einem korpo-
rativen, alle einschlieffenden und darin auch alle erlésenden Leib. , Leib Christi,
rette mich” korrespondiert mit der Paulinischen Zusage: , Ihr aber seid Leib
Christi” (1 Kor 12,27). Der universale, korporativ gedachte Leib Christi ist in
seiner soteriologischen Funktion als ein Heilsraum fiir alle dadurch konzipiert,
dass er alle umfasst, die in ihn hineingetauft sind.!

Soteriologischer Kontext

Diese Deutung des Leibes Christi entspricht der Paulinischen Auffassung, dass
in Christus alle gestorben, auferstanden, erlost sind: , Einer ist fiir alle gestor-
ben, also sind alle gestorben” (2 Kor 5,14). Hintergrund dieser Vorstellung ist,
wie Hansjlirgen Verweyen verdeutlicht hat, die Vorstellung Jesu als Korporativ-
personlichkeit, analog zu Adam als Korporativperson: ,Denn wie in Adam al-

le sterben, so werden in dem Christus alle lebendig gemacht werden” (1 Kor
15,22). Dieser Korporativgedanke ist nur im Rahmen einer Partizipationsontolo-
gie zu denken: An Christus haben alle Anteil, umgekehrt reprdasentiert der Eine

1 Vgl. H. Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundrif$ der Fundamentaltheologie. Dritte, vollstandig iiberar-
beitete Auflage. Regensburg 2000, 396ff.

367



Kirche

alle und schliefdt sie in sich ein.? Der individuelle Korper Jesu erhilt so als alle
einschlieffender Heilsraum universale Bedeutung, und dies in soteriologischer
Hinsicht. Die Gebetspraxis erschlie3t folglich eine zentrale Komponente einer
auf Paulus zuriickgehenden Theologie des Leibes Christi.

Eucharistisch-ekklesiologischer Kontext

Uber den Bereich individueller spiritueller Praxis hinaus begegnen vor allem
Katholik(inn)en dem Ausdruck ,Leib Christi“ sowohl im Kontext des Eucharis-
tiesakraments bzw. des Kommunionempfangs als auch im traditionellen Ver-
standnis der Kirche als ,,mystischer Leib Christi”. Hier kommen neben dem
individuellen Korper Jesu und seiner soteriologischen Universalisierung durch
den Korporativgedanken zwei weitere Aspekte eines universalen Leib-Christi-
Verstandnisses zur Sprache: der sakramentale, bezogen auf die Hostie im Eucha-
ristiesakrament, und der ekklesiologische, bezogen auf eine zentrale Grundbe-
stimmung der Kirche — und darin wiederum ein sakramentaler Aspekt, weil die
Bestimmung der Kirche als ,Leib Christi” auf das Verstdndnis der Kirche als
Grundsakrament verweist.?

Problemanzeige

Der , Leib Christi” ist also gerade in seiner universalen Bedeutung in der kirch-
lichen Tradition fest verwurzelt und besitzt zudem eine wichtige theologische
Schliisselfunktion. Zugleich aber gilt er mittlerweile als unzeitgemaf, ja prekdr,
sowohl in soteriologischer als auch in ekklesiologischer Hinsicht. So wird etwa
die Ubertragung von ,Leib Christi“ auf ein (rdumlich) gedachtes Heil problema-
tisiert: Ist Heil iiberhaupt unter Raumkategorien zu denken (statt unter Ereig-
niskategorien)? Mit Blick auf den Gedanken der Korporativpersonlichkeit: Wie
kann eine individuelle zugleich eine universale, korporativ wirksame Person
sein? In ekklesiologischer Hinsicht wird insbesondere die Bedeutungsverschie-
bung von , Leib Christi” zwischen den Paulinischen und den Deutero-Paulini-
schen Briefen zum Ausgangspunkt der Kritik an der Leib-Christi-Ekklesiologie
genommen.*

Angesichts dieser Problematiken des Leib-Christi-Verstindnisses halten es
nicht wenige fiir angebracht, einen Perspektivwechsel im Gebrauch von ,Leib-
Christi” vorzunehmen. Als Alternative wird eine Hinwendung zu einem kosmo-
logischen Verstindnis von ,Leib Christi” beschrieben. Ich mochte im Folgen-

2 Vgl hierzu ebd., 393-396.

3 Vgl ebd., 398f.

4 Vgl. zur kritischen Diskussion von ,Leib Christi” etwa M. Remenyi / S. Wendel (Hrsg.), Die Kirche
als Leib Christi. Geltung und Grenze einer umstrittenen Metapher. Freiburg i. Br. 2017.

368



Leib Christi

den einige kosmologische Zugidnge kurz vorstellen. Danach ist zu priifen, ob
diese Alternativentwiirfe halten konnen, was sie versprechen, oder ob sie sich
auch in Probleme verstricken, die den kosmologischen Gebrauch von , Leib
Christi” ebenso erschweren wie die bereits skizzierten Verwendungen.

Leib Christi kosmologisch

Auch die kosmologische Variante des universalen Leibes Christi ist Resultat des
korporativpersonlichen Verstandnisses des Leibes Christi. Die kosmologische
Wendung erfolgte im Verstdndnis des Leibes Christi als Verkorperung des ,kos-
mischen Christus” bzw. des gottlichen Logos, ndherhin als kosmische Verkorpe-
rung Gottes. Als biblische Referenzpunkte dienen vor allem die Deuteropauli-
nen, so etwa Kol 1,16: ,alles ist durch ihn und auf ihn geschaffen” sowie die z.B.
im Johannesprolog formulierte Logos-Theologie. Die Prasenz Gottes im Univer-
sum wird unter das Zeichen Christi gestellt und ist von da an in christlicher Op-
tik nicht mehr ohne Christus zu denken. Der Kosmos ist so gesehen nicht ,nur”
gottlichen Ursprungs und vom Gottlichen durchwaltet, sondern er ist in diesem
Ursprung bereits vom Logos als dem schopferischen Prinzip durchwaltet. Dieser
Logos tragt infolge der Menschwerdung in Jesus von Nazareth das Antlitz Chris-
ti. Daher tragt das gesamte vom Gottlichen, vom Logos durchwaltete Univer-
sum eben jenes Antlitz Christi. Christus ist auf diese Weise zur Signatur des Kos-
mos geworden, und zwar entsprechend dem Gedanken der Singularitit der In-
karnation im ,einen Leib Christi“ zur einen, einzigen Signatur, die alle anderen
Signaturen des Kosmos einschliefit. Dies implizierte zwar noch eine Referenz auf
die Tradition der Menschwerdung Gottes im Individuum Jesus von Nazareth
und dessen verkorperter Existenz, somit auf den konkreten ,Leib Christi” im
Sinne des Leibes Jesu. Die Folge war aber auch eine Entindividualisierung des
Christusleibes und damit eine Loslosung von der konkreten Existenz Jesu. Nicht
mehr primér oder gar ausschliellich dessen Leib bzw. Korper ist ,Schauplatz”
gottlicher Inkarnation, sondern das ganze Universum wird hier zur Verkorpe-
rung des gottlichen Logos, zum corpus Christi.

Origenes

Bereits bei Origenes findet sich ein elaboriertes Konzept einer kosmologischen
Leib-Christi-Theologie, und zwar in dessen kosmologischer Christologie, die er
in Bezug auf sein Verstandnis der Weltseele vorgelegt hat.’ Origines konzipierte
die Weltseele als Instanz gottlicher Leitung der Welt, als die Kraft, welche die
ganze Welt erfiillt und zusammenhadlt. Dabei verkntipfte er die Weltseele mit
dem Logos bzw. dem eingeborenen Sohn und entsprechend die Welt als Leib

5 Vgl. hierzu ausfiihrlich J. Lyons, The Cosmic Christ in Origen and Teilhard de Chardin. Oxford 1982.

369



Kirche

Christi. Der Logos ist das schopferische und im Zusammenwirken mit dem Geist
erhaltende, gottliche Prinzip der Welt. Die Welt ist die ewig mit Gott koexistie-
rende Manifestation, der Ausdruck Gottes. ,Leib Christi” wird die vom Logos
durchwaltete Welt im Blick auf die besondere Inkarnation des Logos (und des
Geistes) in Jesus von Nazareth, in Christus. Durch diese Identifikation des Logos
mit Jesus wird dieser zugleich mit dem schopferischen und die Welt durchwal-
tenden Prinzip identifiziert, und die Welt somit nicht nur , Leib” und Gestalt
des Logos, sondern , Leib Christi®.

Pierre Teilhard de Chardin

Eine der wirkungsgeschichtlich bedeutsamsten Konzeptionen kosmologischer
Christologie begegnet jedoch erst in der Theologie des 20. Jahrhunderts, vorge-
legt von Pierre Teilhard de Chardin. Christus ist ihm zufolge der Omega-Punkt
des gesamten Evolutionsprozesses. Die Schopfung lduft darauf zu. Als diese ist
sie zugleich kontinuierliche Inkarnation Christi, der ihr als Prinzip und als Ziel-
punkt innewohnt, und der sie so erhilt. Dieser Prozess besitzt vier Momente:
Kosmogenese (die evolutiondre Entstehung und Weiterentwicklung des Univer-
sums im Allgemeinen), Biogenese (die Entstehung von Leben im Besonderen),
Noogenese (die spezifische Entwicklung des Menschen als Spezifikation der Bio-
genese), Christogenese (der gesamte evolutive Prozess hin zur Noogenese und
deren Kulmination in der Menschwerdung Gottes in Christus sowie die Fortset-
zung des Inkarnations- und Heilsgeschehens hin zur Vollendung der ganzen
Schopfung im Omega Christus). Auf diese Art und Weise denkt Teilhard den
Kosmos als gottliche Inkarnation, ndaherhin als Inkarnation des Logos bzw. dann
durch dessen Identifikation mit Jesus als Inkarnation Christi.® Teilhard stellt
selbst explizit einen Bezug zur Leib-Christi-Metapher her, denn er bezeichnete
den Kosmos als den ,mystischen und kosmischen Leib Christi“’. Dabei grenzt
er sich deutlich von einem rein ekklesiologischen Verstandnis des universalen
Leibes Christi ab: ,,(...) der Leib Christi ist nicht (...) die duf3erliche oder juridi-
sche Genossenschaft von Menschen, die ein und dasselbe Wohlwollen um-
schlingt und denen ein und derselbe Lohn bestimmt ist. Der Leib Christi muf}
kithn begriffen werden, so wie ihn der Hl. Johannes, der HI. Paulus und die V-
ter gesehen und geliebt haben: er bildet eine natiirliche und neue Welt, einen
beseelten und regen Organismus, darin wir alle physisch, biologisch, vereint
sind.“® Der Kosmos ist der kosmische Christus, die Gestalt und der Ausdruck
Christi, der Ursprung und Ziel des Kosmos ist.

6 ,Wie weit man sich auch in jene gottlichen Raume fortreiflen 1df3t, die der christlichen Mystik of-
fenstehen, so verlda3t man doch niemals den Jesus des Evangeliums” (P. T. de Chardin, Der gottliche
Bereich. Ein Entwurf des inneren Lebens. Olten — Freiburg i. Br. 1962, 173).

7 P.T. de Chardin, Das kosmische Leben, in: ders., Friihe Schriften. Freiburg — Miinchen 1968, 9-79,
hier: 81.

8 Ebd., 55.

370



Leib Christi

Raimon Pannikar

Raimon Pannikar versuchte, den kosmischen Christus plural auszulegen, wobei
fir ihn dabei sein Bezug zum Hinduismus leitend gewesen ist. Dadurch nahm
die Vorstellung des kosmischen Christus eine andere Richtung. Das erste zentra-
le Motiv in Pannikars Konzeption ist das ,kosmotheandrische Prinzip“ als , Drei-
klang der Wirklichkeit” und damit als eine Art trinitarische Struktur der Schop-
fung: Die ganze Schopfung ist eine Einheit von Mikrokosmos und Makrokosmos,
anthropos und kosmos. Ersteres hat an Letzterem teil und ist dessen Moment. So
erkldren sich zwei Elemente des Ternars , kosmotheandrisch”: , kosmisch” und
y,andrisch”, anthropisch. Die Schopfung ist Leben, das sich universal und singu-
lar ausgestaltet, und sie ist eins und alles zugleich. Diese Einheit wird von einem
Grund getragen, dem sie sich verdankt, und der sie zugleich vermittelt, erhdlt
und vollendet, und dies dadurch, dass er alles, was ist, durch-waltet: Gott bzw.
das Gottliche — das dritte Element des Ternars.

Aus dieser Kosmologie folgt fiir Panikkar ein universales, nicht mehr auf die
Menschwerdung Gottes in einer Person eingegrenztes Verstindnis von Inkarna-
tion.? Pannikar konzentriert sich folglich auf den universalen, kosmischen Chris-
tus, auf den universalen ,Christusleib”. Und darauf bezieht sich das zweite zen-
trale Motiv von Panikkars Theologie, die , Christophanie”. Panikkar zufolge fas-
sen alle kulturell gepragten Weltdeutungen die Wirklichkeit unter ein Symbol,
das sie bezeichnet und bestimmt. Laut Panikkar ist Christus dieses alle Wirklich-
keit umspannende Symbol - womit ganz klar der kosmische, universale Christus,
und zwar als sich im ganzen Kosmos inkarnierend, gemeint ist. Darin erweist er
sich, so Panikkar, als ,, kosmotheandrisches Symbol par excellence“!, als Symbol
der theosis des ganzen Universums", als mysterium coniunctionis von gottlicher,
menschlicher und kosmischer Wirklichkeit.!? Der so verstandene Christus als
kosmotheandrisches Symbol stellt eine Jesus tibergreifende, umfassende Wirk-
lichkeit dar, die sich nicht in Jesus erschopft: ,Jesus ist der Christus, aber Chris-
tus kann nicht vollstindig mit Jesus identifiziert werden.“!?

Panikkar versteht den kosmischen Christus durchaus auch als kosmischen
Leib Christi, und verkniipft dies wiederum mit Uberlegungen zum Verhiltnis
zwischen dem kosmologischen, dem soteriologischen und dem ekklesiologi-
schen Leib Christi. Der kosmische Christus ist insofern von soteriologischer Be-
deutung, als in und durch ihn alle erlost sind, wobei Erlésung — ganz dem Motiv
der theosis verpflichtet — Vergottlichung bedeutet.' Insofern ist der kosmologi-

9 Vgl. R. Pannikar, Der Dreiklang der Wirklichkeit. Die kosmotheandrische Offenbarung. Salzburg —
Miinchen 1995, 188.

10 R. Pannikar, Christophanie. Erfahrungen des Heiligen als Erscheinung Christi. Freiburg i. Br. 2006, 195.

11 Vgl. ebd., 195.

12 Vgl. ebd., 236.

13 Ebd., 199.

14 Vgl. ebd., 234.

371



Kirche

sche Leib Christi zugleich der soteriologische. Ekklesiologisch ist dieser Leib Chris-
ti dann zu bestimmen, wenn die Kirche nicht primdr als Institution verstanden
wird, sondern im urspriinglichen von ,katholisch” als allumfassend, und zwar

als ,koextensive Kirche, die sich so weit erstreckt wie das Universum*“."> Genau be-
sehen sind fiir Panikkar alle Menschen jener Kirche zugehorig, die sich tiber das
ganze Universum erstreckt, und die konkrete, , sichtbare” Kirche hat daran teil,
ohne damit deckungsgleich zu sein.

Prozesstheologische Konzeption

Die in christologischer Hinsicht unspezifische Bestimmung des Universums als
Korper Gottes steht im Zentrum prozesstheologischer Sichtweisen. Die Begriin-
dung dafiir, Gott iiberhaupt einen Korper zuzusprechen, liegt in der Absage an
mentalistische Verkiirzungen des Gottesverstindnisses. Die Uberzeugung, dass
Gott reiner Geist ist, ohne Beimischung von Korperlichkeit, galt als Errungen-
schaft gegeniiber anthropomorphen Gottesbildern und deren Tendenz der Ver-
dinglichung Gottes. Dennoch aber wurde und wird die These, dass Gottes Wesen
Geist bzw. Intellekt ist, haufig als Riickfall in eine dualistische Denkweise kriti-
siert, in eine Abwertung der Leiblichkeit, da diese gerade nicht als Moment der
Gottebenbildlichkeit des Menschen begriffen werden konne, wenn Gott selbst
Leiblichkeit nicht zukommt. Gott selbst konne zwar nicht im Sinne eines einzel-
nen Korpers gedacht werden, weil man ihn so verdingliche, dennoch aber nicht
korperlos, denn andernfalls verstricke man sich in eine dualistische Konzeption
des Gottesbegriffs. Zudem werde nicht deutlich, wie eine Entsprechung, eine
Analogie zwischen Gott und seinem Bild, dem Menschen, gedacht werden kon-
ne, wenn Gott korperlos sei. Eine prononcierte Vertreterin solcher Konzeptionen
gerade im Blick auf eine kosmologische Christologie ist Sallie McFague.

McFague vertritt das Konzept einer incarnatio continua: Gott habe sich immer
schon im Gesamt des Universums inkarniert und inkarniere sich immer wieder
neu in einem unaufhorlichen, unendlichen Prozess: ,Fiir Christen wurde Gott
nicht aus einer Laune heraus Mensch, es gehort vielmehr zu Gottes Natur, ver-
korpert zu sein (...). Fur Christen unterscheidet sich (...) die Schopfungslehre
nicht im Wesentlichen von der Inkarnationslehre: In beiden ist Gott die Quelle
allen Seins, die Eine, in der wir geboren und neu geboren sind. Nach diesem Ver-
standnis ist die Welt nicht einfach Materie, wahrend Gott Geist ist; zwischen
Gott und der Welt besteht vielmehr eine Kontinuitét (obgleich keine Identitit).
Die Welt ist Fleisch von Gottes ,Fleisch’; Gott, der unser Fleisch in einem Men-
schen, Jesus von Nazaret, angenommen hat, hat das schon von jeher getan. Gott
ist Fleisch geworden, und dies nicht als sekundéarer Akt, sondern vor allem ande-

15 Ebd., 233.

372



Leib Christi

ren.”!¢ Der Kosmos ist als diese gottliche Inkarnation Verkorperung Gottes, Got-
tes Korper, allerdings kein statischer Korper, kein substanzielles Sein, sondern ein
immer im Werden begriffener Korper, Vollzug, Geschehen und Ereignis. Diese
Inkarnation Gottes im Universum geht McFague zufolge der Inkarnation in Je-
sus von Nazareth voraus bzw. liegt ihr zugrunde; die Inkarnation in Jesus ist Pa-
radigma, zentrale Metapher fiir die gottliche Inkarnation und zugleich Kulmina-
tionspunkt der Inkarnation Gottes im Universum, ist aber nicht singuldr, ,ein
fiir allemal” zu denken.'”

Wie ist nun aber die vorgestellte kosmologische Alternative zur traditionel-
len Bedeutung des universalen Leibes Christi zu bewerten?

Leib-Christi-Kosmologien — eine gegliickte Alternative?

Zunichst ist auf die unbestreitbaren Vorziige eines kosmologischen Leib-Christi-
Begriffs zu sprechen zu kommen. Erstens wird eine mentalistische Verkiirzung
des Gottesverstandnisses vermieden: Gott ist nicht nur reiner Geist bzw. eine
immaterielle Existenz. Allerdings muss dies nicht gleichbedeutend damit sein,
dass Gott selbst einen Korper haben muss, um als analog zu seinem Geschopf
gelten zu kénnen, bzw. umgekehrt das Geschopf als Gottes Bild und Gleichnis.
Zweitens sind die genannten Entwiirfe durchaus an Erkenntnisse der Naturwis-
senschaften anschlussfihig, sowohl was den Mikrokosmos wie den Makrokos-
mos betrifft. Dennoch aber vermag das Konzept eines auf den Kosmos bezoge-
nen universalen Leibes Christi nicht ganz zu tiberzeugen. Erstens folgt das zu-
grundeliegende (All-)Einheitsdenken einer identitdtslogischen Denkstruktur:
Die Identitdt regiert die Differenz, sie ist deren Ursprung wie auch deren Ziel
(im Sinne der Aufhebung), und die Differenz — und mit ihr die Vielheit sowie
das Einzelne und Besondere — besitzt keinen bleibenden Selbststand. Verkntipft
ist diese Identitatslogik oft mit einer partizipationsontologischen Annahme,
dass das Finzelne am Allgemeinen Anteil hat. Solche Konzeptionen sind Inklusi-
onsmodelle, verbunden mit der Konstruktion von Asymmetrien und Abhingig-
keitsverhiltnissen. Ubertragen auf einen institutionellen , Kérper” ergibt sich
daraus die Konstruktion eines Organismusmodells, eines Korporatismus und In-
tegralismus, der letztlich zu einem Standemodell fiihrt.

Hinzu kommt zweitens eine ebenso problematische Metaphysik der Prasenz.
Die Vorstellung, dass das Universum als Korper Gottes zu verstehen ist, konnte
im Sinne einer direkten Darstellung des Gottlichen interpretiert werden. Nicht
von ungefahr wird ja teilweise davon gesprochen, dass Gott alles, was sich in
seinem Korper, also dem Universum vollzieht, direkt erlebt, fiihlt. Hier droht

16 S. McFague, Die Welt als Gottes Leib, in: Concilium 38 (2002) 2, 154-160, hier: 154.
17 Vgl. S. McFague, The Body of God. An Ecologycal Theology. Minneapolis 1993, 133.

373



Reflexion

trotz der behaupteten Spannung von Transzendenz und Immanenz, dunklem
Grund und konkreter Welt, eine Verendlichung des Absoluten und trotz der kla-
ren Absage an den Pantheismus eine Gleichsetzung Gottes mit der Welt.

Drittens kann das Bestreben der Vermittlung von christlicher und naturalis-
tischer Weltdeutung auch dazu fiithren, dass erstere tiberfliissig wird. Denn eine
Metaphysik naturalistischen Typs kann z.B. als Materialismus auftreten, wenn
das Mentale entweder reduktiv in seiner Eigenstdndigkeit geleugnet oder nicht-
reduktiv als Epiphdnomen des Physischen gedacht wird. Sie kann aber auch als
nichtmaterialistischer Naturalismus auftreten, und dies dann, wenn man das
Mentale nicht nur als ein eigenstindiges Phanomen betrachtet, das aus dem
Physischen hervorgeht bzw. seinen Ursprung letztlich in der Materie hat, son-
dern das Mentale durchaus als nichtmaterielles Phdnomen sui generis versteht.
Sein Ursprung ist jedoch in dieser Perspektive nicht ein ,gottliches” Absolutes
oder Gott, sondern nichts anderes als die Natur selbst, die in der Lage ist, aus
sich selbst heraus Mentales hervorzubringen. Es ist dann allein eine Frage der
Haltung, des Interesses, vielleicht auch des Erwiinschten, ob man den Allein-
heitsgedanken nichtnaturalistisch oder naturalistisch interpretiert. Religitse
und naturalistische Selbst- und Weltdeutungen werden somit austauschbar.

Ein Problem wirft zudem viertens der Gebrauch der Kérpermetaphorik per se
auf: , Korper” steht nicht nur fiir Ausdehnung, sondern vor allem auch fiir das
Physische. Nun sind aber auch im Kosmos Mentales und Physisches vereint, der
Kosmos besitzt nicht nur physische Eigenschaften. Dann aber ist die Korperme-
taphorik unzutreffend, es sei denn, man setzte bewusstseinstheoretisch einen
physikalistischen Reduktionismus voraus und fiihrte Mentales allein auf physi-
kalische Prozesse zurtick — womit man sich dann wieder in das Problem der Aus-
tauschbarkeit mit naturalistischen Selbst- und Weltdeutungen verstrickte.

Finftens schlie8lich verstricken sich die genannten Konzepte in die Theodi-
zeeproblematik. Ist das Universum notwendiger Korper Gottes, stellen sich an-
gesichts des Leids in der Welt und der Unvollkommenheit des Kosmos die Fra-
gen, wieso aus Vollkommenem (Gott) solch Unvollkommenes hervorgeht. Ge-
horen Gott selbst Leid und Boses an? Besitzt Gott selbst ein quasi ,sterbliches”
Moment, aus dem Neues (ein neuer Gott?) hervorgeht? Dann aber zerbrdache der
Begriff Gottes: Gott wdre nicht mehr vollkommen - in ontologischer (als ewi-
ges, unsterbliches Sein) und in moralischer Hinsicht (frei vom Bdsen und von
Schuld). So lieRen sich Leid und Boses als notwendige Momente des Werdens
Gottes zu sich im Werden der Welt rechtfertigen — was eine Verscharfung des
Theodizeeproblems wire und zudem nicht frei von Zynismus.

Entgegen den skizzierten kosmologischen Entwiirfen ist dann tiberzeugend
vom , Leib Christi” zu sprechen, wenn ,Leib Christi nicht primér als universale
(ob soteriologische, ekklesiologische oder kosmologische) Kategorie, sondern als
Bezeichnung fiir die individuelle verkorperte Existenz des als ,,Christus” verstan-

374



Leib Christi

denen Jesus von Nazareth verwendet wird. ,Leib Christi” verweist so zum einen
auf die verkorperte Existenz Jesu und deren Verstdndnis als Inkarnation Gottes,
zum anderen darauf, dass uns wie jeder ,Leib“ auch derjenige Jesu bleibend un-
verfligbar ist, zumal wir keinerlei Uberlieferung iiber die konkrete Verfasstheit
der verkorperten Existenz Jesu besitzen. Zugleich ist uns dieser ,Leib Christi”
aber zur Deutung und Bestimmung aufgegeben, die sich letztlich in konkreten
Handlungen vollzieht, die sich auf ihn beziehen. Der Blick auf den konkreten
Korper Jesu, auf seinen verletzlichen, verwundeten, gekreuzigten, aber auch auf
seinen ,auferweckten” Korper, dessen Wunden nicht getilgt sind, fithrt so zu
einer Spiritualitat des ,Leibes Christi” im Sinne gelebter ,Christopraxis” und
Nachfolge dessen, der gerade in der Verletzlichkeit das Heil verkorpert, das je-
dem verletzlichen Dasein zugesagt ist. Aus dieser Perspektive heraus liefie sich
auch zukiinftig das Anima-Christi-Gebet sprechen: , Leib Christi, rette mich!”

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Pierre Teilhard de Chardin,
Die Evolution der Keuschheit,
in: GuL 67 (1994), 243-263.

375




