
Das Kloster Toumliline und die Frage 
des Anderen*

Ein Tagungsbericht

Diese Tagung, die eigentlich schon im November 2020 als Präsenzveranstaltung 
in Paris hätte stattfinden sollen, wirft Licht auf eine Unternehmung, die eine 
der vielversprechendsten interreligiösen Initiativen des 20. Jahrhunderts gewe-
sen ist und die dank des Engagements einer Reihe von Einzelpersonen wieder 
ins öffentliche Gedächtnis gerufen wurde. Es handelt sich um das von 1952 bis 
1968 bestehende Benediktinerkloster „Le Christ Roi“ in Toumliline am Fuße des 
Hohen Atlas unweit von Azrou/Marokko. Dieses von der südfranzösischen Abtei 
En-Calcat gegründete Priorat hat durch sein lokales Engagement für die vor al
lem aus Berbern bestehende Bevölkerung vor Ort und durch die weltweite Aus-
strahlung der dort veranstalteten internationalen Tagungen viele Menschen in 
Marokko, aber auch darüber hinaus, geprägt. Sehr eindrucksvoll wird dies durch 
den Film Les cloches de Toumliline (Die Glocken von Toumliline) des marokka-
nischen Regisseurs Hamid Derrouiche belegt, der viele Zeitzeugen zu Wort kom-
men lässt und der in Vorbereitung auf die Tagung für eine bestimmte Zeit frei-
geschaltet war: Aus den Zeugnissen der Mönche, ehemaliger Schüler des kloster-
eigenen Internats und Kursteilnehmer sowie den Aussagen von Wissenschaft-
lern und Politikern ergibt sich ein reiches Bild dieses monastischen Engagements 
in Marokko.

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehrbeautragter 
für Islamwissenschaft an der PTH Münster

markus.kneer@gmx.de

*	 Dieser Beitrag berichtet von einer Tagung, die am 05.03.2021 in Form einer Videokonferenz statt-
fand. Sie wurde vom Institut de Science et de Théologie des Religions (ISTR) am Institut Catholique 
de Paris (ICP) organisiert.

376

Kirche



Eine jener Personen, die sich für die Erinnerung an Toumliline eingesetzt ha-
ben, ist ohne Zweifel François Martinet, der mit einer kürzlich veröffentlichten 
Untersuchung zu den internationalen Tagungen hervorgetreten ist. In seinem 
Vortrag führte er in den aktuellen Stand der Forschung, die Herausforderungen 
und die Problematik der Tagung ein: Die 1956–1957 stattfindenden internatio
nalen Tagungen fanden in Einklang mit und Auftrag von König Mohammed V., 
seinem Ministerpräsidenten Mbarek Bekkaï und dem Erzbischof von Rabat, 
Amédée Lefèvre, statt. Das Interesse bestand darin, den erst 1956 unabhängig 
gewordenen marokkanischen Staat auch intellektuell in der „Völkergemein-
schaft“ zu verankern. Von 1958–1960 fanden die Tagungen in Zusammenarbeit 
mit dem Staat und der UNESCO statt. Ab 1960 treten kulturelle Themen ins 
Zentrum. Zugleich kündigten sich schon Probleme an, da der marokkanische 
Staat islamwissenschaftliche Sitzungen während der Konferenzen verbot, die 
dann in der weiteren benediktinischen Gründung in Bouaké/Elfenbeinküste 
abgehalten wurden. Die gesellschaftlichen und politischen Spannungen in Ma-
rokko machten auch vor dem Kloster nicht halt, in dem 1967 die letzte Tagung 
stattfand und das 1968 schloss. Verbindungen zum algerischen Kloster Tibhi-
rine bestanden zum einen dadurch, dass der dortige Prior Christian de Chergé 
zuerst überlegte, in Toumliline einzutreten, zum anderen, dass der Film Von 
Menschen und Göttern in den noch verbliebenen Klostergebäuden in Marokko 
gedreht wurde. 

Philippe Joseph OSB, Mitglied des Konvents von En-Calcat, stellt das Leben 
des Priors von Toumliline, Denis Martin, vor, der mit 19 Mitbrüdern das Kloster 
besiedelte und durch sein unermüdliches „Netzwerken“ sowohl in Marokko als 
auch weltweit den Bestand und die Ausstrahlung des Klosters beförderte. Die 
Philosophin Catherine Chalier untersuchte das Engagement von Emmanuel Le-
vinas für die internationalen Tagungen des Klosters. Er hatte durch seine Lehre 
an der École normale israélite orientale in Paris eine Reihe von marokkanischen 
Studenten jüdischen Glaubens kennengelernt, die seine Aufmerksamkeit auf die 
Situation in Marokko lenkten, das zum damaligen Zeitpunkt noch eine große 
jüdische Gemeinschaft beherbergte, die nach der Unabhängigkeit auch als Reli-
gionsgemeinschaft anerkannt wurde. Levinas’ Fokus in seinem Engagement 
kreist um drei Punkte: 1. Eine Würdigung des Islam (vor allem in seiner Fähig-
keit, Toleranz zu üben); 2. Interreligiöser Dialog (gegen Synkretismus und eine 
falsche Sicht des Judentums); 3. Universalismus (der menschlichen Einzigartig-
keit gegen jede Art von Rassismus). Mit vielen Bilddokumenten war der Vortrag 
des Anthropologen Manoël Pénicaud über den Orientalisten Louis Massignon in 
Toumliline ausgestattet und stellte vor allem dessen Spiritualität der Gastfreund-
schaft in den Mittelpunkt, die sich u.a. politisch in dessen Engagement für das 
Comité France-Maghreb ausdrückte, in dem sich französische christliche Intel-

377

Toumliline



lektuelle gegen die Repression der sich formierenden marokkanischen Zivilge-
sellschaft durch die französische Protektoratsmacht einsetzten. Marokko war für 
ihn zum anderen in besonderer Weise ein Land spiritueller Gastfreundschaft, be-
findet sich hier doch auch die Grotte von Sefrou, die sowohl an die christlich-
muslimische Motivik der „Siebenschläfer“ als auch an die jüdisch-christliche 
Prophetenfigur des Daniel anknüpft – eine von Pénicaud „Heterotopie“ genann-
te Verbindung von Eigenem und Fremdem an einem religiös konnotierten Ort. 
Massignon wird als jemand beschrieben, der die Diskussion sowohl anfachen als 
auch beruhigen konnte. Der Herausgeber der Zeitschrift Horizons maghrébins, 
Habib Samrakandi, stellt schließlich den Islamwissenschaftler Louis Gardet vor, 
der sich selbst als „christlicher Philosoph“ verstanden wissen wollte und der als 
Bruder André 1933 (El-Abiodh Sidi Cheikh/Algerien) Mitbegründer der Kleinen 
Brüder Jesu Charles de Foucaulds war. Gardet hat auch Themen vorgeschlagen 
und Programme für die Tagungen ausgearbeitet, wobei ein besonderer Fokus auf 
der Situation des Menschen in der Moderne lag. In der den Vormittag abschlie-
ßenden Diskussion wurden nochmals die Spannungen zwischen Massignon und 
Levinas bezüglich des Staates Israel und der Situation der Palästinenser beleuchtet.

Der Nachmittag begann mit dem Beitrag von Emmanuel Pisani OP, Leiter des 
ISTR und des Institut dominicain des études orientales in Kairo, mit einer biogra-
phisch-theologischen Skizze Albert Peyriguères (1883–1959): Dieser eigentlich 
aus dem Bistum Bordeaux stammende Priester, der durch René Bazins Lebensbe-
schreibung Charles de Foucaulds seine Berufung für Nordafrika im Sinne der 
foucauld’schen Spiritualität erkannte, kam nach Aufenthalten in Tunesien, Alge-
rien und Marokko schließlich in den Mittleren Atlas nach El-Kbab, wo er „Berber 
unter Berber sein wollte“. Er tauchte vollkommen in die Sprache und Kultur der 
Berber ein (Inkulturation). Jährlich zog er sich einige Monate nach Toumliline 
zur spirituellen und theologischen Vertiefung zurück: Er wollte der große Missio-
nar der Begegnung zwischen Christ(inn)en und Muslim(inn)en sein und erkann-
te die „christliche Größe des Islam“. Brahim Bouabid befasste sich mit der Bezie-
hung der marokkanischen Nationalisten zu den Mönchen von Toumliline: Stan-
den diese anfangs unter dem Verdacht der Proselytenmacherei und Kollabora-
tion mit dem französischen Kolonialsystem, so entwickelte sich nach der Un-
abhängigkeit für eine kurze Zeit ein vertrauteres Verhältnis, das auch in persön-
liche Verbindungen einiger Politiker mit den Mönchen mündete (z.B. Mohamed 
Al-Fassi und Dom Denis Martin). Nach 1960 kühlte das Verhältnis deutlich ab, 
da sich das Kloster nicht vor politische Projekte spannen ließ.

Die Präsenz der Philosophen Gabriel Marcel und Mohamed Aziz Lahbabi – 
Letzter gilt als Begründer der modernen marokkanischen Universitätsphiloso
phie – während eines Frühjahrsseminars (über das es bisher keine weiteren Auf
zeichnungen gibt) ließ den Paderborner Priester und Lahbabi-Spezialisten Mar-

378

Kirche



kus Kneer die Frage behandeln, inwieweit das Denken dieser beiden zu einer 
tieferen Durchdringung der in Toumliline konkret stattfindenden (interreligiö
sen) Dialoge beitragen konnte. Schließlich stellt die am ICP lehrende Theologin 
Brigitte Cholvy die Interventionen des Jesuiten und späteren Kardinals Jean Da-
niélou vor dem Hintergrund seiner als theologischer Berater der Zeitschrift Dieu 
vivant entwickelten theologischen Linie vor. Als Resultat konnte sie festhalten, 
dass Daniélou seine ziemlich klare Linie der Beiträge für Dieu vivant zugunsten 
einer moderateren und stärker anthropologisch gewendeten Diktion verlässt. 

In der Schlussrunde fasste Emmanuel Pisani einige Punkte zusammen, die 
für die weitere Forschung über Toumliline wegweisend sein könnten: 1. Das 
neue Verhältnis von Mission und Dialog, das sich durch die explizit nichtmissio-
nierende Mission der Mönche ankündigt; 2. Die Bedeutung der Gastfreund-
schaft; 3. Christentum in Marokko; 4. Die Wichtigkeit der marokkanischen Ge-
sellschaft; 5. Der Großscheich des marokkanischen Islam der 1950er- und begin-
nenden 1960er-Jahre: Muḥammad b. al-ʿArabī al-ʿAlawī; 6. Die internationalen 
Treffen und die universale Ausrichtung des Dialogs; 7. Reflexion über den Ort 
der Zusammenkünfte als authentischen Ort des Dialogs; 8. Die Rolle der Islam-
wissenschaft während der Treffen; 9. Die Frage nach der Präsenz der Nichtgläu-
bigen bei den Zusammenkünften. Eine weitere interessante Frage schloss Habib 
Samrakandi noch an: Können Christ(inn)en bzw. christliche Islamwissenschaft
ler(innen) nicht auch als Reformer(innen) des Islam anerkannt werden?

Diese Tagung, die sich zunächst nur mit den großen, in Toumliline präsen
ten Persönlichkeiten befasste und der noch weitere Tagungen folgen sollen, of
fenbarte, wieviel Potential in der Auseinandersetzung mit diesem Ort des Dia-
logs noch verborgen ist und wieviel es auch noch in den Archiven zu entdecken 
gilt. Vieles ist noch zu erforschen; wieviel, davon konnte man einen guten Ein-
druck während dieser Tagung bekommen, die auch noch einmal schmerzlich 
bewusst machte, wie sehr die leibliche Begegnung und die Gespräche am Rande 
fehlen – gerade wenn es um einen Ort des Dialogs wie Toumliline geht.		
									       

379

Toumliline


