Kirche

Markus Kneer | Schwerte

geb. 1972, Dr. theol., Priester, Lehrbeautragter
fiir Islamwissenschaft an der PTH Miinster

markus.kneer@gmx.de

Das Kloster Toumliline und die Frage
des Anderen”

Ein Tagungsbericht

Diese Tagung, die eigentlich schon im November 2020 als Prdsenzveranstaltung
in Paris hétte stattfinden sollen, wirft Licht auf eine Unternehmung, die eine
der vielversprechendsten interreligiosen Initiativen des 20. Jahrhunderts gewe-
sen ist und die dank des Engagements einer Reihe von Einzelpersonen wieder
ins offentliche Gedachtnis gerufen wurde. Es handelt sich um das von 1952 bis
1968 bestehende Benediktinerkloster ,Le Christ Roi” in Toumliline am Fufle des
Hohen Atlas unweit von Azrou/Marokko. Dieses von der stidfranzdsischen Abtei
En-Calcat gegriindete Priorat hat durch sein lokales Engagement fiir die vor al-
lem aus Berbern bestehende Bevdlkerung vor Ort und durch die weltweite Aus-
strahlung der dort veranstalteten internationalen Tagungen viele Menschen in
Marokko, aber auch dartiiber hinaus, gepragt. Sehr eindrucksvoll wird dies durch
den Film Les cloches de Toumliline (Die Glocken von Toumliline) des marokka-
nischen Regisseurs Hamid Derrouiche belegt, der viele Zeitzeugen zu Wort kom-
men ldsst und der in Vorbereitung auf die Tagung fiir eine bestimmte Zeit frei-
geschaltet war: Aus den Zeugnissen der Monche, ehemaliger Schiiler des kloster-
eigenen Internats und Kursteilnehmer sowie den Aussagen von Wissenschaft-
lern und Politikern ergibt sich ein reiches Bild dieses monastischen Engagements
in Marokko.

*  Dieser Beitrag berichtet von einer Tagung, die am 05.03.2021 in Form einer Videokonferenz statt-
fand. Sie wurde vom Institut de Science et de Théologie des Religions (ISTR) am Institut Catholique
de Paris (ICP) organisiert.

376



Toumliline

Eine jener Personen, die sich fiir die Erinnerung an Toumliline eingesetzt ha-
ben, ist ohne Zweifel Francois Martinet, der mit einer kiirzlich veroffentlichten
Untersuchung zu den internationalen Tagungen hervorgetreten ist. In seinem
Vortrag fiihrte er in den aktuellen Stand der Forschung, die Herausforderungen
und die Problematik der Tagung ein: Die 1956-1957 stattfindenden internatio-
nalen Tagungen fanden in Einklang mit und Auftrag von Kénig Mohammed V.,
seinem Ministerprasidenten Mbarek Bekkai und dem Erzbischof von Rabat,
Amédée Lefevre, statt. Das Interesse bestand darin, den erst 1956 unabhédngig
gewordenen marokkanischen Staat auch intellektuell in der ,Volkergemein-
schaft” zu verankern. Von 1958-1960 fanden die Tagungen in Zusammenarbeit
mit dem Staat und der UNESCO statt. Ab 1960 treten kulturelle Themen ins
Zentrum. Zugleich kiindigten sich schon Probleme an, da der marokkanische
Staat islamwissenschaftliche Sitzungen wéahrend der Konferenzen verbot, die
dann in der weiteren benediktinischen Griindung in Bouaké/Elfenbeinkiiste
abgehalten wurden. Die gesellschaftlichen und politischen Spannungen in Ma-
rokko machten auch vor dem Kloster nicht halt, in dem 1967 die letzte Tagung
stattfand und das 1968 schloss. Verbindungen zum algerischen Kloster Tibhi-
rine bestanden zum einen dadurch, dass der dortige Prior Christian de Chergé
zuerst Uiberlegte, in Toumliline einzutreten, zum anderen, dass der Film Von
Menschen und Géttern in den noch verbliebenen Klostergebduden in Marokko
gedreht wurde.

Philippe Joseph OSB, Mitglied des Konvents von En-Calcat, stellt das Leben
des Priors von Toumliline, Denis Martin, vor, der mit 19 Mitbriidern das Kloster
besiedelte und durch sein unermitidliches ,Netzwerken” sowohl in Marokko als
auch weltweit den Bestand und die Ausstrahlung des Klosters beforderte. Die
Philosophin Catherine Chalier untersuchte das Engagement von Emmanuel Le-
vinas fiir die internationalen Tagungen des Klosters. Er hatte durch seine Lehre
an der Ecole normale israélite orientale in Paris eine Reihe von marokkanischen
Studenten jiidischen Glaubens kennengelernt, die seine Aufmerksamkeit auf die
Situation in Marokko lenkten, das zum damaligen Zeitpunkt noch eine grofie
judische Gemeinschaft beherbergte, die nach der Unabhédngigkeit auch als Reli-
gionsgemeinschaft anerkannt wurde. Levinas’ Fokus in seinem Engagement
kreist um drei Punkte: 1. Eine Wiirdigung des Islam (vor allem in seiner Fahig-
keit, Toleranz zu iiben); 2. Interreligioser Dialog (gegen Synkretismus und eine
falsche Sicht des Judentums); 3. Universalismus (der menschlichen Einzigartig-
keit gegen jede Art von Rassismus). Mit vielen Bilddokumenten war der Vortrag
des Anthropologen Manoél Pénicaud tiber den Orientalisten Louis Massignon in
Toumliline ausgestattet und stellte vor allem dessen Spiritualitdt der Gastfreund-
schaft in den Mittelpunkt, die sich u.a. politisch in dessen Engagement fiir das
Comité France-Maghreb ausdriickte, in dem sich franzosische christliche Intel-

377



Kirche

lektuelle gegen die Repression der sich formierenden marokkanischen Zivilge-
sellschaft durch die franzosische Protektoratsmacht einsetzten. Marokko war fiir
ihn zum anderen in besonderer Weise ein Land spiritueller Gastfreundschaft, be-
findet sich hier doch auch die Grotte von Sefrou, die sowohl an die christlich-
muslimische Motivik der ,Siebenschlidfer” als auch an die judisch-christliche
Prophetenfigur des Daniel ankniipft — eine von Pénicaud , Heterotopie” genann-
te Verbindung von Eigenem und Fremdem an einem religios konnotierten Ort.
Massignon wird als jemand beschrieben, der die Diskussion sowohl anfachen als
auch beruhigen konnte. Der Herausgeber der Zeitschrift Horizons maghrébins,
Habib Samrakandi, stellt schliefilich den Islamwissenschaftler Louis Gardet vor,
der sich selbst als ,christlicher Philosoph” verstanden wissen wollte und der als
Bruder André 1933 (El-Abiodh Sidi Cheikh/Algerien) Mitbegriinder der Kleinen
Briider Jesu Charles de Foucaulds war. Gardet hat auch Themen vorgeschlagen
und Programme fiir die Tagungen ausgearbeitet, wobei ein besonderer Fokus auf
der Situation des Menschen in der Moderne lag. In der den Vormittag abschlie-
Benden Diskussion wurden nochmals die Spannungen zwischen Massignon und
Levinas beziiglich des Staates Israel und der Situation der Paldstinenser beleuchtet.

Der Nachmittag begann mit dem Beitrag von Emmanuel Pisani OP, Leiter des
ISTR und des Institut dominicain des études orientales in Kairo, mit einer biogra-
phisch-theologischen Skizze Albert Peyriguéres (1883-1959): Dieser eigentlich
aus dem Bistum Bordeaux stammende Priester, der durch René Bazins Lebensbe-
schreibung Charles de Foucaulds seine Berufung fiir Nordafrika im Sinne der
foucauld’schen Spiritualitdt erkannte, kam nach Aufenthalten in Tunesien, Alge-
rien und Marokko schliefilich in den Mittleren Atlas nach El-Kbab, wo er ,Berber
unter Berber sein wollte”. Er tauchte vollkommen in die Sprache und Kultur der
Berber ein (Inkulturation). Jdhrlich zog er sich einige Monate nach Toumliline
zur spirituellen und theologischen Vertiefung zurtick: Er wollte der grof3e Missio-
nar der Begegnung zwischen Christ(inn)en und Muslim(inn)en sein und erkann-
te die ,christliche Grofle des Islam*“. Brahim Bouabid befasste sich mit der Bezie-
hung der marokkanischen Nationalisten zu den Mdnchen von Toumliline: Stan-
den diese anfangs unter dem Verdacht der Proselytenmacherei und Kollabora-
tion mit dem franzosischen Kolonialsystem, so entwickelte sich nach der Un-
abhingigkeit fiir eine kurze Zeit ein vertrauteres Verhdltnis, das auch in person-
liche Verbindungen einiger Politiker mit den Ménchen miindete (z.B. Mohamed
Al-Fassi und Dom Denis Martin). Nach 1960 kiihlte das Verhiltnis deutlich ab,
da sich das Kloster nicht vor politische Projekte spannen lief3.

Die Prdsenz der Philosophen Gabriel Marcel und Mohamed Aziz Lahbabi -
Letzter gilt als Begriinder der modernen marokkanischen Universitdatsphiloso-
phie — wahrend eines Frithjahrsseminars (iiber das es bisher keine weiteren Auf-
zeichnungen gibt) liefy den Paderborner Priester und Lahbabi-Spezialisten Mar-

378



Toumliline

kus Kneer die Frage behandeln, inwieweit das Denken dieser beiden zu einer
tieferen Durchdringung der in Toumliline konkret stattfindenden (interreligio-
sen) Dialoge beitragen konnte. Schliefdlich stellt die am ICP lehrende Theologin
Brigitte Cholvy die Interventionen des Jesuiten und spateren Kardinals Jean Da-
niélou vor dem Hintergrund seiner als theologischer Berater der Zeitschrift Dieu
vivant entwickelten theologischen Linie vor. Als Resultat konnte sie festhalten,
dass Daniélou seine ziemlich klare Linie der Beitrdge fiir Dieu vivant zugunsten
einer moderateren und starker anthropologisch gewendeten Diktion verldsst.

In der Schlussrunde fasste Emmanuel Pisani einige Punkte zusammen, die
fiir die weitere Forschung tiber Toumliline wegweisend sein konnten: 1. Das
neue Verhiltnis von Mission und Dialog, das sich durch die explizit nichtmissio-
nierende Mission der Monche ankiindigt; 2. Die Bedeutung der Gastfreund-
schaft; 3. Christentum in Marokko; 4. Die Wichtigkeit der marokkanischen Ge-
sellschaft; 5. Der Grof3scheich des marokkanischen Islam der 1950er- und begin-
nenden 1960er-Jahre: Muhammad b. al-¢Arabi al-‘Alawt; 6. Die internationalen
Treffen und die universale Ausrichtung des Dialogs; 7. Reflexion iiber den Ort
der Zusammenkiinfte als authentischen Ort des Dialogs; 8. Die Rolle der Islam-
wissenschaft wiahrend der Treffen; 9. Die Frage nach der Prdsenz der Nichtgldu-
bigen bei den Zusammenkiinften. Eine weitere interessante Frage schloss Habib
Samrakandi noch an: Kénnen Christ(inn)en bzw. christliche Islamwissenschaft-
ler(innen) nicht auch als Reformer(innen) des Islam anerkannt werden?

Diese Tagung, die sich zundchst nur mit den grofen, in Toumliline prasen-
ten Personlichkeiten befasste und der noch weitere Tagungen folgen sollen, of-
fenbarte, wieviel Potential in der Auseinandersetzung mit diesem Ort des Dia-
logs noch verborgen ist und wieviel es auch noch in den Archiven zu entdecken
gilt. Vieles ist noch zu erforschen; wieviel, davon konnte man einen guten Ein-
druck wihrend dieser Tagung bekommen, die auch noch einmal schmerzlich
bewusst machte, wie sehr die leibliche Begegnung und die Gesprache am Rande
fehlen — gerade wenn es um einen Ort des Dialogs wie Toumliline geht.

379



