
1	 Vgl. I. Guanzini, Apokalypse des Endlichen. Über Fragen und Hoffnungen in der Zeit des Schwankens, in: 
P. Bukovec / E. Volgger, Liturgie und Covid-19. Erfahrungen und Problematisierungen. Regensburg 2021, 
128–145, hier: 139–145.

Augenblicke
Liturgie unter geänderten Bedingungen

In meiner Kindheit war es in der Pfarrkirche, in der wir jeden Sonntag die hl. Mes­
se mitfeierten, üblich, das Vaterunser Hand in Hand mit den rechts und links 
stehenden Menschen zu beten. Mir war das unangenehm. So versuchte ich jedes 
Mal, zu diesem Zeitpunkt einen Platz inmitten meiner Familie zu ergattern, um 
nur ja keiner fremden Person die Hand für so lange Zeit geben zu müssen. 

Begegnung und Berührung stehen nach dem abrupten Beziehungsabbruch im 
Frühjahr 2020 unter ganz neuen Vorzeichen. Die Erfahrungen des letzten Jahres 
regen dazu an, die sinnliche Dimension von Liturgie zu thematisieren und das 
Verhältnis von Nähe und Distanz, Begegnungen und Berührungen in analogen 
und digitalen Gottesdiensträumen zu reflektieren. 

Nähe und Distanz

Die Überlegungen zur sinnlichen Dimension von Liturgie stehen im Kontext von 
radikaler Trennung und auf neue Art erlebter intensiver Nähe. Nähe und Distanz 
sind die beiden Brennpunkte der Ellipse, in welcher sich Begegnungen, Berüh­
rungen und auch Beziehungen immer schon bewegen und dies auch in pande-
mischer Zeit tun. Masken, Lockdown, Inzidenz und unterschiedlichste Maßnah­
men zur Eindämmung der Pandemie bestimmen, wie Menschen auf-einander zu- 
und voneinander weggehen, leben und Liturgie feiern. Was bleibt, sind Stimme, 
Sprache und Blick.1 Durch den „Maskenblick“ ereignen sich zugleich Reduzierung 

Saskia Löser | Graz

geb. 1981, MMag. theol., Universitäts-
assistentin am Institut für Systematische 
Theologie und Liturgiewissenschaft der 
Universität Graz 

saskia.loeser@uni-graz.at

380

Junge Theologie



2	 Vgl. C. Wichmann, Das #hoffnungslicht aus Osterfeld. Eine Kerze im Fenster geht viral, in: P. Bukovec / 
E. Volgger, Liturgie und Covid-19, 424–428 [s. Anm. 1].

und Konzentration. Da der Mund- und Nasenbereich von einer Maske bedeckt 
wird, ist der Blick ganz auf die Augen der anderen Person fokussiert. Man wird 
des Fehlenden gewahr, das schmerzlich Vermisste tritt mit unvermittelter Wucht 
entgegen. 

In diesem Kontext werden Gottesdienste gefeiert, begegnen sich Menschen 
im analogen oder digitalen Raum in ihrer Körperlichkeit, mit Leib, Seele und ih­
ren Sinnen. Im analogen Raum treffen Körper in Distanz und ungewohnter Nä­
he aufeinander. Dies braucht stets neu das Ausloten der jeweiligen Grenzen. 
Gottesdienste im virtuellen Raum werden oft von vertrauten Orten aus gefeiert – 
das gewohnte Umfeld, der eigene Lebensraum ist nun Gottesdienstraum. Kör­
perlichkeit kommt also nicht abhanden, sondern wird hier auf sich selbst zu­
rückverwiesen. Gleichzeitig öffnet man bei Gottesdiensten in einem gemeinsa-
men Online-Raum selbstbestimmt den Mitmenschen den privaten Raum, ent­
scheidet, die Kamera ein- oder auszuschalten, und welcher Teil des privaten 
Raumes sichtbar ist. Nähe und Distanz sind also auch hier zu reflektieren. Selbst 
bei der Mitfeier eines Radio- oder Fernsehgottesdienstes gilt es zu erspüren, wie­
viel innere Nähe zugelassen werden kann, um im je eigenen Empfinden in das 
Geschehen einzutauchen und mitzufeiern.

Sinnliche Dimensionen der Liturgie

Eine Kerze anzünden, sie ins Fenster stellen und um 19 Uhr ein Vaterunser be­
ten oder in Stille verweilen – diese Initiative2 war in den ersten Wochen der 
Covid-19 Pandemie ein sinnliches Zeichen der Hoffnung und der Verbunden­
heit. Ein Licht, das an Christus, das Licht der Welt, erinnert; ein Licht, das eine 
Person und seine Vertrauenswelt sichtbar macht; ein Licht, das deutlich zeigt: 
hier ist jemand; ein Licht, das ausdrückt: Jemand stellt sich hinein in eine Ge­
meinschaft, die trotz der Verlassenheit und plötzlichen radikalen Einsamkeit 
existent ist. Diese Gemeinschaft erinnert an die Leiden und Nöte der Mitmen­
schen und nimmt diese mit hinein in das Gebet, das Christinnen und Christen  
unterschiedlicher Konfessionen miteinander teilen, und in die allen Menschen 
zugängliche Stille. 

Eine Kerze wurde angezündet als Zeichen der Nähe. Die Liturgie selbst ist ein 
einzigartiger Akt der Nähe – der innigen Begegnung Gottes mit den Menschen, 
die im Gottesdienst Antwort geben auf die Zuwendung Gottes, sowie der Men­
schen untereinander. Damit spiegelt sich in der Liturgie ein Kerngehalt der Hei­
ligen Schrift wider. Gott selbst offenbart sich allen Sinnen – im Alten Testament 

381

Augenblicke



3	 Vgl. I. Fischer, Israels wachende Sinne für seinen sinnlichen Gott, in: Bibel und Leben 78 (2005), 
	 234–240, hier: 236.
4	 Ebd.

ist die Rede von sichtbaren, riechbaren, schmeckbaren und hörbaren Weisen 
der Offenbarung Gottes3, der ein „mitleidender und mitfühlender Gott“4 ist. In 
der Menschwerdung Jesu Christi verbindet sich Gott selbst mit der leiblichen 
Dimension des Menschen. Das Mahl mit Brot und Wein wird zum zentralen, 
leiblichen Moment der Verbindung, Erinnerung und Vergegenwärtigung. Im­
mer wieder ist in den Evangelien die Rede davon, dass Jesus die Menschen sah, 
berührte und so für sie sinnlich wahrnehmbar war. 

In der Liturgie wird „durch sinnenfällige Zeichen (…) die Heiligung des Men­
schen bezeichnet und in je eigener Weise bewirkt“ (SC 7). Gegenwärtig ist Chris­
tus in den Sakramenten, realisiert durch Worte und Zeichen; gegenwärtig ist er 
im Wort der Heiligen Schrift und in der Eucharistie; gegenwärtig „wo zwei oder 
drei in [s]einem Namen versammelt sind“ (Mt 18,20). Die „sinnenfälligen Zei­
chen“ bieten Menschen einen körperlichen Erfahrungsraum an. Sie verleibli­
chen den Glauben und machen ihn erfahrbar. Sinnlich wahrnehmbar sind in 
der Liturgie zunächst die Mitfeiernden. Sie nehmen einander körperlich mit den 
unterschiedlichen Sinnen wahr, wenn sie den Gottesdienstraum betreten und 
Seite an Seite versammelt sind. Der Geruch von Weihrauch und Kerzen, die vi­
suellen Eindrücke von Licht und Bildern, die Handlungen und Berührungen des 
Körpers und somit der Seele, beispielsweise durch Salbung und Auflegung der 
Hände – all dies sind „sinnenfällige Zeichen“. Die Zeichen sind mehrdimensio­
nal, affizieren unterschiedliche Sinne und erreichen daher auch Menschen, bei 
denen ein oder mehrere Sinne beeinträchtigt sind. 

„Sinnenfällige Zeichen“ in virtuellen Räumen

Virtuelle Räume, wie sie digitale Gottesdienstformate eröffnen, erfordern eine 
Veränderung der sinnlich wahrnehmbaren Zeichen. Es macht dabei zunächst 
keinen Unterschied, ob es sich um einen Fernsehgottesdienst oder Zoom-Gottes­
dienst handelt. Körperliche Berührungen, die etwa beim Friedensgruß und beim 
Nebeneinandersitzen entstehen, oder auch bei der Handauflegung, bei Segens­
gesten und der Darreichung der hl. Kommunion, lassen sich nicht aus einem 
analogen Raum zu den Mitfeiernden übertragen. Der Unterschied zwischen die­
sen beiden Formaten besteht jedoch in den Bereichen des verbalen Austauschs 
sowie der aktiv für alle wahrnehmbaren Partizipation aller Anwesenden. Es ist 
möglich, virtuelle Gottesdienste, die in einem gemeinsamen Online-Raum statt­
finden, so zu gestalten, dass alle Feiernden die Möglichkeit der aktiven tätigen 
Teilnahme haben. Sie können etwas äußern, beispielsweise eine Fürbitte, ein 
Psalmwort, welches besonders berührt, einen Friedensgruß, einen Dank oder 

382

Junge Theologie



eine Klage. Alle Mitfeiernden können diese Beiträge gleichermaßen hören oder 
(in schriftlicher Form) sehen. Insofern realisieren Gottesdienste, bei denen alle 
in einem gemeinsamen Online-Raum feiern, möglicherweise mehr das Anliegen 
des Zweiten Vatikanischen Konzils – die volle, bewusste und tätige Teilnahme 
aller Gläubigen (SC 14) – als Fernseh- oder Radiogottesdienste. 

Begegnung beinhaltet die bewusste Wahrnehmung der anderen Person: Wie 
positioniert sie sich im Raum? Wie ist ihre Haltung? Mitfeiernde werden in ei­
nem gemeinsamen virtuellen Raum anders wahrgenommen als bei einem ana­
logen Gottesdienst. Wie beim Eintreten zunächst ein eigener, passender Ort im 
Sakralraum zu finden ist, ist ein solcher auch im Onlineraum einzunehmen. Er 
signalisiert da wie dort die eigene Position in einer Gemeinschaft. Die Gemein­
schaft der Gläubigen zählt ja ebenso zur sinnlichen Dimension von Liturgie: 
Menschen sind miteinander vor Gott gegenwärtig, mit ihrer Freude und Hoff­
nung, Trauer und Angst (GS 1). Sie feiern die Berührung durch Gott, werden 
dadurch berührt und berühren einander.

Berührt werden und berühren

Christus hat keine Hände, nur unsere Hände, um seine Arbeit heute zu tun. 
Er hat keine Füße, nur unsere Füße, um Menschen auf seinen Weg zu führen. 
Christus hat keine Lippen, nur unsere Lippen, um Menschen von ihm zu erzählen. 
Er hat keine Hilfe, nur unsere Hilfe, um Menschen an seine Seite zu bringen.

Im Gottesdienst begegnen Menschen Gott, ihren Mitmenschen, der Schöpfung 
und sich selbst immer in der Ellipse von Nähe und Distanz. Dies gilt in der digi­
talen wie in der analogen Welt. Menschen berühren einander in Wort und Ant­
wort, innerlich und körperlich, in gesungener und gesprochener Sprache, mit 
Gesten, Berührungen, Handlungen und Blicken. Auch die Stille hat Berührungs-
qualität. 

Das Gebet „Christus hat keine Hände“ formuliert eindrücklich, wie Gott den 
Menschen heute sinnlich berühren kann. Damit ist der Auftrag verbunden, ei­
nander die Nähe und das Mitgehen Gottes zu vermitteln. Wer sich selbst als von 
Gott berührt erfährt, kann Berührung weitergeben und der Sehnsucht anderer 
nach der Erfahrung des Wahrgenommen-Werdens begegnen. Die Berührung 
vermittelt die Nähe Gottes. Sie kann stattfinden auch in dieser Zeit, in der Nähe 
und Berührung gefährlich und Schutzräume geboten sind. Sich berühren zu las­
sen, erfordert Offenheit – für Gott, die Schöpfung, für andere und sich selbst. Es 
ist eine Offenheit, die mitunter einen bewussten Schritt in einen bisher unbe­
kannten und unentdeckten Ort beinhaltet. Berührung geben und zulassen, das 
erfordert wiederum Sensibilität für Grenzen – die eigenen und die der anderen 
Person.

383

Augenblicke



Grenzen 

Entlang der je eigenen Empfindungen und dem je eigenen Schamempfinden5 
ziehen sich die Grenzen von Berührungen auch in der Feier der Liturgie. Die 
eigene Wahrnehmung ist bereits im nicht-pandemiegetränkten Alltag je nach 
Situation unterschiedlich. Die Covid-19-Pandemie und die damit verbundenen 
Maßnahmen veränderten die Sehnsucht nach Berührungen und die Grenzen 
von Berührungen. Der (erzwungene) starke Rückzug in den privaten Bereich 
steht neben Erlebnissen, mit gänzlich fremden Menschen auf der Straße oder 
beim Bäcker ins Gespräch zu kommen. 

Die eingangs erwähnte Erinnerung beschreibt eine Erfahrung, welche die 
Grenzen von Berührungen im Bereich von Glauben und Liturgie verdeutlicht. 
Es ist die körperliche Grenze zwischen Nähe und Distanz, die jeder und jede für 
sich selbst ausloten muss und die in der gemeinschaftlichen Feier manchmal 
zu unvorsichtig angetastet wird. Aus Naivität? Geschieht es aufgrund eines un­
bedarften, unbedachten und unreflektierten Zugangs zu Leiblichkeit? Der Grat 
zwischen Nähe und Distanz, Berührung und Fremdheit, Begegnung und Rück­
zug ist schmal. Er ist von den Beteiligten in größtmöglicher Offenheit kommu­
nikativ zu gehen, um persönliche Grenzen nicht zu verletzen.

Augen-Blicke

Ein starker Moment von Begegnung und Berührung in der analogen Liturgie 
dieser Corona-Zeit ist jener des Friedensgrußes – jetzt: des Friedensblickes. Wäh­
rend sonst einander die Hand gereicht wurde, ist es nun unabdingbar, einander 
bei dieser Friedensgeste in die Augen zu blicken. Einander in die Augen schauen 
bedeutet, einander wirklich anzusehen und wahrzunehmen. Diese Chance von 
Begegnung gilt es wahrzunehmen: Die „Erfahrung einer neuen Innigkeit des Bli­
ckes“ (Pierangelo Sequeri)6 wäre möglich, hat sich doch der Friedensgruß von ei­
ner Augenwinkel- zu einer Augen-Blick-Kommunikation gewandelt. Begegnung 
ereignet sich in Augenblicken, die das Innere der Angeschauten berühren.

5	 Vgl. K. Fechtner, Diskretes Christentum. Religion und Scham. Gütersloh 2015.
6	 P. Sequeri, Der Blick und die Maske, in URL: https://theocare.wordpress.com/2020/04/22/der-blick-

und-die-maske-pierangelo-sequeri/ (Stand: 01.09.2021).

384

Junge Theologie


