Reflexion

Marc Robel | Cloppenburg

geb. 1970, Dr. theol. habil., Geistlicher
Direktor der Katholischen Akademie
Stapelfeld, Priester

mroebel@ka-stapelfeld.de

Gegensatzliches Denken

Zu einer Kultur der Kontroverse nach Simone Weil

Die franzosische Philosophin Simone Weil (1909-1943) hat als Zeitzeugin des 20.
Jahrhunderts das politische und militdrische Aufeinanderprallen ideologischer
Gegensdtze erlebt.! In ihren philosophischen Aufzeichnungen, den so genannten
Cahiers, hilt sie zu dem Stichwort , Gegensdtze” fest: ,Heute empfindet man
Hunger nach und Ekel vor dem Totalitarismus; und beinahe jeder liebt einen To-
talitarismus und hafit einen anderen.”? Sie hat vor diesem Hintergrund eine Deu-
tung des Gegensatzes entwickelt, die besonders heute, in einer Zeit nachlassen-
der Ambiguitats-Toleranz, zu denken geben kann.? Aus ihren Denkerfahrungen
hat sie drei Grundannahmen abgeleitet, die auch fiir die gegenwartige Suche
nach einer addquaten Kultur der Kontroverse erhellend sein kdnnten, nicht nur in
philosophischen, sondern auch in gesellschaftlichen und innerkirchlichen De-
batten. Der anti-ideologische Impuls ihres Denkens kommt vor allem in der ers-
ten Grundannahme zum Tragen: Die Wahrheit konnen wir nur gemeinsam fin-
den. In der zweiten Annahme spiegeln sich biographische Denkerfahrungen: In
der entgegengesetzten Position kann ein Gesichtspunkt begegnen, der womaog-
lich der eigenen intellektuellen ,, Aufmerksamkeit” (attention) bisher entgangen
ist.* Die dritte Grundannahme basiert auf einem Axiom ihres philosophisch-mysti-
schen Denkens: ,Der Gegensatz ist der Hebel der Transzendenz.”s

1 Zum biographischen Hintergrund ihrer Philosophie vgl. R. Wimmer, Simone Weil. Person und Werk.
Freiburg i. Br. 2009.

2 Vgl. S. Weil, Cahiers/Aufzeichnungen. Hrsg. u. tibers. v. E. Edl u. W. Matz. Bd. 1-4. Miinchen - Wien
22017, Bd. 3, 183. — Im Folgenden zitiert: Cahiers und arabische Band- und Seitenzahl.

3 Vgl. dazu T. Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt.
Stuttgart °2018.

4 Zum Begriff der , Aufmerksamkeit” vgl. M. Robel, Attention. Simone Weils Philosophie der ,, Aufimerk-
samkeit” und die digitale ,Bewusstseinskultur”, in: TThZ 129/2 (2020), 117-143.

5 Cabhiers 4, 123.

386



Simone Weil

Eine Schlusselsituation

Von den besagten Denkerfahrungen sei im Folgenden eine Schliisselsituation
exemplarisch genannt: ein Zusammentreffen mit Leo Trotzki, dem marxisti-
schen Vordenker und Organisator der kommunistischen Revolution, in ihrem
Elternhaus im Dezember 1933. Von Jugend an stand sie dem Marxismus nahe,
wurde aber durch ihr Philosophiestudium dazu angeregt, iber Theorie- und
Systemgrenzen hinaus in andere Konzepte einzutauchen. So hat sie sich tiber
ein intensives Marx-Studium hinaus die literarischen und philosophischen
Schliisselwerke der griechischen Antike angeeignet, wobei vor allem Platon seit
den Tagen ihres Griechischunterrichtes der wohl wichtigste Gesprachspartner
war.® In der Unterredung mit Trotzki unterstreicht sie ihre Sympathie fiir den
Marxismus als theoretischen Entwurf, kritisiert aber die Manifestation in Gestalt
des sowjetischen Kommunismus seit der Oktoberrevolution 1917. Die revolutio-
ndre Abkehr von den alten Ordnungsméchten hat ihrer Beobachtung nach nicht
zu einem wirklichen Arbeiterstaat gefiihrt, sondern zu einer totalen Staatsdikta-
tur. Thre marxistische Uberzeugung zeigt Risse, die auch Trotzki nicht verborgen
bleiben. Dieser begegnet den kritischen Suchbewegungen der jungen Frau mit
dem apologetischen Gestus eines Glaubenswichters, der eine vermeintlich sa-
krosankte Weltanschauung in Frage gestellt sieht: ,Warum bezweifeln Sie al-
les?“” Der Dissens mit Trotzki hat allerdings die intellektuellen Zweifel in ihr
verstarkt. Erhellend ist fiir sie ein Aufenthalt in Portugal, bei dem sie die Frauen
einfacher Fischer bei der Ausiibung ihrer Frommigkeitstraditionen erlebt. An-
lasslich einer Prozession hort sie die tiberlieferten Gesdnge der religiosen Volks-
tradition und kommt dabei zu einem tiberraschenden Resultat: , Dort hatte ich
plotzlich die Gewifheit, dal das Christentum vorziiglich die Religion der Skla-
ven ist, und daf} die Sklaven nicht anders konnen als ihm anhdngen, und ich
unter den iibrigen.“® Bei ndherer Betrachtung erwies sich das Christentum als
diejenige Tradition, die ihren eigenen Intentionen auf tiefere Weise entsprach,
als sie dies vom Marxismus erhofft hatte.

Diese grundsitzliche Bereitschaft, dem Gegensidtzlichen mit der groftmogli-
chen intellektuellen ,Aufmerksamkeit” zu begegnen, ist fiir S. Weils gesamtes
philosophisches Denken, aber auch fiir ihre eigene Lebenspraxis kennzeichnend.
Von daher hat sie sich nicht nur auf die griechische Antike sowie die rationalis-

6 Vgl. M. C. Meaney, Briicken zum Ubernatiirlichen. Simone Weil iiber das Bose, den Krieg und die Religion.
Mainz 2018, 99.

7 Vgl. R. Wimmer, Vier jiidische Philosophinnen. Rosa Luxemburg, Simone Weil, Edith Stein, Hannah
Arendt. Leipzig 21999, 157f. — Die Begegnung wurde von der Philosophin in Form eines Gesprachs-
protokolls festgehalten, vgl. S. Weil, Gesprdich mit Trotzki (1933), in: dies., Die Person und das Heilige.
Uber Occitanien. Gespriich mit Trotzki. Mit einem Beitrag von Giorgio Agamben. Wien 2018, 99f.,
hier: 100.

8 S. Weil, Zeugnis fiir das Gute (1942), zit. nach: O. Betz (Hrsg.), Simone Weil. Aufmerksamkeit fiir das
Alltdgliche. Ausgewdihlte Texte zu Fragen der Zeit. Miinchen 31994, 122.

387



Reflexion

tische und kritische Denktradition des neuzeitlich-modernen Europas bezogen,
sondern auch dgyptische Quellen studiert, sich intensiv der indischen Philoso-
phie, dem Taoismus und vor allem der Zen-Tradition zugewandt und sich dari-
ber hinaus stark fiir die gnostischen Denkstromungen der Spéatantike interes-
siert.” Das hat sie nicht davon abgehalten, eine eigene Position zu entwickeln,
die sich aus den Quellen der biblischen Offenbarungstradition und der christ-
lichen Mystik speist. Das , gegensitzliche Denken” bei Simone Weil ist nicht als
Synkretismus oder Relativismus zu verstehen, sondern als bestandige kommuni-
kative und meditative Ubung der philosophischen Vernunft.!® In ihren Schrif-
ten, die sie bis zu ihrem frithen Tod verfasst hat, tritt ihre Ausleuchtung des
»Gegensatzes” nicht als eigenstandige Theorie hervor, dafiir umso mehr als Hal-
tung und Anspruch an das eigene Denken. Vor allem in ihren Cahiers ist das
Gegensatzdenken als permanente Ubung thematisch.!!

Das Gegensatz-Denken als ,Lese“-Ubung

Der Topos des ,Gegensatzes” ldsst sich in Weils Gesamtwerk als Schliisselmeta-
pher nachweisen, die allerdings gleichrangig neben anderen Metaphernfeldern
steht. Dazu gehoren physikalische Metaphern wie ,Schwerkraft”, ,Hebel”, ,Me-
chanismus” oder ,Energie”, aber auch organische wie die ,, Wurzel”, die sie ge-
gen Ende ihres Lebens zum Hauptthema eines philosophischen Werkes macht.'
Dartiiber hinaus sieht Weil im , Lesen” das addquate Bild fiir den Zugang des er-
kennenden Subjektes zur Wirklichkeit.!* Mit der Metapher des Lesens ist der
Vorschlag fiir eine mehrdimensionale Wirklichkeitsdeutung verbunden, durch
die sich eindimensionale Engfiihrungen wie der Materialismus oder Naturalis-
mus von vornherein vermeiden lassen: , Die Welt ist ein Text mit mehreren Be-
deutungen, und durch eine Arbeit geht man von einer Bedeutung zu einer an-
deren iiber. Eine Arbeit, an der der Korper immer Anteil hat; genauso, wie wenn
man das Alphabet einer Fremdsprache lernt, dieses Alphabet durch das Schrei-
ben der Buchstaben in die Hand dringen muf3.“!*

9 Ihre Auseinandersetzung mit der Zen-Tradition wurde vor allem durch ihr Studium der von Teitaro
Suzuki verfassten Essays inspiriert; vgl. dazu Cahiers 3, 43f.

10 Zur philosophiegeschichtlichen Einordnung vgl. W. Beierwaltes, Art. Gegensatz I, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie. 12 Bde. sowie ein Erganzungsband mit Register. Darmstadt 1971ff.,
Bd. 3, 105-117.

11 Zu Weils Methode des Gegensatz-Denkens vgl. M. C. Meaney, Briicken zum Ubernatiirlichen, 30f.,
Anm. 11 [s. Anm. 6].

12 S. Weil, Die Verwurzelung. Vorspiel zu einer Erkldrung der Pflichten dem Menschen gegeniiber. Aus dem
Franzosischen tibers. v. M. Schneider. Ziirich 2011.

13 Zum Stellenwert des ,Lesens” (,lecture”) vgl. R. Kithn, Leere und Aufinerksamkeit. Studien zum Offen-
barungsdenken Simone Weils. Dresden 2014, 86-92; M. C. Meaney, Briicken zum Ubernatiirlichen, 97,
Anm. 112 [s. Anm. 6].

14 Cabhiers 1, 182f.

'S

388



Simone Weil

Die Lesetibung darf von keiner Wirklichkeitsdimension absehen: ,In allen Er-
scheinungen lesen, dafl die Welt existiert. In allen Erscheinungen Gott lesen.
Nichts Geringeres.“!> Weils Philosophie versteht sich als Vorschlag, die eigenen
Denkvoraussetzungen permanent zu iberpriifen. Dem Indifferentismus erteilt
sie dabei allerdings eine klare Absage.!° Thre Philosophie ist ndamlich kein Kon-
zept der weltanschaulichen Neutralitdt, sondern ein Denken der engagierten
Entschiedenheit. Voltaire hatte gefragt, ob nicht die Religionen und ihr jewei-
liger Rekurs auf vermeintlich letzte Wahrheiten jede Gesellschaft zwangsldufig
in den ,Fanatismus” treiben miissten.'” Weil argumentiert genau andersherum,
indem sie den anti-ideologischen Impuls ihres Denkens aus dem Bezug zum
Gottlichen bzw. zum , Ubernatiirlichen” ableitet. Jedes absolute Urteil, sei es nun
religioser, philosophischer oder wissenschaftlicher Natur, resultiert aus einem
Selbstmissverstindnis des urteilenden Subjektes. Es handelt sich jeweils um die
schlechte ,Nachahmung des gottlichen Urteils, dessen wir nicht fdhig sind“s.

Das bedeutet fiir eine Kultur der Kontroverse: Die in einem gesellschaftlichen,
kirchlichen oder philosophisch-wissenschaftlichen Diskurs auftretenden Gegen-
satze werden von Weil nicht als Betriebsunfélle, sondern als mogliche Motoren
der Verstindigung betrachtet. In ihren Cahiers findet sich ein dreiteiliges Sche-
ma, in dem die Lesetibung des Gegensatzdenkens als kooperative und produk-
tive Erkenntnisform skizziert wird. In die linke Spalte hat die Autorin die Stich-
worte eingetragen: ,Innere Stille. Anhalten. Bewegungslosigkeit.” In der mitt-
leren Spalte steht: ,Nicht verdndern. Zeit. Die anderen.” Die rechte Spalte ent-
halt die ausfiihrlichere Leseanweisung: ,Ein weiteres: der Zweifel. Was man
denkt, wenn man sich sagt: was ich denke, ist vielleicht ganz falsch. Aber in je-
der Erscheinung den Zweifel lesen.“!?

Um zu hoheren Einsichten zu gelangen, ist der dem eigenen Denken entge-
gengesetzte Standpunkt nicht als Hindernis zu betrachten. Im Gegenteil: ,Die
Wechselbeziehungen von Gegensidtzen sind wie eine Leiter. Jede hebt uns auf
eine hohere Ebene, wo das Verhiltnis zu Hause ist, das die Gegensatze vereint.“2°
Das aktive Ausschalten des gegensitzlichen Gedankens fiihrt also nicht dazu, die
Scala der Erkenntnis zu erklimmen. Ignoranz fithrt im Gegenteil zu Eskalationen

15 Ebd., 207.

16 Cahiers 2, 258: ,,Das Problem der Indifferenz ist ein falsches Problem. Absurd. Genauso wie ein
sitzender und meditierender Weiser oder ein kniender und betender Heiliger nicht die gleiche Kor-
perhaltung wie ein normaler sitzender oder kniender Mensch hat, genausowenig haben sie dieselbe
Haltung in ihren Beziehungen zu den Menschen und der Gesellschaft, ohne indes eine Wahl tref-
fen zu miissen.”

17 Vgl. Voltaire, Art. Fanatismus, in: ders., Voltaiere. Philosophisches Taschenwdrterbuch. Nach der Erst-
ausgabe von 1764 erstmals vollst. ins Deutsche tibers. v. A. Oppenheimer. Nachwort v. L. Moland.
Hrsg. v. R. Bauer. Stuttgart 22020, 213-216.

18 Cabhiers 2, 146.

19 Cahiers 1, 206.

20 Cabhiers 3, 72.

389



Reflexion

der Gewalt und des Terrors. An anderer Stelle in ihren Cahiers deutet sie auch
das Phdanomen des Krieges von der Metapher des Lesens her: ,Der Krieg ist eine
Art und Weise, Menschen eine andere Lesart der Empfindungen aufzuerlegen,
ein Einwirken auf die Einbildungskraft des anderen.“?! Aufierhalb der Kriegs-
zeiten gibt es sublimere Formen der Gewalt, die aber allesamt in einer intellek-
tuellen oder spirituellen Legasthenie griinden. So fiihren in Weils Analyse alle
ideologischen Versuche, ,jemanden dazu zwingen, sich selbst so zu lesen, wie
man ihn liest” in die ,Sklaverei”. Und die narzisstische Obsession, die ,anderen
[zu] zwingen, einen selber so zu lesen, wie man sich selbst liest”, nennt sie eine
feindliche ,Eroberung”. Dazu bedarf es keiner Waffen, sondern einzig des Me-
chanismus des ,Aneinandervorbeiredens”.?> Somit erweist sich der Diskurs, aber
auch die alltdgliche Lebenspraxis als ein bestindiges Ubungsfeld der Relecture:
»Standig bereit sein, gelten zu lassen, daf} ein anderer etwas anderes ist als das,
was man liest, wenn er da ist (oder wenn man an ihn denkt). Oder eher: in ihm
auch (und stdndig) lesen, daf er sicher etwas anderes ist, vielleicht etwas ganz
anderes als das, was man in ihm liest.“?

Im Unterschied etwa zu der von J. Habermas spater entwickelten Diskurs-
ethik besteht Weil auf einer metaphysischen und religidosen Fundierung ihres
Ansatzes: ,,Den Néchsten lieben wie sich selbst setzt voraus, in jedem Menschen
dieselbe Verbindung aus Natur und tibernatiirlicher Berufung zu lesen.“?* Nicht
nur die Begegnung mit dem Anderen (was immer auch weiblich zu denken ist),
sondern die Auseinandersetzung mit dem Gegensatzlichen im Anderen kann zu
einer Transzendenzerfahrung fithren: , Das ist die letzte Sprosse der Leiter. Hier
kénnen wir nicht mehr hoher steigen, wir miissen schauen, warten und lieben.
Und Gott steigt herab. So ist es fiir das Denken und fiir das Handeln, fiir das
Wahre und das Gute.“*

Theologische und kirchliche Ubungsfelder

Welche Anregungen lassen sich aus den Aufzeichnungen der Philosophin fiir
eine Kultur der Kontroverse im kirchlich-theologischen Kontext gewinnen?
Mehr denn je wird die fehlende Etablierung einer tragfahigen Streitkultur als
Defizit der christlichen Kirchen diskutiert.?® Weil hitte es zweifellos als Kultur-

21 Cabhiers 1, 183.

22 Ebd., 210.

23 Ebd., 211.

24 Cabhiers 2, 214. — Vgl. im Unterschied dazu das Verstandigungsparadigma bei ]J. Habermas, Der philo-
sophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen. Frankfurt/M. 51996, 346f.

25 Cabhiers 3, 72.

26 Vgl. B. A. Zimmermann, Die Kirchen und ihre fehlende Streitkultur, in: NZZ vom 07.03.2018, URL:
https://www.nzz.ch/meinung/die-kirchen-und-die-streitkultur-1d.1355862 (Stand: 01.09.2021).

390



Simone Weil

leistung honoriert, wenn es einer Glaubens- oder Diskursgemeinschaft gelingt,
dass in den eigenen Reihen Gegensidtze nebeneinander bestehen koénnen und
Mitglieder nicht gegeneinander polemisieren oder iibereinander in Abwesenheit
der Betreffenden abschitzige Reden fiihren.?” Diesen Kulturschritt hat so man-
ches Kirchengremium noch vor sich, was alle Weihestufen, pastorale Berufs-
gruppen und sonstige haupt- und ehrenamtlichen Gliederungen einschlieft.
Die Philosophin geht insofern noch einen Schritt tiber diese Minimalbestim-
mungen hinaus, als sie das Durchdenken und Durcharbeiten des Gegensatzli-
chen fiir eine notwendige philosophische und geistliche Ubung aller Beteiligten
hilt. Das besagt konkret, dass vor jeder Verstindigung das je eigene Wahrheits-
verhiltnis zu tiberpriifen ist. Als Philosophin sind ihr absolute Wahrheitsan-
spriiche von Grund auf suspekt, ohne dass sie damit an der Wahrheitsfdhigkeit
des Denkens oder der Kommunikation zweifelt. Aber jede auf menschliche Wei-
se formulierte Wahrheit bleibt eine Anndherung an die gottliche Wahrheit. Von
daher ist in jeder menschlichen Denk- und Redepraxis die gegensatzliche Positi-
on willkommen zu heifien, denn ,,einzig der Widerspruch 148t uns erfahren,
dafd wir nicht alles sind“?8. Die franzosische Denkerin, die in der christlichen
Tradition durchaus bewandert war, hitte sich an dieser Stelle durchaus Ignatius
von Loyola anschlieBen kénnen. Der Verfasser der Geistlichen Ubungen war be-
kanntlich der Auffassung, ,dass jeder gute Christ bereitwilliger sein muf3, die
Aussage des Ndchsten zu retten, als sie zu verurteilen“?°. Dieses geistlich moti-
vierte Denken vom Anderen her schlief3t die liebevolle correctio fraterna ein. Bei
Simone Weil hingegen steht in der Begegnung mit dem gegensatzlichen Denken
die permanente Selbstkorrektur im Vordergrund. Sie ist aus ihrer Sicht die condi-
tio sine qua non jeder weiteren fruchtbaren Diskursanstrengung. Denn fiir sie
spiegelt sich in jeder inhaltlich vertretenen Position im besten Fall ein zentraler
Aspekt der Wahrheit, aber ,genauso schliefdt jede Wahrheit einen Widerspruch
ein”.*® Da die Wahrheit und das Gute fiir die begeisterte Platon-Leserin im Abso-
luten angesiedelt sind, kdnnen sie in allen uns moglichen Reflexionen oder Ma-
nifestationen nur bruchstiickhaft erreicht werden. Erforderlich ist also eine per-
manente epistemische Selbstbegrenzung. Das schliefit nach Weils Uberzeugung
fiir eine Glaubensgemeinschaft wie die katholische Kirche die Formulierung von
Dogmen oder anderen lehramtlichen Aussagen keineswegs aus, aber das inter-

27 Zur Frage der christlichen Streitkultur vgl. H. Kigler, Streiten lernen. Von der Rivalitit zur Kooperation
(Ignatianische Impulse, Bd. 56). Wiirzburg 2012; ders. Ignatianische Streitkultur. Regeln fiir konstruk-
tives Streiten. Zur Lebensweise der GCL, in: Werkheft GCL 2/2015, 8-11. — Zu den ethischen Standards
gelingender Kollegialitdt im therapeutischen Kontext vgl. EASC (European Association for Supervi-
sion and Coaching), Ethikrichtlinien. Kurzfassung. Deutsch-englisch. Berlin 2017.

28 Cabhiers 3, 71.

29 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen Nr. 22, in: ders., Griindungstexte der Gesellschaft Jesu (Deut-
sche Werkausgabe, Bd. II). Wiirzburg 1998, 108.

30 Cahiers 3, 70.

391



Reflexion

konfessionelle, interreligiose und interkulturelle Lerngesprach notwendigerwei-
se ein.*! Das erinnert an eine von Jaspers formulierte Maxime, die sich auch die
Franzosin ohne ndhere Kenntnis seiner Schriften durchaus hétte zu eigen ma-
chen konnen: ,Wahrheit beginnt zu zweien.”*? Eine solche Grundhaltung aber
setzt eine Selbstrelativierung ohne Abgleiten in einen Relativismus voraus. Auch
und besonders die gldubige Vernunft sollte sich durch das gegensitzliche Den-
ken, durch Antithesen oder Zuspitzungen intellektuell herausfordern lassen.
Weil ist fest davon tiberzeugt: ,Alle Irrtiimer sind zu etwas niitze. Viel interes-
santer als das ,anathema sit’ ist es, zu beschreiben, wozu.“3* Die Tatsache, dass
vom kirchlichen Lehramt bestimmte spirituelle Erfahrungen und Einsichten mit
dem Verdikt , anathema sit“ als undogmatisch abgelehnt werden, erschwert ihr
personlich den Zugang zum katholischen Glauben und verhindert letztlich
auch ihre Taufe. Doch gilt ihre Kritik nicht nur dem offiziellen Lehramt der Kir-
che. Auch die wissenschaftliche Theologie nimmt sie davon nicht aus, wenn sie
schneidend konstatiert: ,,Die philosophische Reinigung der katholischen Reli-
gion hat nie stattgefunden. Um sie durchzufiihren, muff man drinnen und drau-
Ren stehen.“** Zweifellos hitte sie die Offnungsperspektiven des Zweiten Vatika-
nischen Konzils begriifdt, wire in ihrer eigenen Kirchenvision vermutlich noch
weiter gegangen, wie sie bereits 1942 notiert: , Es gentigt, dal die Funktion der
Glaubensbewahrung auf sich selbst beschrankt bleibt. Daf$ die Kirche das Dog-
ma festlegt, doch ohne Sanktionen zu verhdngen. Daf} sie die Sakramente be-
reithdlt. Daf$ sie zur Eingebung verhilft.”3s

Weils eigene Bereitschaft, iiber Schulbildungen und Denkschablonen hinaus-
zudenken, konnte auch heutige kirchlich-theologische Diskurse befruchten.
Das gilt nicht zuletzt fiir den in Deutschland begonnenen ,Synodalen Weg“.
Die Philosophin hitte vermutlich am bisher bekannt gewordenen Verlauf in
allen kirchenpolitischen ,Lagern” das Fehlen einer Bereitschaft zum , gegensatz-
lichen Denken” kritisiert. Empfohlen hitte sie als konkrete Ubung die Haltung
der ,Nicht-Dualitat”, die sich immer wieder von den Fixierungen auf eigene
gedankliche Konzepte befreit.*®* Wer umgekehrt das strategische Durchsetzen

31 Der Einfluss der Zen-Tradition macht sich besonders in Weils Thematisierung des Gegensatzlichen
bemerkbar; vgl. dazu Cahiers 3, 42ff.

32 K. Jaspers, Einfiihrung in die Philosophie. Ziirich 1950, 117.

33 Cahiers 2, 160.

34 Ebd., 260. - Vgl. auch ihre Kritik am theologischen, vorwiegend neuscholastisch gepragten Schul-
betrieb ihrer Zeit, in: Cahiers 3, 368: , Theologische Diskussion — grofitenteils durch Abwesenheit
philosophischer Urteilskraft verursacht, die es erlauben wiirde zu erkennen, wo die Gegensitze zu-
gleich wahr (oder falsch...) sind.”

35 Cahiers 3, 318. — Thre Kritik bezieht sich selbstredend auf die lehramtlichen Aulerungen, die ihr bis
dahin in der katholischen Dogmatik und der apologetischen Schulbuchtheologie begegnet sind.
Sie hitte zweifellos die Weiterentwicklungen des kirchlichen Selbstverstindnisses durch das Zweite
Vaticanum gutgeheifien.

36 Vgl. M. C. Meaney, Briicken zum Ubernatiirlichen, 103f. [s. Anm. 6].

392



Simone Weil

der eigenen Position oder medienwirksame Kommunikationsabbriiche initiiert,
lauft Gefahr, dass der eigenen Aufmerksamkeit wesentliche Wahrheitselemente
entgehen.

Weils Beitrag besteht an dieser Stelle nicht in der Entfaltung eines Kommu-
nikationsmodells, sondern in der Einstimmung auf eine wahrheitsorientierte
Kommunikation, die in den Kommunizierenden beginnt. Daher ihre Frage, wo
denn die Gegensidtze eigentlich auftreten. Im Gesprdch mit der Zen-Tradition
kommt sie zu der Einsicht, dass die Widerspriiche und Spannungen zundchst im
suchenden Denken selbst auftreten.’” Thre Ubungsanleitung lautet: ,Den Wider-
spriichen, die uns gegeben sind, in unserem Inneren einen anderen Platz zuwei-
sen.”?® Hans Urs von Balthasar hat vor Jahrzehnten seinem Pladoyer fiir einen
schristlichen Pluralismus” die These vorangestellt, dass die ,Wahrheit sympho-
nisch” sei.?* Die Philosophin Simone Weil setzt noch einen Schritt davor an,
namlich beim diskursiven und meditativen Stimmen der Instrumente. Als geist-
liche Ubung empfiehlt die Philosophin: ,Warum hat man niemals Gesprich zu
zweit oder zu dritt (von Beichte und Seelsorge einmal abgesehen) unter die reli-
giosen Ubungen aufgenommen; keine Unterhaltungen, sondern Gespriche, die
mit grofitmoglicher Konzentration und Aufmerksamkeit gefiihrt werden? Das
wadre vielleicht (zumindest fiir die, die eine entsprechende Berufung haben), ge-
nausoviel wert, wie das Beten des Breviers.“#° Simone Weils Vision einer Kultur
der Kontroverse beginnt bei der Selbst-Kultivierung aller am Diskurs Beteiligten.
Darin erweist ihre philosophische Provokation auch ihr geistliches Potential.

37 Vgl. Cahiers 3, 45.

38 Ebd., 44.

39 Vgl. H. U. von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus.
Einsiedeln 22008.

40 Cabhiers 2, 155.

393



