
Was ist Berufung?
Eine Reflexion im Anschluss an das Zweite Vaticanum

Eines der wesentlichen Kennzeichen unserer Zeit ist die mit der Globalisierung 
einhergehende Pluralisierung der Gesellschaften. Die globalisierte Welt ist eine 
zutiefst plurale Welt, in der die Selbstverständlichkeit von Werten, Selbst- und 
Weltdeutungen einer massiven Infragestellung durch die Begegnung mit dem 
Anderen gewichen ist. 

Die Erfahrung solcher Veränderung bewirkt Entsicherung: Das Gerüst vor-
gegebener identitätsstabilisierender Faktoren wird brüchig. Das macht die Frage 
unumgänglich, wie Subjekte auch unter diesen ent- und häufig verunsichern-
den Bedingungen eine stabile Identität ausbilden können. Angesichts großer so-
ziokultureller und politischer Veränderungen treten Fragen in den Vordergrund 
wie: Was macht meine oder unsere Identität aus? Wer bin ich? Wer sind wir? 
Nach welchen Kriterien kann ich oder können wir diesbezüglich die richtigen 
Entscheidungen treffen? 

Subjekte, die in einem christlichen oder gar dezidiert institutionell-kirchli
chen Bezugsrahmen ihre Identität bilden, erleben diese Situation noch einmal 
in einer spezifischen Weise: Sie befinden sich schon seit mehreren Jahrzehnten 
zunehmend in einer Situation der Entsicherung. Was sie im Rahmen ihrer reli-
giösen Sozialisation vielleicht noch als selbstverständlich wahrnehmen konn-
ten, steht neben anderen religiösen und nicht-religiösen Optionen der Lebens-
gestaltung und verliert so seine Selbstverständlichkeit. Der Glaube und seine 
kirchliche Gestalt sind Relativierungstendenzen ausgesetzt. Diese zu verarbeiten, 
ist eine der zentralen Herausforderungen für gläubige Menschen in unserer Zeit. 

Die hier vertretene Hauptthese besagt: Wer sein Leben aus dem christlichen 
Glauben heraus gestaltet, erfährt den entsichernden Pluralismus nicht nur in 

Benedikt Poetsch | Hattingen

geb. 1987, Dr. theol., Pastoralassistent 
im Bistum Essen

benedikt.poetsch@bistum-essen.de

Reflexion

394



1	 Dieser Artikel referiert wesentliche Einsichten der im Frühjahr 2020 veröffentlichten Dissertation 
des Autors Identität als Berufung. Eine subjektivitätstheoretische Erschließung der Berufungsthematik im 
Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil. Würzburg 2020.

2	 E. Young, Conjectures on original composition. In a letter to the author of Sir Charles Grandison. London 
1759, 42: „Born Originals, how comes it to pass that we die Copies?“ (Herv. im Original)

3	 C. Taylor, Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt/M. 2012, Titel des 13. Kapitels.
4	 Mit dieser und der folgenden Feststellung schließe ich mich an die Beobachtungen C. Taylors in 

seinem Buch Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Frankfurt/M. 2012 an. Vgl. 
zur Entstehung dieser Haltung insbesondere die Ausführungen über die „Wende zum Expressivis-
mus“ in Kapitel 21.

einer spezifischen Weise als Herausforderung für die Identitätsbildung. Vielmehr 
hält der Glaube auch eine spezifische Option zur Bewältigung dieser Herausforde-
rung bereit. Diese Option eröffnet sich in der theologischen Rede von Berufung: 
Im christlichen Glauben daran, dass Gott Menschen beruft, liegt eine Möglich-
keit gelingender Identitätsbildung. Dieser Glaube hat uns gerade angesichts der 
besonderen identitätstheoretischen Herausforderungen der Gegenwart etwas zu 
sagen. Dazu zählt nicht nur die skizzierte Situation der Entsicherung, sondern 
auch das Grundverständnis, das Menschen heute gemeinhin von sich selbst als 
Subjekten haben. Dieses Subjektverständnis soll im Folgenden näher beschrie-
ben und dann, im Rückgriff auf das Vaticanum II, berufungstheologisch reflek-
tiert werden.1 

Subjektivitätstheoretische Grundlinien

Edward Young hat die bekannte Wendung formuliert: „Wir werden als Originale 
geboren – wie kommt es, dass wir als Kopien sterben?“2 Dieser Satz passt sehr gut 
zur Mentalität vieler Menschen heute: Wir leben in einem „Zeitalter der Authen-
tizität“3, in dem es für viele Menschen (zumindest in der westlichen Welt) sehr 
wichtig ist, dass ihr Lebensstil in einer unverfälschten Weise ihr Selbstsein aus-
drückt. Wir wollen so leben, wie es zu uns individuell passt. Die meisten heute 
lebenden Menschen, wenigstens in der westlichen Hemisphäre, werden es in 
diesem Sinn für eine gelingende Identitätsbildung als unabdingbar einstufen, 
dass sie ihre Lebensführung als authentisch wahrnehmen können.4 Allerdings 
werden die wenigsten Zeitgenossinnen und -genossen in unserer Kultur den 
christlichen Glauben als hilfreich wahrnehmen, um die eigene Subjektivität in 
dieser Weise zu entfalten. Im Gegenteil: Er scheint – gerade in den kirchlichen 
Formen seiner Vermittlung – einer authentischen Lebensführung entgegenzuste-
hen, weil er die Menschen mit einer von außen auf sie zukommenden Offenba-
rung konfrontiert, die mit den wichtigen Fragen ihres Lebens – vermeintlich – 
nichts zu tun hat. Dagegen spricht das Zweite Vatikanische Konzil in einer Weise 
über Berufung, die für Menschen auf der Suche nach der Herausbildung einer 
authentischen Identität heute eine plausible Orientierung bieten kann.

395

Berufung



5	 Vgl. dazu C. Taylor, Quellen des Selbst, v.a. Kapitel 8. Vgl. auch ders., Ein säkulares Zeitalter, 793 
	 [s. Anm. 3]: „Die heutige Ethik der Authentizität hat also eine lange Vorgeschichte. Und wenn wir 

diese Vorgeschichte betrachten, wird sichtbar, daß sie ihren Ort im Rahmen einer umfassenderen 
Kritik des abgepufferten, disziplinierten und vor allem auf instrumentelle, rationale Kontrolle be-
dachten Selbst hat.“

6	 Ebd., 54.
7	 Vgl. H. J. Pottmeyer, Die zwiespältige Ekklesiologie des Zweiten Vaticanums – Ursache nachkonziliarer 

Konflikte, in: TThZ 92 (1983), 272–283.

Ein zweiter gewichtiger Aspekt gegenwärtigen Subjektdenkens ist die Fähigkeit 
von Subjekten zu instrumenteller Weltgestaltung. Für das Verständnis dieser Li-
nie des subjektivitätstheoretischen Diskurses ist es wichtig, zu wissen, welchen 
geistesgeschichtlichen Ursprung die starke Betonung des Authentizitätstopos 
hat. Sie entspringt einer Gegenbewegung zu dem, was der Philosoph C. Taylor 
immer wieder als Desengagement bezeichnet.5 Subjekte gelten in der Neuzeit 
„nicht mehr als offen, porös und einer Welt der Geister und magischen Kräfte 
ungeschützt ausgeliefert“6. Vielmehr haben sie die Fähigkeit, sich von der Welt 
zu distanzieren und sie aktiv zu gestalten: Als ein Wesen, das sich zu sich selbst 
und seiner Umwelt kritisch in Distanz zu setzen vermag und genötigt ist, sich 
dazu frei zu verhalten, erfährt sich der Mensch als selbstwirksam.

Es lässt sich zeigen: Der Berufungsbegriff wird in einschlägigen Texten des 
Vaticanums II so verwendet, dass darin auch diese subjektivitätstheoretische Li-
nie aufgenommen und theologisch verarbeitet ist. 

Beide genannten Linien prägen die Selbstdeutung heute lebender Menschen 
als Subjekte. Zugleich stehen sie oft in Widerspruch zueinander, ist doch die Be-
tonung des Authentizitätsgedankens philosophiegeschichtlich als Gegenbewe-
gung zur einseitigen Fokussierung auf die Einordnung des Menschen als maître 
et possesseur de la nature (Descartes) auf den Plan getreten. Auch im Hinblick auf 
den Berufungsbegriff ist zu bedenken, dass beide hier nachgezeichneten Linien 
in ihm zur Geltung kommen und daher in ihrem berufungstheologischen Zuei-
nander bestimmt werden müssen.

Berufung und Subjektivität im Vaticanum II

Berufung lässt sich im Anschluss an das Vaticanum II theologisch so verstehen, 
dass sie von Subjekten, die – unter den skizzierten neuzeitlichen Vorzeichen – 
auf der Suche nach einer gelingenden Identitätsbildung sind, als überzeugende 
Option betrachtet werden kann. Gemäß einer Konzilsdeutung von Herman Jo
sef Pottmeyer führte das Vaticanum II die Entdeckung der Subjekthaftigkeit der 
Kirche, wie sie im Vaticanum I begann, fort.7 Das Vaticanum I betonte, dass 
Gott seinen Heilswillen über die Vermittlung durch kirchliche Subjekte bezeu-
gen lassen will, die zu heilsgeschichtlichen Akteuren werden (im Fokus stand 
hier der Papst). Das Vaticanum II knüpfte daran an, hob nun aber die Subjekt-

Reflexion

396



8	 Vgl. LG 1: „Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug 
für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit.“

haftigkeit aller Gläubigen hervor. Daher wird die Kirche als ganze in der Kirchen
konstitution Lumen gentium (LG) als sakramental verstanden.8 Das bedeutet: Al-
len Gläubigen kommt eine je spezifische Form der Partizipation an der univer-
salen Heilssendung der Kirche zu. In textgeschichtlichen Untersuchungen zu 
LG lässt sich zeigen, dass die Einführung des Berufungsbegriffs in LG genau die-
sem Kontext entsprang. Über das Zitat 1 Petr 2,4–10 (vgl. LG 10) hielt der Be-
griff Einzug in die Kirchenkonstitution und wurde dann in diesem Sinn aus-
buchstabiert. 

Gegenüber früheren lehramtlichen Weisen der Begriffsverwendung bedeutet 
dies eine auffällige Weitung. Zuvor hatte man den Begriff hauptsächlich auf 
Priester und Ordensleute bezogen. Der Begriff wurde überdies stärker ausgewei-
tet: Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes (GS) verwendet den Berufungsbe-
griff in einem allgemein anthropologischen Sinn. So ist in diesem Dokument 
etwa die Rede von der „hohen Berufung des Menschen“ (GS 3). Der Begriff wird 
dabei inhaltlich eng verknüpft mit dem anthropologischen Topos der menschli-
chen Würde und dem Theologumenon der Gottebenbildlichkeit.

Betrachtet man diesen Befund vor dem Hintergrund der These Pottmeyers, 
so ergibt sich eine enge Verknüpfung zwischen Berufungstheologie und subjek-
tivitätstheoretischer Deutung des jüngsten Konzils: Die Menschen allgemein 
wie auch die Christinnen und Christen im Speziellen finden sich gerade durch 
die Verwendung des Berufungsbegriffs als Subjekte bezeichnet. In einem spezi
fisch theologischen Sinn werden sie dadurch als heilsgeschichtliche Akteure 
qualifiziert: Den Christgläubigen kommt auf Grund von Taufe und Firmung 
subjekthafte Würde zu. Gott möchte mit ihnen als Subjekten bei der Durchset
zung seines Heilswillens kooperieren; das lässt sich durch die verschiedenen 
kirchlichen Gestalten von Berufung (Laien, Priester, Ordensleute) durchdekli-
nieren. Die Partizipation an der universalen Heilssendung der Kirche schließt 
mit ein, dass jeder Christ und jede Christin von Gott eine Berufung dazu erhält, 
dass er oder sie also als Subjekt ernstgenommen und in die Beziehung zu Gott 
als Heilszeuge hineingenommen ist. In GS wird der Subjektgedanke eingeholt 
über die Anerkennung der Würde des Menschen als Gottes Ebenbild, das sich 
gerade in dieser Subjekthaftigkeit als von Gott berufen erweist.

Berufung und Identität 

Die These, dass Berufung und Subjektivität eng zusammengehören, lässt sich so 
konkretisieren: Berufung meint das Hineinfinden eines Subjekts in eine gelin-
gende Identitätsbildung in der Gemeinschaft mit Gott. Inwiefern hat nun eine 

397

Berufung



9	 C. Taylor, Quellen des Selbst, 124 [s. Anm. 4].
10	 Ebd., 56.
11	 Ebd., 178.
12	 Ebd., 184.

subjektivitätstheoretische Erschließung von Berufung etwas mit der Frage nach 
menschlicher Identität zu tun? Zur Beantwortung dieser Frage ist zunächst kurz 
zu erläutern, wie Charles Taylor den Begriff der Identität in sein Verständnis 
von Subjektivität einbaut. Es zeigt sich, dass sein Ansatz gut mit dem Berufungs-
begriff des Vaticanums II verknüpfbar ist. 

Die Identität und das Gute
Entscheidend für Taylors Identitätsverständnis ist die Bestimmung des Verhält-
nisses zwischen der Identität und dem Guten: Wir werten bestimmte Güter als 
besonders wichtig. Von solchen qualitativen Unterscheidungen hängt es ab, wie 
wir uns selbst als Subjekte verstehen und wie wir handeln. Güter, die dabei für 
uns besonders wichtig sind, nennt Taylor „Hypergüter“9. Welche Güter wir beja-
hen und vor allem, welche uns besonders wichtig sind, drückt aus, wie wir un-
sere Identität bestimmen: „Unsere Identität ist das, wodurch wir zu bestimmen 
vermögen, was für uns wichtig ist und was nicht.“10 Wie wir etwas gewichten, 
welche Bedeutung, welchen Wert wir ihm beimessen, das zeigt an und be
stimmt, wie wir uns selbst verstehen. Taylor spricht von den für die Identität 
konstitutiven Gütern auch als moralischen Quellen, das heißt als „etwas, was 
uns, wenn wir es lieben, die Kraft verleiht, gut zu handeln und gut zu sein“11.

Der Rahmen der Identität
Wir müssen als Menschen nicht nur im Sinne unserer Identität Entscheidungen 
für oder gegen bestimmte Hypergüter treffen. Diese Güter bewegen sich zwangs-
läufig in einem bestimmten Rahmen, von dem her sie plausibel werden. Natür-
lich ist es „überaus schwierig und problematisch für uns, das Gute zu artikulie-
ren“12. Dennoch kann die Identifikation mit den entscheidenden Lebensgütern 
nicht, wie es reduktionistische Theorien behaupten, willkürlich erfolgen. Es 
muss möglich sein, den Rahmen oder Horizont der Güter, in dem wir uns bewe-
gen, so zu artikulieren, dass unsere Haltungen, Positionierungen und Handlun-
gen sinnvoll erscheinen. Dass Menschen zum Beispiel bestimmte moralische 
Haltungen – wie allgemeines Wohlwollen, Achtung des Lebens, Wertschätzung 
des individuellen Glücks- und Erfüllungsempfindens, Toleranz – gutheißen, wol
len und können sie gerade nicht als willkürliche Setzungen betrachten. Sie hal-
ten es vielmehr für wahr, dass diese Güter wirkliche Güter sind. Aus dieser Über-
zeugung schöpfen sie moralische Kraft. Ginge man davon aus, dass die Setzung 
von Hypergütern eine willkürliche Angelegenheit ist, dann könnte man sich an-
gesichts der gleichen Gültigkeit oder Ungültigkeit dieser Güter nur gleichgültig 

Reflexion

398



13	 Ebd., 53.
14	 Vgl. H. J. Pottmeyer, Die zwiespältige Ekklesiologie, 283 [s. Anm. 7].
15	 M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg 1992, 66.

ihnen gegenüber verhalten. Noch weniger könnte man sie von anderen Men-
schen einfordern, die keineswegs von der Wichtigkeit dieser Güter überzeugt 
sind – wie es etwa im Blick auf die Menschenrechte geschieht. So heißt einen 
Rahmen oder Horizont artikulieren: „erläutern, wodurch unsere moralischen Re-
aktionen sinnvoll und verständlich werden“13. Insofern ermöglicht der Rahmen 
oder Horizont eine konstruktive Form der Identitätsbildung.

Trinitätstheologische Grundlage
Doch was hat das, was hinsichtlich der Identität von Subjekten deutlich gewor-
den ist, mit der Kirche zu tun? Es ist ja nicht gesagt, dass sich die genannten Li
nien neuzeitlichen Subjektdenkens ohne weiteres theologisch einholen lassen. 
Nach einer ekklesiologischen Verortung kann dann eine berufungstheologische 
Konkretisierung erfolgen, die an die Einsichten des Vaticanums II anschließt.

Hierbei lässt sich bei einer ekklesiologischen Grundüberzeugung des Vatica-
nums II ansetzen: Die Kirche versteht man nur richtig, wenn man sie trinitarisch 
sieht.14 Die Kirche ist insofern sakramental, als sie Anteil am Leben Gottes hat 
und dieses bezeugt. Das hat eine fundamentale Verwiesenheit der Kirche in all 
ihren Vollzügen auf die drei göttlichen Personen zur Folge. Medard Kehl formu-
liert es so: „Die trinitarische Signatur der Kirche wollte das 2. Vatikanische Kon-
zil neu ins Bewußtsein der Gläubigen heben; darum hat es gleich in den ersten 
vier Nummern der Kirchenkonstitution ‚Lumen Gentium‘ die Beziehung der Kir-
che zum dreifaltigen Gott sehr ausdrücklich entfaltet. Genau in dieser Beziehung 
sieht das Konzil das ‚Mysterium‘ der Kirche, ihren tiefsten theologischen Sinn: 
Durch die in Christus grundlegend geschehene und im Hl. Geist allen Menschen 
eröffnete Teilhabe am Leben der dreigestaltigen Liebe Gottes ist die Kirche dazu 
berufen und befähigt, als Bild und Gleichnis, ja als ‚Sakrament‘ dieser göttlichen 
Communio nun selbst Communio unter den Menschen zu sein, sowohl in ihrer 
eigenen gesellschaftlichen Gestalt wie auch im Dienst an der universalen Ver-
söhnung der Menschheit und der ganzen Schöpfung (LG 1).“15 

Die auf Christus und sein historisches Wirken als bleibenden Rekurspunkt 
verweisende Linie bindet die kirchliche Gestalt an offenbarungstheologisch be
gründete Vorgaben. Diese Dimension ist allerdings keine in sich abgeschlossene. 
Sie ist zunächst zu ergänzen um die Dimension des Vaters: Die kirchliche Ge-
meinschaft ist sein in der gemeinsamen Heilssendung geeintes Volk. Die Ergän-
zung um die Dimension des Heiligen Geistes wiederum zielt auf die je neue An-
eignung der Botschaft Christi.

399

Berufung



16	 H. J. Pottmeyer, Die zwiespältige Ekklesiologie, 283 [s. Anm. 7].

Diese drei Dimensionen sind aufeinander angewiesen: „Wird der Bezug zum Va-
ter vergessen, schwindet die gemeinsame Würde und Sendung aus dem Blick, 
die Grundlage der communio. Wird die Kirche nicht mehr als Leib Christi ver-
standen, bricht die communio der Ortskirchen und der Glaubenden auseinan-
der in die vielen, die sich gegeneinander auf den Geistbesitz berufen. Wird 
schließlich vergessen, daß die Kirche Tempel des Heiligen Geistes ist, erstarrt sie 
zu einer Hieratokratie, dem Zerrbild der communio.“16 

Berufungstheologische Synthese
Wie der Berufungsbegriff des Vaticanums II mit der Öffnung des Konzils für den 
Subjektgedanken verknüpft ist, habe ich bereits skizziert. Diese Skizze lässt sich 
jetzt auf ekklesiologisch-trinitätstheologischer Grundlage identitätstheoretisch 
ergänzen: Die pneumatozentrisch-charismatische Dimension von Berufung ist 
besonders mit dem Aspekt der Authentizität verknüpft. Denn dass die Identifi-
kation mit den Gütern einer bestimmten Berufung (also einer bestimmten Ent-
faltungsform heilsgeschichtlicher Subjekthaftigkeit) möglich wird, lässt sich als 
Wirken des Heiligen Geistes deuten. 

Die patrozentrisch-kommuniale Dimension korreliert besonders mit dem 
Gesichtspunkt der Würde des Subjekts: Die Identifikation mit den Gütern einer 
bestimmten Berufung erfordert ein Moment der Kooperation zwischen Gott 
und Mensch, bei welcher der oder die Berufene seine bzw. ihre eigene subjekt-
hafte, (welt-)gestalterische Kraft einbringt, aber auch mit Kraft ausgestattet und 
so ermächtigt und befähigt wird, seine bzw. ihre Sendung über das menschlich 
mögliche Maß hinaus zu erfüllen. Grundlage dafür ist die in Taufe und Firmung 
begründete gleiche Würde und Sendung aller Gläubigen als Kinder des einen 
himmlischen Vaters. 

Die christozentrische Dimension kann man besonders stark verbunden se-
hen mit dem Rahmen oder Horizont der starken Wertungen eines Subjekts: Die 
Identifikation mit bestimmten, als Lebensgütern erfahrenen Aspekten einer Be-
rufung ist nur dann tragfähig, wenn sie kohärent ist und nicht innere Wider-
sprüche beinhaltet, durch die sich die Identifikationen mit unterschiedlichen, 
einander widersprechenden Gütern wechselseitig blockieren. Als einen solchen 
Rahmen können gläubige Menschen den kirchlichen Boden erfahren, auf dem 
ihre Berufung wachsen kann.

Diese Zuordnungen sind nicht absolut zu setzen: Wie die drei göttlichen Per-
sonen voneinander unterschieden, aber nicht getrennt werden können, so sind 
die entsprechenden ekklesiologischen Dimensionen voneinander zu unterschei-
den, aber nicht zu trennen. Die eine Dimension weist auf die andere hin, bedarf 
ihrer, setzt sie affirmativ voraus. Alle Aspekte der einzelnen kirchlichen Berufun

Reflexion

400



gen sind darauf hin zu untersuchen, inwiefern in ihren unterschiedlichen Ele
menten jeweils unterschiedliche subjektivitätstheoretische Implikationen vor
liegen. Der Berufungsbegriff eignet sich auf Grund seiner engen Verbindung mit 
dem Subjektivitätsgedanken besonders gut dazu, das Zueinander der verschiede
nen ekklesiologischen und subjektivitätstheoretischen Dimensionen aufzuzeigen.

Identität als Berufung
Was bedeutet das jetzt konkret für Gläubige, die ihre Suche nach Identität als 
Suche nach ihrer Berufung verstehen? Wer auf dem Grund des christlichen 
Glaubens seine Identität herauszubilden versucht, ist nicht auf sich allein ge-
stellt und muss nicht versuchen, sich selbst zu optimieren. Ausgangspunkt 
christlicher Identitätssuche ist, dass Jesus Christus sich mit uns identifiziert hat, 
noch bevor wir überhaupt beginnen, nach unserer Identität zu suchen. Jesus 
Christus vermag Gegenliebe zu wecken, so dass wir uns unsererseits mit ihm 
identifizieren. So wird Jesus Christus das zentrale „Hypergut“ in einem christli
chen Leben, das es ermöglicht, sich inmitten der vielen möglichen Güter zu ori-
entieren, und das zu finden, was die eigene Identität ausmacht. Man braucht 
sich dann nicht an dieses oder jenes Gut zu klammern. Man kann sogar alles 
verlieren, ohne sich selbst zu verlieren – wenn man nur Jesus Christus nicht ver-
liert. Doch da er uns nie verliert, haben wir jederzeit die Möglichkeit, ihn wie-
derzufinden, wenn wir uns einmal von ihm entfernt haben. Wenn man also 
den Weg zur eigenen Identität bewusst als Berufungsweg beschreitet, dann ist 
der Ausgangspunkt eine sichere Bindung an Jesus Christus, die eine große Frei-
heit zu ganz verschiedenen Möglichkeiten der Identitätsbildung eröffnet. Mag 
auch alles unsicher werden und jede Identifikation fraglich: Der Ausgangspunkt 
christlicher Identitätsbildung bleibt die wechselseitige Identifikation zwischen 
Jesus Christus und mir – und von dort aus kann ich immer und unter allen Um-
ständen einen Weg gelingender Identitätsbildung finden.

Heraus aus der Defensive

Wenn von Berufung die Rede ist, dann stehen wir in der Kirche oft vor allem 
unter dem Eindruck einer großen Krise. Manche Fakten stützen diese Sicht ja 
auch: So gibt es etwa immer weniger Priesteramtskandidaten, weniger Ordens-
leute und ein geringes Interesse von Laien an pastoralen Berufen. 

Diese entmutigende Perspektive ist allerdings eine irreführende Verkürzung. 
Berufung meint ja nicht einfach kirchliche Berufe, sondern gelingende Identi-
tätsbildung in der Gemeinschaft mit Gott. Diese kann sich bisweilen in der Er-
greifung eines kirchlichen Berufs konkretisieren. Wenn man Berufung so ver-
steht, dann geht es nicht um ein theologisches Sonderthema, das nur die weni-
gen Frommen betrifft, die intensiv fragen, was Gottes Wille für ihr Leben ist. Es 

401

Berufung



geht um das Thema Identitätsbildung, das alle Menschen betrifft. Im Hinblick 
auf die Identitätsthematik befinden sich allerdings nicht nur Christinnen und 
Christen in der Krise: In einer Zeit des entsichernden Pluralismus ist es für die 
meisten Menschen ein überaus schwieriges Unterfangen, herauszufinden, wer 
sie sind.

Auch Menschen, die an Christus glauben, kennen Identitätskrisen – das 
zeichnet sie nicht aus. Was sie auszeichnet, ist, dass sie durch ihre spezifische, 
berufungsförmige Art der Bewältigung solcher Krisen Zeugnis für eine gelin-
gende Identitätsbildung in der Gemeinschaft mit Gott ablegen können. Der 
Glaube daran, dass Gott Menschen beruft, ist nicht eine zusätzliche Erschwernis 
der Identitätsbildung, sondern ein Schlüssel dazu, dass sie gut gelingen kann – 
und insofern ein Aspekt jener guten Nachricht, die Christinnen und Christen 
ihrer Mitwelt auszurichten haben. 

Reflexion

402


