
*	 Der erste Teil erschien in GuL 3|2021, 291–298.
1	  J. Milbank / C. Pickstock / G. Ward (Hrsg.), Radical Orthodoxy: A New Theology. London 1999.
2	 Vgl. G. Hyman, The Predicament of Postmodern Theology. Radical Orthodoxy or Nihilist Textualism. 

London 2001, 29.

An den Grenzen von „Radical 
Orthodoxy“ (Teil II)*

Ein theologischer Problembefund

Die scharfe Wortwahl der frühen Texte von „Radical Orthodoxy“ (RO) hatte 
ihre Wirkung nicht verfehlt. Mit ihr provozierten die Autoren, in ihr spiegelte 
sich nicht nur eine eingehende Modernismuskritik, sondern ihr entsprang auch 
ein umfassender Geltungsanspruch: Als eine explizit „rhetorisch“ ausgerichtete 
Theologie vertraten John Milbank, Cathrine Pickstock und Graham Ward eine 
Form traditionsgebundenen Denkens, die versucht, die „Moderne“ als Gegen-
stück christlichen Denkens anzuzweifeln und als „Imagination“2 zu entlarven. 
Die Aufgabe von RO bestehe darin, den säkularen Narrativen der Neuzeit eine 
mächtige Gegenstimme entgegenzusetzen, die an den Quellen christlichen 
Denkens ansetzt und eine universale Gültigkeit beansprucht: Nicht in den frag-
mentierten Wissenschafts- und Gesellschaftsdiskursen der Moderne, nicht in 
den schein-„neutralen“ Bereichen von Quantifizierung und Mathematisierung 
der Säkularität könne eine Stimme gefunden werden, die die entfremdeten Le-
bensbereiche wieder zusammenführen könne, sondern nur im Rekurs auf eine 
umfassende Größe. Für Milbank liegt die Lösung dieses Dilemmas moderner 
Ausdifferenzierung in einer Form theologischer Inklusion. Dies bedeutet, dass 
sich die einstmalige „Königin der Wissenschaften“ von neuem bewusst werden 

Andreas G. Weiß | Salzburg

geb. 1986, Dr. theol., stv. Direktor des 
Katholischen Bildungswerkes Salzburg, 
Bildungsreferent für Theologische 
Bildung, Glaube, Weltbild

andreas.weiss@bildungskirche.at

403

Radical Orthodoxy II



3	 J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason. Oxford ²2006, 333.

müsse, dass sie eine verbindende und eingliedernde Wirkung hat: Die Theolo-
gie solle sich wieder zutrauen, alle Lebensbereiche und Diskursformationen zu 
leiten und zu regeln. Sie dürfe sich nicht als eine Hilfswissenschaft der Moderne 
sehen, sondern sollte sich als das umfassendste aller Narrative reetablieren. Mit 
den Worten Milbanks: „[M]y case is rather that [secular reason] is only a mythos, 
and therefore cannot be refuted, but only out-narrated, if we can persuade peo-
ple (…) that Christianity offers a much better story.“3

Der Ort dieser „besseren“ Geschichte des christlich-theologischen Diskurses 
ist letztlich die Kirche selbst: Die Kirche Jesu Christi ist der geisterfüllte Raum, 
in dem die integrative Funktion christlicher Spiritualität, Wissenschaft, Gesell-
schaft, Wirtschaft und Politik auf menschliche Weise zum Tragen kommen kön-
ne. „Kirche“ ist dabei für Milbank weit mehr als eine rein religiöse, institutio-
nelle oder soziale Größe, sondern sie wird zur Quelle und zugleich zum Maßstab 
menschlichen Lebens.

Der ekklesiologische Entwurf Milbanks 

Damit ist John Milbanks Theologie von ihrer Grundausrichtung an die Formu-
lierung einer starken ekklesiologischen Theorie gebunden: Der modernismus-
kritische Zweck, den Milbank seiner Form von Theologie unterlegt, kann nur 
erreicht werden, wenn ein Ort glaubhaft gemacht werden kann, der die Tren-
nungen moderner Gewalttätigkeiten und Dualismen überwinden könne. Die 
„Ekklesia“ bei Milbank steht so im Dienste seiner theologischen Ziele: Als po-
litische und soziale Einheit wird sie nicht nur ein Gegenpart zu den säkularen 
Machtverhältnissen und politischen Staatsentwürfen, sondern stellt in sich 
selbst eine normative Größe dar, aus der nicht nur die Theologie ihre Autorität 
schöpft, sondern auch alle anderen Lebensbereiche ihre Fügung und Regulative 
erhalten sollen. Für Milbank ist die Kirche das wesentliche politische und ge-
sellschaftliche Gegenstück zu den gesellschaftlichen und politischen Existenz-
formen der abirrenden Moderne. Sie dürfe sich nicht damit zufriedengeben, 
eine „Sparte“ menschlichen Lebens zu sein, sondern sie hat Grundlagen für alle 
Existenzbereiche zu schaffen. Sie stellt das nötige kerygmatische Gegengewicht 
zum modernen Konzept individueller Freiheitsgedanken und dem Drang nach 
Selbstverwirklichung dar. In ihr wird ein gemeinschaftlicher Sinn und ein Ge-
bundensein an ewige Wahrheiten gefunden. 

In Milbanks theologischer Counter-Rhetorik tritt die Kirche als „Ort des Frie-
dens“ gegen die gewalttätigen und nihilistischen Geschehnisse der Moderne 
auf. In ihr wird für Milbank die „wahre“ Freiheit, nämlich die Annäherung an 
Gottes Existenz (Analogie des Seins) gefunden, die dem modern-egozentrischen 

Reflexion

404



4	 J. Milbank, Beyond Secular Order. The Representation of Being and the Representation of the People. 
	 Oxford 2013, 257.

Ideal nach Abgrenzung widersteht: „From a theological point of view, any true 
global order must be based upon justice infused by charity, and therefore must 
require the reunification of the Church.“4

Der Raum der Kirche wird zu einer umfassenden autoritativen Größe und 
begründet das diskursive Unterfangen Milbanks erkenntnistheologisch und 
sichert sie zugleich sozial und politisch ab: RO fühlt sich nicht einer säkularen 
staatlichen Theorie oder einer modernen Wissenschaftstheorie verpflichtet, son-
dern der kirchliche Ort wird zum narrativen Geltungsrahmen, in dem Theologie 
stattfindet. Hier werden die Menschen in ein großes Ganzes eingebunden, als 
Mitglieder einer ewigen Realität, nicht als auf sich allein gestellte Individuen. 
Diese straffe Abgrenzung der kirchlichen Entität von der säkularen Welt erlaubt 
Milbank nicht nur der Kritik aus Richtung des säkularen Raumes geschickt aus-
zuweichen, indem er diese Perspektiven als „jenseits der kirchlich-theologischen 
Narrativität“ bezeichnet.

Kirchliche Idealität jenseits von Geschichte und Kritik

Damit bleibt Milbank aber einen enormen Teil seiner Begründung schuldig: Auf 
die Frage, wo denn diese Kirche bereits real gefunden werden kann, kann Mil-
bank selbst nur unzureichend Antwort geben: Sie findet sich für ihn nämlich 
jenseits der konfessionellen Trennlinien, sie ist nicht mit einer real existierenden 
Version der institutionellen Gemeinschaften ident – und insofern beruht seine 
Theologie auch nicht einfach auf einer anglikanischen oder römischen Form 
des Christentums. Das Bild von Kirche, das Milbank in seinen Texten propagiert, 
besticht durch die Klarheit seiner Thesen und die Einheit ihrer Idealität – es ist 
aber nicht real. Milbank spricht von einer Kirche, die in der Geschichte nicht zu 
finden ist, sondern nur in der radikal-orthodoxen Rückzeichnung und Rekon-
struktion der christlichen Ur-Erzählung. Milbank gibt mit der Wiederentde-
ckung der patristischen, altkirchlichen und mittelalterlichen Autoritäten eine 
vage Richtung vor. Er droht damit aber in seinen eigenen Texten selber zu ei
nem Zeichner von Utopien und von theologischen Meta-Entwürfen zu werden. 
Milbanks theologische Position bleibt unterreflektiert, er kann den eigenen er-
kenntnistheologischen Ort, den er vor aller Kritik und Hinterfragung immuni-
sieren wollte, nicht mehr reflexiv einholen. So folgt besonders in seinen frühen 
Texten der lautstarken Proklamation der einen Kirche Christi nicht selten eine 
diskursive Abschottung. Der Anschein, Milbank hätte den Sinn für die Fallibili-
tät, Relativität und Begrenztheit der eigenen Perspektive aus dem Blick verloren, 
haftete den Arbeiten von RO seit den frühen Entwürfen an.

405

Radical Orthodoxy II



5	 Ebd., 213.
6	 „The Church is a continuation of the work of Christ, even an extension of the incarnation“ 
	 (S. Shakespeare, Radical Orthodoxy. A Critical Introduction. London 2007, 84).
7	 J. Milbank, Postmodern Critical Augustinianism. A Short Summa in Forty-two Responses to Unasked 
	 Questions, in: ders. / S. Oliver (Hrsg.), The Radical Orthodoxy Reader. New York 2009, 49–61, hier: 57.
8	 J. Milbank, The Word Made Strange. Theology, Language, Culture. Oxford 1997, 162.

Christologie als ekklesiologische Autoritätsfunktion

Die Texte von RO sind durchwegs in einer sehr ähnlichen Art und Weise aus-
gerichtet: Im Zuge der umfassenden Modernismuskritik halten sie nach einer 
Möglichkeit Ausschau, eine prämoderne Größe entgegenzusetzen, um ein Ge-
gengewicht und zugleich eine lebbare Alternative vor Augen zu stellen. Mit der 
durch Christus legitmierten Form der ekklesialen Existenz verbindet sich die 
Auffassung, dass die Kirche nicht nur ein Instrument des Heils ist, sondern ihre 
vollständige Berechtigung aus der Rückführung zu Christus erhält. Sie ist die 
zeitliche Verwirklichungsgestalt der göttlichen Stimme. Die „Christian commu-
nity is called to be ‚light of the world‘, to speak and enact the story of Christ so 
as to give back to the world the story it has lost through sin.“5 

Wenn Milbank auf diese Weise die christliche Kirche als Gegenrealität ins 
Feld führt, merkt man ihm jedoch eine gewisse Begründungsproblematik an: 
Nicht nur in der Frage, wo denn diese Kirche zu finden sei, sondern auch darin, 
woher die Kirche diese letztlich universal regulative Funktion erhalten hat. An 
dieser Stelle setzt ein weiterer, durchaus problematischer Dreh der Milbank’schen 
Argumentation ein: Wenn er von „Kirche“ spricht, dann geschieht dies nicht 
einfach im klassischen „Stiftungsmythos“ durch Jesus Christus, sondern in ei
nem noch radikaleren Sinn: Die Kirche sei nicht nur von Christus geschichtlich 
gegründet, sondern eucharistisch, autoritativ, ontologisch und normativ be-
gründet und ins Leben gerufen. Sie sei nicht nur eine Gemeinschaft der Gläu-
bigen, sondern vielmehr eine Verlängerung der Inkarnation selbst, wie Stephen 
Shakespeare bereits kritisch anmerkte.6 Oder mit den Worten Milbanks selbst: 
„The doctrine of the incarnation – of Jesus’s ‚identity‘ with the divine Logos – 
secures the practical relation of the Church to Jesus, yet also goes beyond and 
reinforces it.“7

Kirche als quasi-göttliches Gebilde

Milbank begründet in seiner Ekklesiologie eine übernatürlich verschobene Per
spektive auf die Kirche. Sie wird zum superlativen Geschehen der Selbstmittei
lung Gottes, weil sie das Werk des inkarnierten Logos im historischen Jesus 
nicht nur fortsetzt, sondern auf alle Lebensbereiche der Menschen erweitert: 
Christus „only arrives, from the outset, through the Church (‚incarnating‘ the 
substantive relation of Son and Spirit).“8 Die Kirche wird zum wesentlichen Ort, 

Reflexion

406



9	 Ebd., 157.
10	 Ebd.

an dem Gottes Offenbarung, aber auch die damit verbundene Autorität und Le
gitimation umfassend zur Sprache kommen. Auch hier zeigt sich deutlich die 
problematisierte Vergewichtung von Milbanks Argumentation: Die reale Exis
tenz der Kirche bezieht sich besonders in der Form auf Jesus von Nazareth und 
wird in der Begründung durch den göttlichen Logos als metaphysische Größe 
gezeichnet. Es mutet jedoch nach einer ungleichen Betonung der Naturen in 
Jesus Christus an, wenn Milbank behauptet, dass „Jesus’s personhood must, as 
Chalcedon supposed, be divine rather than [sic!] human“9. So legt Milbank sei
nen argumentativen Schwerpunkt auch hier auf eine Übergewichtung der gött-
lichen Natur Christi, nämlich indem er die „Chalcedonian orthodoxy into a 
new idiom“10 transferiert. 

Die Kirche Christi im Milbank’schen Sinn ist somit eine in sich problemati
sche Größe: Sie gewinnt ihre quasi-göttlichen Konturen an einer Übergewich-
tung der göttlichen Natur in Jesus Christus und Christus selbst erscheint nicht 
mehr als eine „Epifunktion“ für die „Ekklesia“ zu werden. Wenn Milbank von 
Christus spricht, geht es ihm vielerorts eigentlich um die Kirche. Diese Kirche 
jedoch steht bei RO in einem prekären Machtgeschehen, das sie zwar jenseits 
von Gewalt und Unheil der Moderne ansiedeln möchte, letztlich aber doch zum 
finalen Schlussstein im geschichtlichen Geschehen macht: Die Kirche ist Träger 
und Realisator des von Gott eingesetzten Ultimativ-Narrativs. Wenn die christ-
liche „Story“, wie es Milbank intendiert hatte, nur über die Auseinandersetzung 
mit der Moderne und der nihilistischen Postmoderne gelingen kann, dann wird 
die Kirche indirekt zum Ort dieses Kampfes. Anders als von Milbank angegeben 
ist eine solche Kirche dann nicht Garantin von Harmonie und Heil, sondern 
in ihrem kerygmatischen Auftrag liegt gleichzeitig ihre Bestimmung als Kampf-
platz mit der Moderne und allen anderen alterierenden Narrativen.

Eine Kirche im Strudel der Gewalt

Die Kirche von RO wird auf diese Weise selbst zu einer geschichtsbedingten 
Sprachform, die aus einer responsiven Darstellungslogik erwächst. Zeigt sich 
die „Ekklesia“ bei Milbank in zahlreichen Abschnitten seiner Texte als eine fast 
überzeitliche Größe, so ist ihre geschichtliche Realität jedoch höchst prekär: 
Sie ist in ein Gewaltgeschehen eingebunden, aus dem sie sich selbst nicht lösen 
kann. Sie beruht keinesfalls auf ewigen Prinzipien, sondern ist an das jeweilige 
Gegenüber gebunden: In ihr soll die Existenz des christlichen Narrativs vor dem 
Säkularen geschützt bzw. re-etabliert werden. Der Kampf mit „Außenstehenden“ 
gehört so zur DNA der Gemeinschaft Christi. Sie kann nur insofern auf Harmo-

407

Radical Orthodoxy II



11	 Vgl. P. Hedges, The Rhetoric and Reception of John Milbank’s Radical Orthodoxy: Privileging Prejudice in 
Theology?, in: Open Theology (1/2014), 24–44.

12	 „(…) any alternative configuration perforce reserves a territory independent of God. The latter can 
only lead to nihilism (…)“ (J. Milbank / C. Pickstock / G. Ward, Introduction. Suspending the Material: 
The Turn of Radical Orthodoxy, in: dies. [Hrsg.], Radical Orthodoxy, 1–21, hier: 3 [s. Anm. 1]).

nie ausgerichtet sein, wenn sie andere Narrative ausschließt. Kein produktiver 
Dialog, keine konstruktive Annäherung ist erlaubt – nur die nihilierende Erhe-
bung über alle anderen Perspektiven und Ansätze.

Kirche als „kämpferische“ Berufung?

Als solches Geschehen trägt die kirchliche Vereinnahmung der Welt den Duktus 
einer gewaltförmigen Überformung bzw. Positionierung der alterierenden Narra-
tive und damit verbundenen Systeme in sich: Die Sprachform Milbanks ähnelt 
in ihrer argumentativen Vereinnahmung einer Logik der Angst.11 Er selbst stol-
pert gerade im Angesicht des feindlichen Gegenübers, des „Säkularen“, ständig 
in die Richtung gewaltsamer Sprache und legt nicht selten eine Versprachli-
chung an den Tag, die ideologisch-extremistischen Verabsolutierungen gleicht. 
Milbanks theologische Ausdrucks- und Begründungsweise gleicht wohl nicht 
zufällig jenen Kommunikationsstrukturen, die im ausgehenden 20. Jahrhundert 
als Spielarten populistischen Denkens zweifelhafte Urstände feierten und gegen-
wärtig aktueller denn je sind: Das Bewusstsein eines ständigen „Endkampfes“ 
mit einem scheinbar allgegenwärtigen Feind führt – entgegen der Annahmen 
Milbanks – gerade nicht zu einer Endzeit ewiger Harmonie, sondern in eine Au-
tosuggestion dauerhafter Bedrohung und wachsenden Misstrauens. Eine Kirche, 
die ihre eigene Identität darin sieht, an den Fronten zerstörerischen Denkens 
kämpfen zu müssen, läuft Gefahr, dieses Risikodenken auch in ihre eigenen 
Reihen zu projizieren, Verdächtige zu denunzieren und damit auch alle produk-
tiven Formen von Kreativität, Entwicklung und Reform im Keim zu ersticken. 
Dynamik und zeitliches Werden gerät in dieser autoritätsbezogenen Fixierung 
aus dem Blick. 

Letztlich kann Milbank der von ihm in der Moderne diagnostizierten Spirale 
argumentativer Gewalt nicht entkommen: Vielmehr postuliert er, ihr offenbar 
nur ein Ende setzen zu können, indem die von ihm konstruierte Kirche in Form 
der christlichen Theologie einen Akt umfassender Gewalt setzt, indem alle an-
deren, divergierenden Ansätze mit Nihilismus gleichgesetzt, verfolgt und aus-
geschlossen werden12, also rhetorisch unterbunden werden. Milbank findet sich 
damit in potentiell zerstörerische Machtdiskurse verstrickt, von denen er sich 
eigentlich absetzen wollte. Jene Gewalt, die Milbank in der Moderne lokalisiert 
hat, wird von ihm (scheinbar unbewusst) in den Innenraum von Kirche und 

Reflexion

408



Theologie transportiert. Dass er genau diese in seiner ursprünglichen, gegen mo
derne Dualismen vorgehenden Intention bekämpfen wollte, kann als bezeich-
nend für die prekäre Lage der Milbank’schen Methodik gelten.

Was bleibt von „Radical Orthodoxy“? 

Das Unterfangen, das John Milbank mit Catherine Pickstock und Graham Ward 
initiiert hatte, war von Anfang aufgrund der hoch gesteckten Ziele und der Kon
genialität ihrer Entwürfe von einer mit Faszination und Ehrfurcht geprägten 
Aura umgeben. Wer die Texte der frühen Phase heute liest, wird möglicherweise 
nach wie vor von deren detailreichen Analysen, vielfältigen Themenfeldern und 
persuasiven Textstellen gebannt sein und zugleich zurückschrecken: Die ständig 
mitschwingende These, die Theologiegeschichte ließe sich einfach in eine bi-
näre Begriffsmatrize von „orthodox“ und „heterodox“ einspeisen, weist unwei-
gerlich auf die Gefahr der Komplexitätsreduktion hin. Selbst hinter den starken 
Analysen und komplexen Texten steckt letztlich ein sehr einfaches Muster zur 
Erklärung der Wirklichkeit. Durchaus können die Texte von Milbank und Co. 
auch heute noch interessante Perspektiven offenlegen. Sie geben ein Instrumen
tarium in die Hand, mit dem man neue Leseweisen historischer Texte und Über
lieferungen entdecken kann. Letztlich bleiben sie hinter den umfassenden Ziel-
vorstellungen ihrer Anfangszeit zurück.

Die ohnehin thematisch sehr breit und heterogen aufgestellte Gruppe der 
„Gründungszeit“ hat in den letzten Jahren durch ständige Modifikationen des 
Denkens, Distanznahme von einstigen Mitstreitern und immer neue Relativie
rungen der ursprünglichen Ziele einiges an Farbe verloren. Das angepeilte Nar
rativ des universal Christlichen, das sich jenseits aller Infragestellungen und 
Mehrdeutigkeiten als das erhabenste aller „Stories“ zeigt, hat sich nicht einge-
stellt. Zudem haben sich die (kirchen-)politischen Kontexte, aus denen diese 
Texte erwachsen sind, zu einem Großteil so verändert, dass die Intentionen der 
damaligen jungen Theologiegeneration heute nicht mehr verständlich erschei-
nen. So sehr und tief die Theologie von RO in den jungen Jahren ihrer Propo-
nenten mit ihrer eigenen Biographie, Spiritualität und Kontextualität verbun-
den war, so weit entfernt scheint diese Form der Theologie im 21. Jahrhundert 
von den geschichtlichen Realitäten zu sein. Zugegeben: Manche Themen (z.B. 
Kapitalismuskritik, Sehnsucht nach Körperlichkeit) finden sich auch noch im 
21. Jahrhundert. Aber Kirche und Theologie selbst haben in den vergangenen 
Jahren viel von ihrer eigenen Glaubwürdigkeit eingebüßt, sind von der Begrenzt-
heit ihrer eigenen Geschichte eingeholt worden und auf dem harten Boden der 
Realität aufgeschlagen. Dazu zählen nicht nur die Missbrauchsfälle, sondern 
auch die Unfähigkeit, sich produktiv mit Fragen des 21. Jahrhunderts auseinan-
derzusetzen. Die Zeit der „großen Entwürfe“, der großen „Summen“ und Erzäh-

409

Radical Orthodoxy II



13	 Vgl. G. M. Hoff, Ekklesiologie (Gegenwärtig Glauben Denken – Systematische Theologie, Bd. 6). 
	 Paderborn 2011, 143–147, hier: 146f.
14	 S. Shakespeare, The New Romantics: A Critique of Radical Orthodoxy, in: Theology (013/2000), 
	 163–177.

lungen scheint endgültig vorbei zu sein. Die letzten Jahre haben besonders auch 
für die christlichen Theologien bewiesen, dass eine glaubwürdige „Rede von 
Gott“ an die Fragilität der eigenen Sprachformen gebunden ist.

Ekklesiologischer Integralismus als unantastbare Rhetorik

In der RO hat sich demgegenüber eine Theologie den Weg gebahnt, die als um-
fassender ekklesiozentrischer Integralismus und damit als eine antimodernisti
sche Gegenerzählung grundgelegt wurde.13 Die erkenntnistheoretisch universal 
entgrenzte Ausrichtung der Milbank’schen Theologie von RO erfährt durch den 
umfassenden Geltungsanspruch eine zutiefst affektive Zuspitzung: Der ursprüng-
lich aus den prekären Erfahrungen der Moderne entsprungenen Zeitdiagnostik 
entspricht in der konkreten Ausarbeitung der genealogischen Re-Konstruktion 
eine Urteilsverkündung. Milbank bleibt nicht einfach dabei, die Gegenwart als 
furchtbare Implosion der Moderne zu klassifizieren, sondern er impliziert damit 
eine Wertung der gesamten Christentumstradition sowie der geschichtlichen 
Realität. Er droht durch die umfassende Systematik seiner genealogischen Ideen-
geschichte in eine Trennung der Geschichte in „gute“ und „schlechte“ Theolo-
gien zu verfallen, greift dabei aber selbst auf dieselbe von Dualität und diskursi-
ver Gewalt geprägte Logik zurück, die er ursprünglich der säkularen Moderne at-
testiert hat.14 Der Analytiker wurde zum Richter, der Richter wiederum scheiter
te an der mangelnden Glaubwürdigkeit seiner Thesen: Milbanks Bild der „wah-
ren“ Kirche Christi, die den säkularen Abirrungen der Moderne entgegengesetzt 
ist, enstprach damit auch nicht einfachhin der ursprünglich intendierten Größe 
als Garant von Frieden und Harmonie. Die utopische Kirche Milbanks wurde zu 
einem totalitären Gebilde, anhand dessen die Welt und die Geschichte gemes-
sen werden sollen. Dabei funktioniert dieses dogmatisch-konstruierte Gefüge 
Milbanks selbst wiederum auf Basis von Ein- und Ausschlüssen, von Machtdua-
lismen und reaktiven Gewaltmomenten gegenüber alternativen Deutungsmo-
dellen der Wirklichkeit. 

Dualistische Gewalt als bleibende Gefahr

So verständlich und folgerichtig die Theorien John Milbanks aus seiner Biogra
phie sind, so mahnend und mitunter gefährlich müssen die Ausprägungen sei
ner Theologie erscheinen: Das umfasst nicht nur die methodische Einteilung 
der Geschichte in „gute“ (= konforme) und schlechte (= moderne) Theologien, 

Reflexion

410



sondern legt auch ihr mitunter problematisches Überzeugungspotential bei je-
nen theologischen Zeitgenoss(inn)en offen, die unter der Fragmentierung und 
Marginalisierung des theologischen Diskurses im gegenwärtigen Wissenschafts-
betrieb leiden. Besonders in Zeiten weit verzweigter Spielarten populistischen 
Denkens wird auch innerhalb der theologischen Diskurse vermehrte Aufmerk-
samkeit gegenüber solchen Denkformen gefragt sein, die unter dem Mantel 
oberflächlicher Komplexität und Detailverliebtheit Formen von Ausschlüssen, 
Unterdrückung von Mehrdeutigkeiten und Simplifizierung im Rahmen binärer 
Einteilungen den Weg bahnen. Nicht, dass die Proponenten von RO dies als ihr 
Ziel gehabt hätten oder jemals eine Form verabsolutierter Theologismen produ-
zieren wollten – trotzdem zeugt die Ausrichtung und argumentative Unterfas-
sung ihrer Texte von der Gefahr, die in solchen „Einheitskonzepten“ und schein-
infalliblen Letztbegründungen immer mitschwingt: Wer alle Leerstellen des 
Denkens (und Glaubens) schließen möchte, läuft Gefahr, dies auf Kosten An-
dersdenkender zu tun und in Gewalt zu verfallen – wenn nicht in körperliche 
und politische, dennoch in argumentative und theoretische.

Theologische Lernprozesse am Rande der Radikalität

War in den älteren Versionen der RO-Texte so etwas wie fruchtbare Kritik von-
seiten anderer Theologien so gut wie ausgeschaltet, wird in den Texten der letz-
ten Jahre deutlich, dass Milbank, Pickstock und Ward (besonders dieser) aus der 
Zeit ihrer „radikalen“ und „rechtgläubigen“ Jahre gelernt haben. Bis heute hallt 
in den englischsprachigen Fakultäten neben Vorsicht und Berührungsangst eine 
eigenartige Mischung von Faszination und Begeisterung nach, wenn man auf 
die beinahe radikal-utopischen Arbeiten aus der damaligen Gründerzeit der „Ra-
dical Orthodoxy“ zu sprechen kommt. Man hat gelernt: Radikale Theologieent-
würfe können auch (oder vielleicht gerade) in Zeiten postmoderner Geisteswis-
senschaften zu Beifall und Aufregung führen. Sie können aber ebenfalls gefähr-
lich, persuasiv und unkontrollierbar werden, wie das etwa moderne Auswüchse 
säkularer Wissenschaften im 19. und 20. Jahrhundert auf unrühmliche Weise 
bewiesen haben. Theologie ist demnach nicht einfach ein gegen Radikalität und 
Extremismus immunes Geschehen jenseits selbstüberschätzter Menschheitsent-
würfe, sondern sie kann sich selbst in diesen Abgründen wiederfinden. 

411

Radical Orthodoxy II


