Reflexion

Markus Knapp | Bochum

geb. 1954, Dr. theol., Prof. em. fiir Fundamental-
theologie an der Kath.-Theol. Fakultdt der
Ruhr-Universitit Bochum

Markus.Knapp@rub.de

Vor, mit und ohne Gott

Dietrich Bonhoeffer und die Pandemie

Die Sprachlosigkeit der Kirchen angesichts der Corona-Pandemie ist verschie-
dentlich festgestellt und auch kritisiert worden. Gewiss, durch ihr pastorales
Wirken waren und sind die Kirchen in dieser Krisenzeit durchaus prasent und
fir die Menschen da, nicht selten auch in einer recht kreativen Weise. In den 6f-
fentlichen Diskursen hingegen spielen sie faktisch keine nennenswerte Rolle;
diese werden von der Politik und der Wissenschaft dominiert, religiose Gesichts-
punkte kommen hier nicht vor und werden offensichtlich auch kaum vermisst.
So sieht denn etwa der Soziologe Rudolf Stichweh das System Religion auch als
potentiellen Verlierer der Corona-Krise, weil nirgendwo religitse Deutungsva-
rianten des Krisengeschehens verfiigbar seien.! Das markiert eine grundlegende
Differenz zu fritheren Epochen, in denen die christlichen Kirchen sich eine Deu-
tungskompetenz hinsichtlich solcher Krisen ganz selbstverstandlich zugeschrie-
ben und dabei auch Resonanz in der Gesellschaft gefunden haben. Wer hinge-
gen heute in der weltweiten Verbreitung des Coronavirus ein Zeichen bzw. eine
Botschaft, gar eine Strafe Gottes meint erkennen zu kénnen, lauft Gefahr, sich
der Lacherlichkeit preiszugeben. Angesichts dessen wird denn auch die Zurtiick-
haltung der Kirchen in den offentlichen Diskursen verstindlich; sie ist Ausdruck
theologischer Selbstbescheidung und Klugheit. Allerdings hat dies dann auch
seinen Preis, ndmlich eine theologische Sprachlosigkeit und, als Konsequenz da-
raus, den drohenden Verlust einer Orientierungsfunktion.

1 FAZ vom 07.04.2020.

412



Bonhoeffer und die Pandemie

»+Autonomie der irdischen Wirklichkeiten®

Angesichts dessen drdngt sich die Frage auf, ob die Corona-Pandemie nicht als
ein ,Zeichen der Zeit” im Sinne des II. Vatikanums verstanden werden muss.
Das Konzil fordert ja dazu auf, nach solchen Zeichen der Zeit zu suchen (Pasto-
ralkonstitution Gaudium et spes 4), weil in ihnen die je aktuellen und bedréin-
genden Herausforderungen sichtbar werden, die eine glaubwiirdige Verkiindi-
gung nicht ausblenden darf. Das trifft nun auf die Corona-Pandemie zweifellos
zu. Wenn man sich dem, was hier offenkundig wird, wirklich aussetzt und es
nicht verdrangt oder verharmlost, wird ja die infolge des neuzeitlichen Sdkula-
risierungsprozesses grundlegend verdnderte Situation des Glaubens geradezu
mit Hinden greifbar. Ganz ungeschminkt tritt die ,,Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten” (GS 36) zutage. Weder bei der Erklarung fiir die Entstehung
noch fiir die Bewdltigung dieser Pandemie ist die Bezugnahme auf eine gottli-
che Wirklichkeit erforderlich. All das ist vielmehr die Sache des Menschen: Er
und seine Lebensweise allein sind verantwortlich fiir die Verbreitung des Virus,
und ihm allein obliegt dann auch dessen Bekdmpfung und Eindimmung. Gott
ist gewissermafien tberfliissig und infolgedessen fiir viele Menschen irrelevant
geworden, so dass fiir sie auch die theologisch so abgriindig erscheinende Theo-
dizeefrage gegenstandslos wird. Die theologische Sprachlosigkeit angesichts der
Corona-Pandemie verweist somit auf eine fundamentale Glaubwiirdigkeitskrise
des Christentums in der sikularen Moderne, die durch die Verbreitung des Vi-
rus wieder uniibersehbar zutage getreten ist.

Wenn Kirche und Theologie dieses Zeichen der Zeit ernst nehmen, sehen sie
sich dazu herausgefordert, das Gott-Welt-Verhiltnis erneut und griindlich zu re-
flektieren. Die Corona-Krise fiihrt ja noch einmal die Konsequenz des neuzeit-
lichen Sdkularisierungsprozesses in aller Deutlichkeit vor Augen: Gott kann nicht
mehr als Erklarungsfaktor fiir irgendwelche innerweltlichen Ereignisse und Ent-
wicklungen in Anspruch genommen werden; und er ist auch kein Nothelfer, der
einspringt und weiterhilft, wenn der Mensch an seine Grenzen stofit und nicht
mehr weiter weifl. In diesem Sinne kénnen Theologie und Kirche in der Tat kei-
nerlei Deutungskompetenz fiir das Krisengeschehen beanspruchen. Es ist viel-
mehr vorbehaltlos davon auszugehen, dass Gott die Welt als eine eigenstindige
Wirklichkeit unbedingt anerkennt und bejaht und daher auch nicht ,von au-
fen” in ihre eigengesetzlich verlaufenden Prozesse eingreift. Hat das aber nicht
einen unwiderruflichen Transzendenzverlust zur Folge? Welche Bedeutung kann
dann eine menschliche Gottesbeziehung noch haben? Bleibt sie nicht letztlich
ein vorsdkulares Relikt?

413



Reflexion

Die Sicht Bonhoeffers

Auf sehr pointierte Weise hat Dietrich Bonhoeffer in seinen Briefen aus dem
Gefangnis in Berlin-Tegel diese Situation der Glaubenden in einer sikularen
Moderne auf den Punkt gebracht: ,Vor und mit Gott leben wir ohne Gott“.2
Dass der Mensch ohne Gott in der Welt lebt, entspricht demnach dem Willen
Gottes. ,,Gott gibt uns zu wissen, dass wir leben miissen, als solche, die mit
dem Leben ohne Gott fertig werden miissen“. Diese Erkenntnis sieht Bonhoef-
fer durch den Sdkularisierungsprozess vermittelt: Gott will, dass der Mensch er-
kennt, sein Leben in dieser Welt als eigenverantwortlicher und freier, ohne
,Vormund” fithren zu missen.

Dieses Leben ohne Gott vollzieht sich jedoch vor Gott. Die Notwendigkeit, in
dieser Welt ohne Gott leben zu miissen, erscheint ja zundchst einmal ambiva-
lent. Man kann daraus die Konsequenz ziehen, dass das Leben ganz auf die in-
nerweltliche Wirklichkeit beschrdankt bleibt, als ein in die Immanenz dieser Welt
eingeschlossenes Leben gefiihrt und jeglicher Transzendenzbezug gekappt wer-
den muss. Das ist nach Bonhoeffers Uberzeugung fiir einen christlichen Glau-
ben, der sich nicht selbst sdkularisiert, jedoch ausgeschlossen. Als ohne Gott in
einer sdkularen Welt Lebender steht der Mensch vielmehr immer auch vor Gott.
Das besagt vor allem: Der Mensch tragt Verantwortung fiir sein Leben; es ist
nicht gleichgiiltig, wie er es bewdltigt und was er daraus macht. Denn der bibli-
sche Gott will, dass das Leben seiner Geschopfe gelingt, dass sie ihr Heil finden
in der endgiiltigen, unverbriichlichen Gemeinschaft mit ihm. Dass der Mensch
vor Gott steht, heif3t somit: Er ist ein unabdingbar nach der Sinnerfillung sei-
nes Daseins Suchender, wenn er sein Leben zu bewidltigen und zu gestalten
sucht. Auch als nichtreligioser Mensch ist er bestrebt, sein Leben als ein sinn-
volles zu verstehen und zu fithren. Dies muss aber auf jeden Fall in autonomer
Selbstbestimmung geschehen, es ist also ganz dem Menschen iiberantwortet;
Gott nimmt ihm diese Verantwortung nicht ab.

Gottes Ohnmacht

Gott tiberldsst die Welt und den Menschen in ihrer Eigenstandigkeit und Au-
tonomie dann aber auch nicht sich selbst. Denn Gott will ja, dass der Mensch
seinen Heilswillen und seinen Heilsplan erkennt und ihm frei zustimmt. Des-
halb lebt der Mensch nicht nur vor, sondern auch mit Gott. Fiir Bonhoeffer
ist nun aber entscheidend, dass dieses Mitsein Gottes die Notwendigkeit nicht

2 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hrsg. v. E. Bethge.
Giitersloh 91976, 178 (16.07.1944).
3 Ebd.

414



Bonhoeffer und die Pandemie

aufhebt, in der Welt ohne Gott leben zu miissen. Wie ist dieses Mitsein Gottes
dann aber zu denken? Bei seiner Antwort orientiert Bonhoeffer sich am bib-
lischen Gottesverstindnis, wo sich zeigt: ,Gott ldsst sich aus der Welt heraus-
drangen ans Kreuz, Gott ist ohnmaéchtig und schwach in der Welt und gerade
und nur so ist er bei uns und hilft uns” (Widerstand und Ergebung, 16.07.1944).
Weil Gott die Eigenstandigkeit der Welt und die Autonomie des Menschen
vorbehaltlos anerkennt, bleibt er in der Welt schwach und ohnmaéchtig. Weder
interveniert er in Naturprozesse noch driangt er sich dem Menschen auf oder
uberwiltigt ihn. Aus dieser innerweltlichen Ohnmacht Gottes und der Erfah-
rung der Gottverlassenheit, die ja auch Jesus gemacht hat, ldsst sich jedoch
nicht auf die Nichtexistenz Gottes schliefien. Bonhoeffer sieht vielmehr gerade
darin die spezifische Weise, wie sich das Mitsein Gottes mit Welt und Mensch
realisiert und er sich als der , Ich-bin-da” (Ex 3,14) erweist. Es ist das Mitsein
einer Liebe, die gerade in ihrer innerweltlichen Ohnmacht und Schwiche al-
len Kréaften und Méchten standzuhalten und vor deren verderblichen Auswir-
kungen zu retten vermag. Das liest der christliche Glaube an der Geschichte
und dem Schicksal Jesu ab.

Wie kann nun aber dieses vollig unspektakuldre Mitsein Gottes erfahren wer-
den in einer Welt, in der Gott nicht als ein wirkmdchtiger Faktor vorkommt?
Nach neutestamentlicher Uberzeugung begegnet Gott in seinem Wort, das in Je-
sus von Nazareth Fleisch geworden ist (Joh 1,14). In diesem Wort sagt Gott sich
selbst dem Menschen zu; er schenkt ihm Gemeinschaft mit sich und gibt ihm
Anteil an seiner unvergédnglichen Lebensfiille. Die Erfahrung des Mitseins Got-
tes griindet in diesem Sprachereignis; sie wird moglich, wenn Menschen sich
dieses Wort gesagt sein lassen, nicht im Sinne einer Information, sondern eines
Versprechens, einer personalen Zusage und Verheiffung, die sie innerlich, in ih-
rem Personkern — biblisch gesprochen: in ihrem Herzen - erreicht und verwan-
delt. Diese Erfahrung des Mitseins Gottes ist die Grundlage jedes authentischen
Glaubens. Blaise Pascal hat das prazise formuliert: ,Was also ist der Glaube, wenn
nicht Gott fithlbar im Herzen.“* Der Glaube ist demnach kein menschliches
Konstrukt, sondern ein personales Vertrauens- und Beziehungsverhiltnis zwi-
schen Gott und Mensch; er griindet auf der Erfahrung des Nahegekommenseins
Gottes und des Beriihrtwerdens durch ihn in der Personmitte des Menschen.
Das muss sich dann in dessen Lebensvollzug immer wieder neu bewahrheiten
und bewédhren.

4 B. Pascal, Gedanken iiber die Religion und einige andere Themen. Hrsg. v. ].-R. Armogathe. Ubers. v.
U. Kunzmann. Stuttgart 1997, 233 (Fragment 424, Zahlung nach L. Lafuma); Ubersetzung geéndert.

415



Reflexion

Glauben im s&kularen Kontext

Die zugespitzte Formulierung Bonhoeffers, dass Christ(inn)en vor und mit
Gott ohne Gott leben, kann somit als Erschlieffung und Deutung der Situa-
tion glaubender Menschen im sdkularen Kontext der Moderne gelesen wer-
den. Sie ist durch die Corona-Pandemie noch einmal grell beleuchtet wor-
den. Deshalb lasst sich dieses als ein Zeichen der Zeit verstehen, das die be-
dringenden Herausforderungen, vor denen das Christentum in der moder-
nen Kultur und Gesellschaft steht, erneut und nachdrticklich zu Bewusstsein
bringen kann. Folgt man Bonhoeffer, wird das Christentum nur dann zu-
kunftsfahig sein, wenn es gelingt, dieses durchaus spannungsvolle Zugleich
eines Lebens vor, mit und ohne Gott einerseits verstindlich zu machen so-
wie andererseits seine lebenspraktische Realisierung zu beférdern und zu er-
moglichen. Im Kern geht es dabei um die Frage, wie der zentrale Inhalt der
christlichen Gottesbotschaft, das Nahegekommensein Gottes in Jesus Chris-
tus, auch in sakularen Lebenskontexten so erfahrbar werden kann, dass
Menschen darin auch die Sinnerfiillung ihres Lebens zu erkennen vermdogen.

Die Alternativen dazu lassen sich ja schon seit langem beobachten. Entweder
wenden Menschen sich mehr oder weniger lautlos vom Christentum ab, weil es
fiir ihre Lebensgestaltung irrelevant geworden ist. Dieser seit Jahrzehnten fort-
schreitende Prozess wird heute durch kirchliche Skandale noch einmal massiv
beschleunigt. Oder das Christentum sdkularisiert sich selbst, so dass das Spezi-
fikum und das Skandalon seiner Gottesbotschaft, ,das Wort vom Kreuz“ (1 Kor
1,18), nicht mehr zum Tragen kommt. Oder aber es kommt zu einer Selbstver-
schliefung gegentiber der gesellschaftlichen und kulturellen Moderne, so dass
das Christentum fundamentalistisch erstarrt.

Dieser Prozess einer tiefreichenden Transformation des Christentums voll-
zieht sich heute vor unseren Augen. Die Corona-Pandemie fiihrte noch einmal
vor Augen, dass sich damit auch seine Stellung in der gesellschaftlichen Offent-
lichkeit im Vergleich zur volkskirchlichen Epoche grundlegend verdndert. So
kann es dann auch in einer sikularen Gesellschaft keine offentliche Deutungs-
kompetenz mehr beanspruchen. Das heif3t aber nicht, dass das Christentum
damit jegliche Orientierungsfunktion verliert. Wie Bonhoeffer paradigmatisch
zeigt, vermag es das Beziehungsgefiige von Welt, Mensch und Gott vielmehr so
verstandlich zu machen, dass sich auch eine theologische Bedeutung des Siku-
larisierungsprozesses erschlieflen kann.’

5 Siehe dazu eingehender: M. Knapp, Weltbeziehung und Gottesbeziehung. Das Christentum in der siku-
laren Moderne — eine anerkennungstheoretische Erschlieffung. Freiburg i. Br. 2020.

416



