
1	 FAZ vom 07.04.2020.

Vor, mit und ohne Gott
Dietrich Bonhoeffer und die Pandemie

Die Sprachlosigkeit der Kirchen angesichts der Corona-Pandemie ist verschie-
dentlich festgestellt und auch kritisiert worden. Gewiss, durch ihr pastorales 
Wirken waren und sind die Kirchen in dieser Krisenzeit durchaus präsent und 
für die Menschen da, nicht selten auch in einer recht kreativen Weise. In den öf-
fentlichen Diskursen hingegen spielen sie faktisch keine nennenswerte Rolle; 
diese werden von der Politik und der Wissenschaft dominiert, religiöse Gesichts-
punkte kommen hier nicht vor und werden offensichtlich auch kaum vermisst. 
So sieht denn etwa der Soziologe Rudolf Stichweh das System Religion auch als 
potentiellen Verlierer der Corona-Krise, weil nirgendwo religiöse Deutungsva-
rianten des Krisengeschehens verfügbar seien.1 Das markiert eine grundlegende 
Differenz zu früheren Epochen, in denen die christlichen Kirchen sich eine Deu-
tungskompetenz hinsichtlich solcher Krisen ganz selbstverständlich zugeschrie-
ben und dabei auch Resonanz in der Gesellschaft gefunden haben. Wer hinge-
gen heute in der weltweiten Verbreitung des Coronavirus ein Zeichen bzw. eine 
Botschaft, gar eine Strafe Gottes meint erkennen zu können, läuft Gefahr, sich 
der Lächerlichkeit preiszugeben. Angesichts dessen wird denn auch die Zurück-
haltung der Kirchen in den öffentlichen Diskursen verständlich; sie ist Ausdruck 
theologischer Selbstbescheidung und Klugheit. Allerdings hat dies dann auch 
seinen Preis, nämlich eine theologische Sprachlosigkeit und, als Konsequenz da-
raus, den drohenden Verlust einer Orientierungsfunktion.

Markus Knapp | Bochum

geb. 1954, Dr. theol., Prof. em. für Fundamental-
theologie an der Kath.-Theol. Fakultät der 
Ruhr-Universität Bochum

Markus.Knapp@rub.de

Reflexion

412



„Autonomie der irdischen Wirklichkeiten“

Angesichts dessen drängt sich die Frage auf, ob die Corona-Pandemie nicht als 
ein „Zeichen der Zeit“ im Sinne des II. Vatikanums verstanden werden muss. 
Das Konzil fordert ja dazu auf, nach solchen Zeichen der Zeit zu suchen (Pasto-
ralkonstitution Gaudium et spes 4), weil in ihnen die je aktuellen und bedrän-
genden Herausforderungen sichtbar werden, die eine glaubwürdige Verkündi-
gung nicht ausblenden darf. Das trifft nun auf die Corona-Pandemie zweifellos 
zu. Wenn man sich dem, was hier offenkundig wird, wirklich aussetzt und es 
nicht verdrängt oder verharmlost, wird ja die infolge des neuzeitlichen Säkula-
risierungsprozesses grundlegend veränderte Situation des Glaubens geradezu 
mit Händen greifbar. Ganz ungeschminkt tritt die „Autonomie der irdischen 
Wirklichkeiten“ (GS 36) zutage. Weder bei der Erklärung für die Entstehung 
noch für die Bewältigung dieser Pandemie ist die Bezugnahme auf eine göttli
che Wirklichkeit erforderlich. All das ist vielmehr die Sache des Menschen: Er 
und seine Lebensweise allein sind verantwortlich für die Verbreitung des Virus, 
und ihm allein obliegt dann auch dessen Bekämpfung und Eindämmung. Gott 
ist gewissermaßen überflüssig und infolgedessen für viele Menschen irrelevant 
geworden, so dass für sie auch die theologisch so abgründig erscheinende Theo-
dizeefrage gegenstandslos wird. Die theologische Sprachlosigkeit angesichts der 
Corona-Pandemie verweist somit auf eine fundamentale Glaubwürdigkeitskrise 
des Christentums in der säkularen Moderne, die durch die Verbreitung des Vi-
rus wieder unübersehbar zutage getreten ist. 

Wenn Kirche und Theologie dieses Zeichen der Zeit ernst nehmen, sehen sie 
sich dazu herausgefordert, das Gott-Welt-Verhältnis erneut und gründlich zu re-
flektieren. Die Corona-Krise führt ja noch einmal die Konsequenz des neuzeit-
lichen Säkularisierungsprozesses in aller Deutlichkeit vor Augen: Gott kann nicht 
mehr als Erklärungsfaktor für irgendwelche innerweltlichen Ereignisse und Ent-
wicklungen in Anspruch genommen werden; und er ist auch kein Nothelfer, der 
einspringt und weiterhilft, wenn der Mensch an seine Grenzen stößt und nicht 
mehr weiter weiß. In diesem Sinne können Theologie und Kirche in der Tat kei-
nerlei Deutungskompetenz für das Krisengeschehen beanspruchen. Es ist viel-
mehr vorbehaltlos davon auszugehen, dass Gott die Welt als eine eigenständige 
Wirklichkeit unbedingt anerkennt und bejaht und daher auch nicht „von au-
ßen“ in ihre eigengesetzlich verlaufenden Prozesse eingreift. Hat das aber nicht 
einen unwiderruflichen Transzendenzverlust zur Folge? Welche Bedeutung kann 
dann eine menschliche Gottesbeziehung noch haben? Bleibt sie nicht letztlich 
ein vorsäkulares Relikt?

413

Bonhoeffer und die Pandemie



2	 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hrsg. v. E. Bethge. 
Gütersloh 91976, 178 (16.07.1944).

3	 Ebd.

Die Sicht Bonhoeffers

Auf sehr pointierte Weise hat Dietrich Bonhoeffer in seinen Briefen aus dem 
Gefängnis in Berlin-Tegel diese Situation der Glaubenden in einer säkularen 
Moderne auf den Punkt gebracht: „Vor und mit Gott leben wir ohne Gott“.2  
Dass der Mensch ohne Gott in der Welt lebt, entspricht demnach dem Willen 
Gottes. „Gott gibt uns zu wissen, dass wir leben müssen, als solche, die mit 
dem Leben ohne Gott fertig werden müssen“3. Diese Erkenntnis sieht Bonhoef-
fer durch den Säkularisierungsprozess vermittelt: Gott will, dass der Mensch er-
kennt, sein Leben in dieser Welt als eigenverantwortlicher und freier, ohne 
„Vormund“ führen zu müssen.

Dieses Leben ohne Gott vollzieht sich jedoch vor Gott. Die Notwendigkeit, in 
dieser Welt ohne Gott leben zu müssen, erscheint ja zunächst einmal ambiva-
lent. Man kann daraus die Konsequenz ziehen, dass das Leben ganz auf die in-
nerweltliche Wirklichkeit beschränkt bleibt, als ein in die Immanenz dieser Welt 
eingeschlossenes Leben geführt und jeglicher Transzendenzbezug gekappt wer-
den muss. Das ist nach Bonhoeffers Überzeugung für einen christlichen Glau-
ben, der sich nicht selbst säkularisiert, jedoch ausgeschlossen. Als ohne Gott in 
einer säkularen Welt Lebender steht der Mensch vielmehr immer auch vor Gott. 
Das besagt vor allem: Der Mensch trägt Verantwortung für sein Leben; es ist 
nicht gleichgültig, wie er es bewältigt und was er daraus macht. Denn der bibli
sche Gott will, dass das Leben seiner Geschöpfe gelingt, dass sie ihr Heil finden 
in der endgültigen, unverbrüchlichen Gemeinschaft mit ihm. Dass der Mensch 
vor Gott steht, heißt somit: Er ist ein unabdingbar nach der Sinnerfüllung sei-
nes Daseins Suchender, wenn er sein Leben zu bewältigen und zu gestalten 
sucht. Auch als nichtreligiöser Mensch ist er bestrebt, sein Leben als ein sinn-
volles zu verstehen und zu führen. Dies muss aber auf jeden Fall in autonomer 
Selbstbestimmung geschehen, es ist also ganz dem Menschen überantwortet; 
Gott nimmt ihm diese Verantwortung nicht ab. 

Gottes Ohnmacht

Gott überlässt die Welt und den Menschen in ihrer Eigenständigkeit und Au-
tonomie dann aber auch nicht sich selbst. Denn Gott will ja, dass der Mensch 
seinen Heilswillen und seinen Heilsplan erkennt und ihm frei zustimmt. Des-
halb lebt der Mensch nicht nur vor, sondern auch mit Gott. Für Bonhoeffer 
ist nun aber entscheidend, dass dieses Mitsein Gottes die Notwendigkeit nicht 

Reflexion

414



4	 B. Pascal, Gedanken über die Religion und einige andere Themen. Hrsg. v. J.-R. Armogathe. Übers. v. 
	 U. Kunzmann. Stuttgart 1997, 233 (Fragment 424, Zählung nach L. Lafuma); Übersetzung geändert.

aufhebt, in der Welt ohne Gott leben zu müssen. Wie ist dieses Mitsein Gottes 
dann aber zu denken? Bei seiner Antwort orientiert Bonhoeffer sich am bib-
lischen Gottesverständnis, wo sich zeigt: „Gott lässt sich aus der Welt heraus-
drängen ans Kreuz, Gott ist ohnmächtig und schwach in der Welt und gerade 
und nur so ist er bei uns und hilft uns“ (Widerstand und Ergebung, 16.07.1944). 
Weil Gott die Eigenständigkeit der Welt und die Autonomie des Menschen 
vorbehaltlos anerkennt, bleibt er in der Welt schwach und ohnmächtig. Weder 
interveniert er in Naturprozesse noch drängt er sich dem Menschen auf oder 
überwältigt ihn. Aus dieser innerweltlichen Ohnmacht Gottes und der Erfah-
rung der Gottverlassenheit, die ja auch Jesus gemacht hat, lässt sich jedoch 
nicht auf die Nichtexistenz Gottes schließen. Bonhoeffer sieht vielmehr gerade 
darin die spezifische Weise, wie sich das Mitsein Gottes mit Welt und Mensch 
realisiert und er sich als der „Ich-bin-da“ (Ex 3,14) erweist. Es ist das Mitsein 
einer Liebe, die gerade in ihrer innerweltlichen Ohnmacht und Schwäche al-
len Kräften und Mächten standzuhalten und vor deren verderblichen Auswir-
kungen zu retten vermag. Das liest der christliche Glaube an der Geschichte 
und dem Schicksal Jesu ab. 

Wie kann nun aber dieses völlig unspektakuläre Mitsein Gottes erfahren wer
den in einer Welt, in der Gott nicht als ein wirkmächtiger Faktor vorkommt? 
Nach neutestamentlicher Überzeugung begegnet Gott in seinem Wort, das in Je-
sus von Nazareth Fleisch geworden ist (Joh 1,14). In diesem Wort sagt Gott sich 
selbst dem Menschen zu; er schenkt ihm Gemeinschaft mit sich und gibt ihm 
Anteil an seiner unvergänglichen Lebensfülle. Die Erfahrung des Mitseins Got
tes gründet in diesem Sprachereignis; sie wird möglich, wenn Menschen sich 
dieses Wort gesagt sein lassen, nicht im Sinne einer Information, sondern eines 
Versprechens, einer personalen Zusage und Verheißung, die sie innerlich, in ih-
rem Personkern – biblisch gesprochen: in ihrem Herzen – erreicht und verwan-
delt. Diese Erfahrung des Mitseins Gottes ist die Grundlage jedes authentischen 
Glaubens. Blaise Pascal hat das präzise formuliert: „Was also ist der Glaube, wenn 
nicht Gott fühlbar im Herzen.“4 Der Glaube ist demnach kein menschliches 
Konstrukt, sondern ein personales Vertrauens- und Beziehungsverhältnis zwi-
schen Gott und Mensch; er gründet auf der Erfahrung des Nahegekommenseins 
Gottes und des Berührtwerdens durch ihn in der Personmitte des Menschen. 
Das muss sich dann in dessen Lebensvollzug immer wieder neu bewahrheiten 
und bewähren.

415

Bonhoeffer und die Pandemie



5	 Siehe dazu eingehender: M. Knapp, Weltbeziehung und Gottesbeziehung. Das Christentum in der säku-
laren Moderne – eine anerkennungstheoretische Erschließung. Freiburg i. Br. 2020.

Glauben im säkularen Kontext

Die zugespitzte Formulierung Bonhoeffers, dass Christ(inn)en vor und mit 
Gott ohne Gott leben, kann somit als Erschließung und Deutung der Situa-
tion glaubender Menschen im säkularen Kontext der Moderne gelesen wer-
den. Sie ist durch die Corona-Pandemie noch einmal grell beleuchtet wor-
den. Deshalb lässt sich dieses als ein Zeichen der Zeit verstehen, das die be-
drängenden Herausforderungen, vor denen das Christentum in der moder-
nen Kultur und Gesellschaft steht, erneut und nachdrücklich zu Bewusstsein 
bringen kann. Folgt man Bonhoeffer, wird das Christentum nur dann zu-
kunftsfähig sein, wenn es gelingt, dieses durchaus spannungsvolle Zugleich 
eines Lebens vor, mit und ohne Gott einerseits verständlich zu machen so-
wie andererseits seine lebenspraktische Realisierung zu befördern und zu er-
möglichen. Im Kern geht es dabei um die Frage, wie der zentrale Inhalt der 
christlichen Gottesbotschaft, das Nahegekommensein Gottes in Jesus Chris
tus, auch in säkularen Lebenskontexten so erfahrbar werden kann, dass 
Menschen darin auch die Sinnerfüllung ihres Lebens zu erkennen vermögen.

Die Alternativen dazu lassen sich ja schon seit langem beobachten. Entweder 
wenden Menschen sich mehr oder weniger lautlos vom Christentum ab, weil es 
für ihre Lebensgestaltung irrelevant geworden ist. Dieser seit Jahrzehnten fort-
schreitende Prozess wird heute durch kirchliche Skandale noch einmal massiv 
beschleunigt. Oder das Christentum säkularisiert sich selbst, so dass das Spezi-
fikum und das Skandalon seiner Gottesbotschaft, „das Wort vom Kreuz“ (1 Kor 
1,18), nicht mehr zum Tragen kommt. Oder aber es kommt zu einer Selbstver-
schließung gegenüber der gesellschaftlichen und kulturellen Moderne, so dass 
das Christentum fundamentalistisch erstarrt.

Dieser Prozess einer tiefreichenden Transformation des Christentums voll-
zieht sich heute vor unseren Augen. Die Corona-Pandemie führte noch einmal 
vor Augen, dass sich damit auch seine Stellung in der gesellschaftlichen Öffent-
lichkeit im Vergleich zur volkskirchlichen Epoche grundlegend verändert. So 
kann es dann auch in einer säkularen Gesellschaft keine öffentliche Deutungs-
kompetenz mehr beanspruchen. Das heißt aber nicht, dass das Christentum 
damit jegliche Orientierungsfunktion verliert. Wie Bonhoeffer paradigmatisch 
zeigt, vermag es das Beziehungsgefüge von Welt, Mensch und Gott vielmehr so 
verständlich zu machen, dass sich auch eine theologische Bedeutung des Säku-
larisierungsprozesses erschließen kann.5

Reflexion

416


