Lektiire

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986
Historiker, Kulturphilosoph, Mystikforscher

Eugénie Smet”

Grunderin der Helferinnen

Auch in der Frische ihrer neunzehn Jahre hat Eugénie Smet etwas Eigenwilliges.
Junges Middchen aus gutem Hause, leidenschaftlich und kithn, ohne Extrava-
ganz, aber nicht ohne Romantik, bindet sie sich fest an das, was sie liebt, gibt
sie sich dem hin, was sie anpackt. Ehrlich und innig, ohne Floskeln und ohne
Kompromisse liebt sie ihre Familie, ihr Land, ihre Arbeit — und ihren Gott, der
wie die Erde ist, auf der sie geboren wurde.

»1ch klebe mit starkem Leim; das heif3t, dass ich Briiche nétig habe.” Dieses
Wort, das sie an eine gldnzendere, aber weniger treue Freundin schreibt, charak-
terisiert sie sehr gut. Sie hat nicht die Anmut oder Leichtigkeit, die alles einfach
macht, nicht den Humor, der Abstand ermoglicht. In ihrer Geschichte gibt es
keine Abenteuer und keine Musketiere! Alles ist ernst bei ihr — Begeisterung,
Wiinsche, sogar Trdume; sie ,klebt” an allem, setzt sich verbindlich ein. Sie gibt
sich dem Dienst an ihrem Gott und den Menschen tédglich mit Aufmerksamkeit
und hohem Einsatz hin, immer ein wenig unruhig, wie eine Mutter, die sich um
ihre Kinder sorgt, in stdndiger Furcht, sie zu verlieren. Sie arbeitet fiir die, die sie
in aller Treue sucht, in der Nachfolge ihres Gottes, im Einsatz fiir die Liebe.

* Anm. d. Red.: Der nachfolgende Artikel wurde anlésslich der Seligsprechung von Eugénie Smet,
mit Ordensnamen Maria von der Vorsehung, Griinderin der Kongregation der Helferinnen, in
einer Sonderausgabe der Zeitschrift Echanges im August 1957 unter dem Titel Selige Maria von der
Vorsehung (Marie de la Providence). Ihr Geistlicher Weg veroffentlicht. 50 Jahre spater, im Juli 2007,
erschien er, versehen mit einer Einleitung von Sr. Sylvie Robert sa (Schwester der Kongregation der
Helferinnen, = Soeurs Auxiliatrices) in der Zeitschrift Christus unter dem Titel Eugénie Smet. Griinde-
rin der Helferinnen. Die Einleitung von S. Robert, irrtiimlich als Artikel von Michel de Certeau aus-
gegeben, erschien in GuL 1|2020, 101-104 (iibers. v. P. Andreas Falkner SJ). Hier nun der Text von
Michel de Certeau SJ in der Ubersetzung von Sr. Claudia Valk sa. — 2021 feiert die internationale
Ordensgemeinschaft der Helferinnen den 150. Todestag ihrer Griinderin.

418



Eugénie Smet

Und diese Liebe macht sie stindig drmer, entreif3t ihr, was ihr Wesen ist. Denn
das Ernste hat fiir sie schnell einen schmerzhaften Aspekt; in dem leidenschaft-
lichen Wunsch zu lieben und zu dienen, entdeckt sie immer wieder das Leid der
Trennung und der Ohnmacht. Sie tragt die Angst vor Abwesenheit in sich; jeder
Bruch macht sie krank und bertihrt ihr Herz, erneuert aber auch ihren grofien
Plan, zu vereinen, was zerstreut ist, ,zusammenzukleben”, was zerbrochen ist,
noch mehr an dem Werk mitzuarbeiten, zu dem Der sie ruft, der alles eint. Die
Ausgegrenzten beschiftigen sie zutiefst, - besonders heftig schon seit ihrer Kind-
heit jene Ausgegrenzten: die Seelen im Fegfeuer; aber genau diese Sorge eines
kleinen Madchens, dieses Mitgefiihl einer Frau, diese Sorge einer Christin ma-
chen sie zu einer Apostelin der Begegnung. Was sie verletzt, motiviert sie zu
stindig neuen Unternehmungen und bringt sie zu einer intensiveren inneren
Teilnahme an den Leiden Dessen, der in unsere Zerrissenheit hineingegangen
ist, um uns in seiner Liebe zur Einheit zu fiihren. Liebe und Leiden wachsen in
ihr gleichermafien, gestalten ihr Leben auf das Schicksal derer hin, die Gott ldu-
tert, und bringen unzdhlige Aktivititen hervor und das Werk, das Gott aus ihrem
Leben gemacht hat, das Institut, das es weiterfiihrt. So ist die geistliche Freiheit
fiir sie weder ein wunderbares Geschenk, das sie von Anfang an erhilt, noch die
Leichtigkeit der Gnade Gottes, sondern eine Gewissheit, die sie langsam in der
Erfahrung der Erlosung erlangt; sie willigt ein in dieses Wirken und in diese Brii-
che, die sie mit grofier Liebe annimmt und im Vertrauen Christus tiberlésst.

Eine sehr frithe Suche nach Gott

Kaum hatte sie die Sacré-Cceur-Schule verlassen!, wurde aus dem Marienkind
[Anm. der Ubers.: Mitglied einer katholischen Kindergruppe] eine ehrenamtlich
in der Pfarrei engagierte Dame. Und das mit allem Ernst! Sie ist Feuer und Flam-
me, ruft Gebetsbewegungen ins Leben, gibt den Anstof} zu Geldsammlungen
und Biirgerspenden und verteilt allerorts an die Armen, was sie erhélt. Man reif3t
sich um sie: Man kann sicher sein, dass sie viele Spenden zusammentrégt. Jedes
Werk will sie fiir seine Zwecke haben; die Priester streiten sich um diese eifrige
Mitarbeiterin; und sie ihrerseits engagiert sich tiberall gleichzeitig, antwortet auf
alles, erwirbt die Freundschaft aller und hat quasi ihren Platz im Klerus!
Meistens geht es um Kollekten. Sie fiihrt sie mit Wagemut und Einfallsreich-
tum durch, und in riesigem Ausmaf3, denn sie hat ein geniales Organisations-
talent. Doch sie muss betteln und kann nie sicher sein, ob sie etwas bekommt.
Alles hdangt von denen ab, die sie bittet: Also ist sie von Gott abhédngig. Bei die-

1 Das Internat der ,Dames du Sacré Coeur” in Lille, in dem Eugénie sieben Jahre ihrer Schulzeit
verbrachte. [Die Anmerkungen stammen von S. Robert, die Zwischentitel von der , Christus”-
Redaktion.]

419



Lektiire

sen Appellen an die 6ffentliche Grofiztigigkeit entfaltet sie eine immer erfinderi-
schere und tiberméafigere Aktivitdt, bleibt dabei passiv und wartet darauf, Gottes
Wohlgefallen zu finden. Denn allein auf ihn muss sie sich verlassen —unbedingt:
Thn bittet sie um Hilfe.

Und sie will nur ihn. Frith gereift in der Schule der Schwestern, die sie ausge-
bildet haben, hat sie das wirkungsvolle Mittel der Gewissenserforschung getibt —
es hilft ihr, kritischen Abstand zu sich selbst, zu ihren Wiinschen und zur ihrer
Phantasie zu nehmen. Wie ein reinigendes Feuer erlebt sie die Gewissensbisse,
gegen die sie nie gut zu kdmpfen wissen wird: Denn wenn sie sich gegen sich
selbst wehrt, kann sie sich nicht gegen jene wehren; sie ist zu integer, um sich
von ihnen abzusetzen, und zu ehrlich, um sie zu leugnen.

Sie sucht daher eine Absicherung auflerhalb ihrer selbst, authentische ,gott-
liche Fakten”, die ihr den Weg weisen, die sie in dem bestdtigen, was sie tut,
und ihren Realitdtssinn und ihren gesunden Menschenverstand bestdrken. Sie
bittet Gott um , Beweise”: Sie will sich seiner gegen sich selbst sicher sein, ihn
besitzen, um sich von ihm besitzen zu lassen. Sie diktiert Bedingungen — das ist
ihre Art, sich ihm, immer noch besitzergreifend und naiv, zu tiberlassen; ihre
Forderungen sind ein Zeichen von Demut. Sie will sehen, um blind gehen zu
konnen. Und erstaunlicherweise antwortet Gott. Er gewdhrt ihr die Zeichen, um
die sie bittet, z.B. die genaue Geldsumme, die sie braucht, um ihr Werk begin-
nen zu konnen, oder genau die Begegnung und die Frage, die ihr die Gewissheit
geben, keinen Fehler bei der Griindung eines Vereins fiir die Seelen im Fegefeuer
zu machen.? Sie geht nur auf Sein Wort hin weiter voran, und jedes Mal wird
dieses Wort in dem Moment zu ihr gesprochen, in dem sie es erbittet.

,unruhe ohne Freiraum"”

Das war nur die Initiation, dhnlich wie die des Volkes, das mit glithender Lei-
denschaft und mit Widerstand in der Wiiste langsam weiterkam, als sein Gott,
der ihm so nahe war, jeden Tag zu ihm sprach und mitwanderte. Der Schopfer-
geist, den diese in den Heiligen Geist Vernarrte seit ihrer Kindheit anruft, wird
sie nun in das verheiflene und unbekannte Land fiihren; und das Land ihrer
Ordensberufung zeigt sich ganz anders, als sie es voraussehen konnte.

Im Jahr 1856 ist sie einunddreiflig Jahre alt. Nach anstrengenden, aber er-
fiillten Jahren verldsst sie ihre Heimatstadt und ihre Familie, diese Orte voller
Liebe, und bricht auf, um in Paris, getrennt von ihrer Familie, die lang erhoffte
Gemeinschaft zu griinden, die dem Gebet fiir die Verstorbenen gewidmet sein
sollte. Sie tut dies unter so schmerzhaften Bedingungen, dass sie sich von dem

2 Eugénie bat Gott darum, eine ihrer Freundinnen moge genau nach dem Allerheiligen-Gottesdienst
zu ihr kommen und tiber das Fegfeuer sprechen. Im Gottesdienst hatte sie die Berufung gesptirt,
,einen Gebets- und Opferverein fiir die Seelen im Fegefeuer” zu griinden.

420



Eugénie Smet

Schlag, den sie zu diesem Zeitpunkt erfahrt, niemals erholen wird. Gewiss, sie
kann nicht daran zweifeln, dass dies Gottes Wille ist — die , Beweise” sind un-
bestreitbar —, und doch erscheint alles in dieser Griindung nicht stimmig: Abbé
Largentier?, der sie hergeholt hat, will sie in Projekte hineinziehen, in denen sie
nicht die Vorstellungen findet, die Gott ihr eingibt. Sie stof3t auf eine fromme
Gemeinschaft, die aber keinerlei Ordensausbildung hat. All dies bringt sie aus
dem Gleichgewicht. Von ihren ersten Tagen in Paris erzédhlt sie uns: Sie weinte
nachts allein in ihrem Kdammerchen, und die Tranen des Widerwillens und der
Verzweiflung dieser einsamen Kleinen aus der Provinz sind so echt, so ergrei-
fend, dass sie das zweifelhafte Netz zu verdammen scheinen, in das Gott sie fiir
sich eingefangen hat.

Aber wo ist Gott? Sie verliert jegliche Sicherheit. Sie ist wie getrennt von
ihm genau zu dem Zeitpunkt, da sie sich Seinetwegen von denen trennt, die sie
liebt, und von den Werken, die sie um Seinetwillen betrieben hat. Der , Beweis”
ist nicht mehr stichhaltig. Der Stern ist verschwunden. Maria von der Vorse-
hung ist einer Vorsehung tiberlassen, von der sie nichts mehr in der Hand hat
und die sie anscheinend auch nicht mehr fithrt. Zu dem Zeitpunkt, da sie das
entscheidende Werk ihres Lebens beginnt, kann sie nichts entscheiden; zu dem
Zeitpunkt, da Gott sie mit der Leitung der Gemeinschaft betraut, fiir die sie sich
vorbereitet weif3, wirft er sie in eine Situation, die sie als widerspriichlich und
falsch empfindet. Sie ist sich in nichts mehr sicher. ,Es scheint mir“: Dieser Aus-
druck taucht in dieser Zeit stindig auf. Sie traut sich nichts mehr mit Sicherheit
zu sagen, dennoch hort sie nicht auf zu agieren und zu organisieren, was die
Umstinde erfordern. Sie ist dem Unmoglichen unterworfen.

In diesem Durcheinander entgleitet ihr, was sie leidenschaftlich will, und
wendet sich gegen sie; alles, was ihr Leben ausmacht, wird ihr genommen; sie
ist einer Schwiche ausgesetzt, die sie schon sehr befiirchtet hat; sie verfillt Ang-
sten und Skrupeln, verstarkt durch die Miidigkeit, die sie in tatkraftigem Einsatz
iiber Jahre hinweg angesammelt hat. Denn bei ihr gibt es keinen Mittelweg:
»Mein Charakter kann den Mittelweg nicht ertragen: entweder grofler Trost
oder tiefe Trostlosigkeit”, schreibt sie 1859. Es ist ihr nicht moglich, sich von
der Gegenwart zu 10sen, nicht an ihr , kleben” zu bleiben - das macht sie unfa-
hig zu unterscheiden. Ihre Gewalt, mit der sie etwas erhalten will, wird Gewalt,
mit der sie sich selbst anklagt. , Erfinderisch darin, sich selbst zu zerquilen”; sie
notiert unabldssig in ihrem Tagebuch: ,Angst”, ,innere Qualen”, ,Trostlosig-
keit”, kurzum , Unruhe ohne Freiraum®.

3 Abbé Largentier, Vikar von Saint Merry, hatte eine kleine Gemeinschaft fiir die Seelen im Fege-
feuer zusammengebracht. Als einen unter anderen ,Beweisen” zur Bestatigung ihrer Berufung zur
Griindung eines Ordens, der sich ,durch die Ausiibung von Werken der Barmherzigkeit und der
Néchstenliebe ganz der leidenden Kirche widmet”, hatte Eugénie Smet darum gebeten, einen ihr
unbekannten Priester zu treffen, der denselben Wunsch hitte wie sie. Um ihn zu treffen, fuhr sie
nach Paris.

421



Lektiire

Hingabe und Gehorsam

Thr liebenswiirdiges Auftreten, von dem uns ihre Gefahrtinnen berichten, ver-
birgt alle diese Schwierigkeiten — ihr bleiben darin nur Hingabe und Gehorsam
iibrig. Die vermogende Frau Jurien*, die zur Wohltiterin der Gemeinschaft ge-
worden ist, empfiehlt ihr dies und lebt es ihr vor - sie ist getragen von einer Art
mystischer Begabung, die ihre natiirliche Noblesse und Originalitdt noch ver-
starken. Eugenie kdmpft und leidet. Sie gehorcht. Zur Oberin gemacht, macht
sie sich zur Novizin, und hier beginnt in ihren personlichen Aufzeichnungen
ein erstaunlicher Dialog mit ihrem geistlichen Vater. Ihr Tagebuch ist sodann
eine Sammlung der ,Worte“ des Paters. Manchmal schreibt sie: ,Unser Herr hat
mir gesagt (...)“, und da ist kein Bedenken mdoglich, sie muss glauben, sie kann
mit Vertrauen vorwarts gehen. Gott hat in seiner Kirche zu ihr gesprochen.

Aber wir, die wir sie ein wenig kennen, kénnen sehen, wie schmerzhaft ge-
nau dieser Dialog fiir sie ist, denn ihr geistlicher Leiter, Pater Basuiau, bemiiht
sich mehr darum, diesem physischen und seelischen Leiden einen religiosen
Sinn zu geben, als seine Ursache zu lindern. ,Man muss leiden”, sagt er ihr, —
dabei leidet sie schon mehr als genug! Die Qualen, die sie erleidet, brauchen kei-
ne Verstarkung. Die Partner in diesem Dialog, die beide mit géttlichen Ansprii-
chen beschiftigt sind, kommen in Kontakt, ohne sich wirklich zu begegnen.

»Je heiliger ein Heiliger ist”, sagt der Pater zum Beispiel am 9. Juni 1859 zu
ihr, ,umso mehr hat er gelitten”; freimiitig und leidenschaftlich im Gehorsam
wie in allem anderen, stimmt sie ihm zu und antwortet: , Es scheint mir“ — sie
wird etwas Ungeheuerliches sagen, und sie spiirt es, sie zweifelt an ihrem Ge-
danken mit sicherem Instinkt, der bei so vielem nicht zum Vorschein kommt
und deshalb nur dieses vage Unbehagen in ihr hinterldsst — ,,es scheint mir,
dass, wenn Reue in den Himmel kommen koénnte, wir bereuen wiirden, nicht
genug fiir Unseren Herrn gelitten zu haben.” Das alles ist durchaus wahr, aber
wie gefdhrlich ist es fiir sie! Sie treibt den Gedanken des Paters auf die Spitze, als
ob Unser Herr uns zuallererst zum Leiden auffordern wiirde.

,und dann”, fahrt sie fort, ,,im Himmel wird der gute Gott uns beschenken,
und wir werden ihm nichts schenken kénnen” — als ob unsere Gaben nichts mit
den Gaben Gottes zu tun hitten. Aber sie bleibt bei Askese und Willen: Sie neigt
zu stark dazu, und ohne es zu wollen, lddt Pater Basuiau sie dazu ein — mit Wor-
ten wie: , Lieben und Leiden sind dasselbe”; welche Bedeutung sie fiir Eugénie
haben, konnen wir uns vorstellen.

4 Eine reiche Erbin, die ihr Vermogen an wohltatige Werke verteilte; Eugénie, die von ihrer Grozii-
gigkeit gehort hatte, war an sie mit der Bitte um materielle Hilfe, die sie notig hatte, herangetreten.

422



Eugénie Smet

,Oh, wie wiinschte ich, ich wiisste, wie man leidet” — tatsichlich steht das Lei-
den fiir sie an erster Stelle — ,,und wie man im Leiden liebt; wenn ich jetzt eine
halbe Stunde ohne seelisches Leiden ware, wiirde ich mich nicht wiedererkennen.”

Sie leidet, und sie macht ihr Leiden zu einer Pflicht und zu einem Dauerzu-
stand; aus der Tatsache, dass sie leidet, schlief3t sie, dass sie leiden wollen muss,
und macht das, was sie leiden ldsst, noch grofler: Es reicht nicht, was sie erlei-
det; sie muss die willentliche Bereitschaft dafiir aufbringen, wobei ihr Leiden
gerade jede Anstrengung — besonders die Anstrengung fiir jene Bereitschaft —
schwerer macht und ihre Schuldgefiihle vergroflert.

Pater Basuiau, dieser Asket und dieser ,Heilige”, freilich ein gefdhrlicher
Heiliger — ,eine Eisenstange”, sagt sie —, treibt somit einen Willen an, der das
Gegenteil brauchte: sich in Gott zu entspannen; er verstirkt das Ubel in dieser
nach Gott hungernden Frau, die mehr will, als sie kann, und der es leid tut,
nicht genug zu wollen noch zu kénnen.

»Mein Pater”, sagte sie, ,es scheint mir, dass ich nichts fiir Unseren Herrn
tue. Ich mache alles mit Gewalt, nichts mit Liebe.“ Wie sicher ist der Instinkt
ihres Herzens, auch wenn sie noch davon spricht, etwas zu ,tun”! ,Es ist besser,
alles mit Gewalt zu tun, als gar nichts zu tun”, entgegnet ihr unsere ,Eisenstan-
ge”, aber seine Antwort geht nur auf das abstrakte Problem hinter ihren Worten
ein, und nicht auf das, was sie sucht; er beldsst sie in diesem unruhigen Verlan-
gen, etwas zu tun — um jeden Preis, ,mit Gewalt”, selbst wenn dieses Verlangen
sie zur Erschopfung bringt, ihr die nétige Kraft raubt und so ihre Angste ver-
starkt (8. Juli 1859).

Diese Angste und die Dunkelheit steigern jedoch ihre Sehnsucht, Gottes Wil-
len zu erkennen. Was Eugénie nicht findet, erwartet sie umso sehnlicher: , Es
scheint mir jetzt”, schreibt sie, ,dass ich mich nur noch dazu hingezogen fiihle,
mich deinem Willen zu unterwerfen. Dein Wille, o Gott, ist alles fiir mich” (24.
Februar 1865). Aber dieser Wille ist der Wille Gottes, er entzieht sich jeder Ein-
flussnahme. Maria von der Vorsehung erkennt in ihrem , Freund” ihren Gott
und gelangt am Ende dieser langen Krise zu dem Wort, in dem sie sich wieder-
findet: , Nichts.” Sie ist nichts als ,,Garnichts”. Ist sie blind? Ist sie unfahig? Ist
das verwunderlich? So offenbart sich, was sie ist: ,Ich bin auf einzigartige Weise
von diesem Gedanken getroffen, dass Gott allein existiert; — alles andere, nichts”
(27. Februar 1865). Im Zusammenbruch ihres Lebens erfidhrt sie die Wahrheit:
»Gott allein ist.” Die Zerstorung ihrer aufiergewohnlichen Vitalitat war notig,
damit Gott dieser entwaffneten Liebe sein Gottesantlitz enthiillen konnte.

423



Lektiire

,Gott allein existiert"

Die Gewissheit, dass Gott allein existiert, ist schlieRlich eine Quelle der Befrei-
ung und des Friedens: ,Ich spiire, wie sich mein Herz bei diesem Gedanken wei-
tet”; die Groe Gottes entreifit sie ihrer eigenen Not, und weil sie an sich selbst
verzweifelt, wendet sie sich an den Gott, der alles kann. So wie sie ist, so will
Gott, dass sie ist.

Zu dieser inneren Entwicklung passen die duferen Ereignisse: Im Jahr 1866
geht Pater Basuiau nach China, und Marie de la Providence kommt allméhlich
die geistliche Fiihrung durch Pater Olivaint zugute. Alle Bemiihungen von Pater
Olivaint sind darauf aus, Eugénie zu Vertrauen und Hingabe zu fiihren. ,Er pre-
digt Vertrauen”, schreibt sie. Das ist alles, was er tut, beharrlich, unermiidlich.
Er kimpft gegen ihre Angste, weil sie immer noch eine selbstbezogene Suche
sind: ,Schiitteln Sie diese Traurigkeit ab ... Ihre Angste sind Ihre Weise, unseren
Herrn zu verletzen ... Vertreiben Sie das alles!” Sie soll auch wissen, dass ihre
Leiden nicht nur eine Gnade Gottes sind, sondern bereits der Ort ihrer gegensei-
tigen Liebe - so kann sie teilnehmen an dem Erlésungsweg und der Reinigung,
die Seine Ndhe bewirkt. ,Sie glauben nicht genug”, sagt der Pater zu ihr, , dass
Ihr Leidenszustand von Gott kommt, dass es Ihre Berufung ist, fiir die Seelen im
Fegefeuer zu leiden, dass dies Ihre Gabe an Ihn ist.”

Sie wehrt sich noch dagegen, wie Gott in ihr arbeitet, gegen die Ausloschung
dessen, was sie gewesen ist: ,Ich tue absolut nichts ... Ah! Wie ich mich verdn-
dert habe!” Der starken Frau von gestern fillt es auch heute noch schwer, ihre
Schwiche zu akzeptieren, sich ,selbst auszuhalten”, diesen ,unerkldrlichen
Zustand” zu wollen, vor allem, wenn sie ihn ,mit ihrer korperlichen und seeli-
schen Leistungsfahigkeit von 1864 vergleicht”.

»Wo ist meine Leistungsfahigkeit geblieben?”: Sie ist neununddreif’ig Jahre
alt und kann nichts mehr tun. ,Sie wollen alles aus eigener Kraft machen”, ant-
wortet ihr Pater Olivaint.

So kommt sie langsam auf die Spur der Passivitdt: ,Heute Morgen, vor der
Heiligen Kommunion, ist mir plétzlich dieses Wort eingefallen: Ich bin dein
Heil.” Das Heil hdangt nicht davon ab, was sie tut, sondern von dem, was Er tut.

Im letzten Abschnitt ihres kurzen Lebens fiillt sich ihr Tagebuch mit neuen
Worten, in denen sich ihr neues Lebensgefiihl ausdriickt: ,Annahme mit Freu-
de”, ,Frieden”, ,bleibendes Fiat“. Die Morgenrote erscheint tiber den Ruinen
von all dem, was sie Gott geben wollte. Licht erstrahlt, und zwar ein Licht,
das von Gott kommt und nicht dem Land gehort, das es beleuchtet. Ein Wort
driickt diesen Ubergang von der Ver-nicht-ung zum Vertrauen aus und integriert
gnadenvoll und friedlich den langen schmerzhaften Weg: ,In diesem Jahr”,
schreibt sie im Januar 1870, muss ich mit Vertrauen leiden - sie sagt immer

424



Eugénie Smet

noch ,ich muss“, aber jetzt in Einklang mit Gott und in Geborgenheit — , oh!
Wie ich nichts, aber auch nichts, gar nichts bin ... und doch alles mit der Gnade
Gottes tun kann.”

Dieses ,Nichts” und dieses ,Alles” ist bereits der Tod: Tod des Menschen, der
Vernichtung und Auferstehung ist, Tod der Siinde in belebender Lauterung. Ge-
zeichnet vom Krebs, an dem sie sterben wird, heifdt Maria von der Vorsehung
Gott so willkommen, wie er sich ihr zeigt. In ihren letzten Monaten, in denen
sie durch ihre eigene Armut ganz wie die Armen geworden ist, auf Gott ange-
wiesen wie die Verlassenen, fiir die sie betet und leidet, sagt sie unaufhorlich ihr
Lfat” zu den Defiziten, durch die Gott in ihr Leben getreten ist, in ein Leben,
das zum Handeln berufen ist. Jetzt klammert sie sich nicht mehr an das Leiden,
um ihre Liebe zu beweisen, sondern nimmt das Leiden an, weil sie alles liebt,
was von Ihm kommt: ,Wihrend ich stohne, sage ich Ihm immer wieder, dass er
sich keinen Zwang antun soll, dass Er bei sich zu Hause ist.”

Ihr Tod hat, wie die letzten Seiten ihres Tagebuchs, eine Grofie und eine Art
Gelassenheit, auf die uns ihr Leben vorher nicht vorbereitet hat. Gott beklei-
det sie mit seiner eigenen Erhabenheit, so wie er die Heiligen, die durch Feuer
und Tod gegangen sind, mit seiner Herrlichkeit umhiillt. Wiahrend der Belage-
rung von Paris geht sie zu ihm als lebendiges und erneuertes Sakrament des
leidenden und auferstandenen Sohnes: ,Mein Herz erscheint mir wie ein leerer
Kelch, der den Herrn erwartet. Er wird kommen.”

425



