
Der hl. Paulus und das christliche Leben
Von August Merk S.J.

I eben ist das wunderbare, tiefe und inhaltsreiche Wort, unter dem Jesus
I Christus die Fülle der Gottesgaben verkündet, die er uns bringt. Dieses
I ^ Leben stammt aus ihm selbst, denn er ist das Leben, es entspringt
aus dem Vater; denn aus ihm ist der Sohn hervorgegangen. Gottesgabe
ist es, und darum Gnade. Gnade seinem Ursprung nach, Gnade seinem
innersten Wesen nach, Gnade in seiner Entfaltung und seiner Vollendung.

I.
Dieses Leben ist die Verwirklichung eines ewigen, unergründlichen

Ratschlusses, der in Gottes Geist und Weisheit entworfen worden, zu
unserem Glück und unserer Verherrlichung (1 Kor. 2,7). Es ist das große
Got t e sgehe imni s , wie es der hl. Paulus so gerne nennt (Rom. 16,
25; Eph.l,9;3,3.4.9; 6,19; Kol.l,26.27; 1 Tim.3,9.16). Mysterium, Ge-
heimnis in Wahrheit. Denn Gott hat es als sein Geheimnis gehütet, in
seiner Unermeßlichkeit und Unzugänglichkeit seit Ewigkeit bewahrt und
mit heiligem Schweigen umhüllt (Rom. 16, 25; Eph. 3, 3. 9; Kol. 1, 26;
1 Kor. 2, 6—10). Ein Geheimnis. Denn in seinem Inhalt ist es tief und
unergründlich wie unser Gott selbst. Seit Ewigkeit des Vaters Freude
und Wonne und Gegenstand seines hl. Wohlgefallens. Es umschließt
alles, was Gottes Weisheit und Liebe, was seine Allmacht und seine
Kraft verwirklichen konnte.

Im Mittelpunkt dieses Mysteriums schauen wir den ewigen Gottessohn,
den Sohn der Liebe des Vaters (Eph. 1,6; Kol. 1,13) und um ihn in un-
absehbarem Kreise die Scharen von Gottesgeschöpfen, von Verklärten
und Erlösten, die alle von ihm empfangen haben, was sie an Gnade und
Leben, an Glück und an Seligkeit in sich tragen. Denn aus seiner Fülle,
den Schäden seiner Weisheit und dem Reichtum seiner Liebe, ist allen
geworden Gnade und Wahrheit (Joh. 1,14—17). Was der Vater seinem
eingeborenen Sohne durch die Mitteilung seines Wesens geschenkt, das
soll der Sohn nach des Vaters hl. Willen dem Geschöpf schenken, soweit
es fähig ist, die Gottesnatur in sich aufzunehmen. So ist es Ratschluß
und so Wohlgefallen und Freude des Vaters (Eph. 1,5.9.11), das Ge-
heimnis seines Willens und seiner gnadenvollen Auserwählung (Eph. 1,
4.6) nach dem Reichtum seiner Gnade (Eph. 1,7.). Diesen Reichtum der

34



Der hl. Paulus und das christliche Leben

Gnade sollen sie alle verkünden und preisen in ihrer Erwählung und
Vollendung und so sein zum Lobe der Herrlichkeif der Gotfesgnade
(Eph.1,6.12.14).

Auf diese Weise vollzieht sich der Kreislauf im Gotfesmysterium: Aus
dem Vater zum Sohn, und vom Sohn zum Geschöpf, und das Geschöpf lei-
tetin der VerähnlichungmitChristus und seiner Gotteskindschaft alle Ehre
und alles Glück zurück zur Quelle, der alles entströmt, zum Vater, um des-
sen Heilsgedanken und Heilswirken zu verherrlichen für alle Ewigkeit.

In Wahrheit ein Mysterium, ein Geheimnis, das Gottes würdig ist, das
des Unendlichen Größe und Güte verkündet und darum in sich Gottes
Ehre und Verherrlichung wirkt und das Lob der Gnade preist. Ein
Mysterium, das himmelhoch emporragt über alles, was die Zeit, in der
Paulus schrieb, über Mysterium zu sagen und dem suchenden Menschen
darzubieten hatte. Ein Mysterium, wie es von keines Menschen Geist
ersonnen werden konnte, das uns eine Große und Würde anbietet, die
alles menschliche Sehnen übersteigt, das zugleich Gottes unbegrenzte
Hoheit und freie Güte wahrt und anerkennt.
l%Ein Geheimnis, in dem die gesamte Schöpfung sich um Christus zur
Ehre des Vaters sammelt und zur Einheit verbunden ist. Und in diesem
gewaltigen Chor Begnadeter geht die einzelne Seele nicht unter und
verschwindet nicht als kleines, winziges Stäublein, das im unermeß-
lichen Raum verfliegt und unbeachtet verweht wird, sie empfängt den
vollen Strahl des Lichtes und der Liebe von dem, der Licht und Leben ist.

Für den Apostel ist dieses Geheimnis das eine Große, das seinen
Geist fesselt und ihn immer wieder hineinzieht in dessen Unerforsch-
lichkeit. Da muß er einkehren, untertauchen und sich darin wohl sein
lassen. Dort erneuert er seine Kraft, dort entzündet er seine Liebe und
belebt seinen Eifer. Dort schöpft er seine Liebe zu seinen Brüdern.
Dieses Mysterium sagt ihm alles, es genügt ihm für alles. Es verkündet
ihm seinen Gott als den Vater der Herrlichkeit und Gott alles Trostes.
Es offenbart ihm Jesus Christus, die menschgewordene Liebe des Vaters
und zeigt ihm die Bestimmung der Menschenseele und die Wege Gottes.
Der hl. Paulus weiß, welches Glück und welche Kraft in dem Mysterium
Gottes beschlossen sind. Er hat es an sich erfahren und möchte deshalb
alle dorthin führen.

Darum erinnert er seine Gläubigen so oft an den großen Gottesrat-
schluß und versucht, sie tiefer in dessen Verständnis einzuführen, damit

55 ä>



August Merk S. J.

sie wissen, wo ihre Heimat und ihr Glück. Es ist für den Geist des Apo-
stels kennzeichnend, daß er dieses Geheimnis immer schaut und daß ihn
alle Fragen und Anliegen des christlichen Lebens, auch die kleinen und
unbedeutenden, hinführen zur Quelle, der alles entspringt, zum Myste-
rium. Damit gewinnt das innere Leben und Streben dieser Seele jene Ein-
heit und Sicherheit, jene Reinheit und Kraft, die wir an Paulus bewundern.

In den Mittelpunkt seines Mysteriums hat der Vater seinen Sohn
gestellt, Jesus Christus. „Christus in euch," das ist das Mysterium
(Kol.l,27;2,2.), das heißt der menschgewordene Gottessohn. Er trägt
in sich alle Fülle der Gottheit, die wahrhaft in ihm wohnt und in ihm
ihre Heimstätte hat (Kol. 2, 3. 9.). Er ist das Geschenk der Liebe des
Vaters an uns. In der Menschwerdung und Erlösungstat Christi sollen
wir die Liebe und Großmut des Vaters gegen uns schauen und greifen.
Denn in Christus hat er uns sein Heiligstes, sein Liebstes und Bestes
gegeben. In ihm opfert er sich geradezu selbst für uns, so daß jenes
Wort gilt: „So sehr hat Gott die Welt geliebt." (Joh.3.16; Rom.5,8.)

Das Christusmysterium ist die Hingabe Christi zur Sühne für unsre
Schuld. Für uns zur Sünde geworden, er, der keine Sünde kannte
(2 Kor. 5,21). Für uns gestorben, damit wir durch ihn leben (2 Kor. 5,
15; 1 Joh. 4.9.), für ihn und in ihm leben.

„In ihm," das ist das Wort, das des Apostels Beziehung zu Christus
am treffendsten zum Ausdruck bringt. „In Christus" besagt für den ein-
zelnen innigste Vereinigung und Lebensgemeinschaft, für die Gesamt-
heit Zusammenschluß zur Einheit des großen Leibes Christi, der jeden
als Glied aufnimmt und in der reichen Mannigfaltigkeit der Glieder die
staunenswerte Fülle des Gnadenwirkens und Verdienstes Christi offen-
bart. Christus das eine und einzige Haupt der Gläubigen und aller, die
etwas von dem Segen des Heilsratschlusses des Vaters an sich erfahren.

Da verstehen wir, daß Christus für Paulus das ein und alles ist, in
Wahrheit der Inbegriff des Gottesmysteriums. In Christus schaut er den
Gnadenwillen des Vaters, in Christus die Weisheit und Macht, die ganze
Gotteskraft des Vaters (1 Kor. 1,24f.). Selbst in der natürlichen Ordnung
und Schöpfung ist Christus der, von dem alles ausgeht, in dem alles
Sein und Bestand hat, für den und auf den hin alles geschaffen ist
(Kol. 1, 16f.; Hebr.1,2—3). So ist in der Tat Christus das Gottes-
mysterium unter uns, in Christi Erscheinung auf unsrer Erde unter uns
sichtbar geworden, in ihm hat es Gestalt und Leben gewonnen.

36



Der hl. Paulus und das christliche Leben

Deshalb kann es für Paulus nichts größeres geben, als selbst in dieses
Mysterium aufgenommen, ihm eingekörpert zu sein, und jeden Menschen
zu belehren, daß er verstehe, was es ist um das Geheimnis Christi. Es
ist für ihn größter Schmerz, daß es Menschen geben kann, die um das
große Geheimnis nicht wissen oder sich gegen dasselbe verschließen.
Christusliebe und Dankbarkeit drängen ihn, den Menschen nachzugehen,
ihnen seinen Christus zu verkündigen und die Herzen für ihn zu gewinnen.
Keine größere Freude, als von ihm zu sprechen und Menschen den Weg
zu ihm zu zeigen, den Weg zum wahren und einzigen Leben.

II.
Der Weg zum Leben. Da hat Paulus dem suchenden Menschenkind

eine große, heilige, für ihn kaum verständliche Botschaft zu künden.
Wie der Heilsratschluß einzig Gottes Werk ist, so auch seine Ausführung
und die Zuwendung der Heilsgnade, selbst jeder einzelnen an die Men-
schenseele. Das Wort Gnade, freie, geschenkte Liebe steht über allem
geschrieben, und Gott will, daß dieses Wort seine uneingeschränkte
Geltung behält. Gnade ist schon die Berufung und die Aufnahme in
Christus. Nicht unser Wollen und Laufen führt uns zum Ziel, sondern
Gottes gnädiges Erbarmen (Rom. 9,16; ll,5f;Eph.2,6.8). Wer einmal
Paulus gelesen hat, weiß, mit welcher Betonung der Apostel diese Lehre
ausspricht und wie sie bei ihm als Grundlehre für sein Evangelium
wesentlich ist.

Nicht als ob der Lehrer der Gnade damit den Sal? aufstellen wollte,
des Menschen Gesinnung und Tun sei gleichgültig und bedeutungslos
für die Gnadenspendung. Aber alles Tun sichert dem Geschöpf vor
seinem Schöpfer und Erlöser keinerlei Rechte und begründet keine For-
derung. Aufrichtiges, demütiges Heilsverlangen muß die Seele ihrem
Gott entgegenbringen, Glauben an Gottes Verheißung und Heilswillen,
Erkenntnis und Bekenntnis des eigenen Unvermögens und der Un-
würdigkeit gegenüber der Gnade. Paulus pflegt das alles in das eine
Wort zusammenzufassen: Glaube. Aber auch dieser Glaube ist schon
Gabe Gottes und Geschenk seiner Liebe (Eph. 2,8), ein Geschenk jedoch,
das Gott jeder Seele anbietet.

Wo aber der Glaube und das Verlangen im Herzen auflebt, da tut der
Barmherzige sein Werk, und er tut es in wahrhaft göttlicher Weise. Dann
legt er in die Seele die kostbaren Früchte der Erlösung in Christus.

37



August Merk S.).

Das alte Leben soll untergehen, der alte Mensch mit dem Leibe der
Sünde wird begraben mit Christus, um mit ihm zu neuem Leben auf-
zuerstehen, in dem Gottes Herrschaft sich aufbaut und die innigste
Lebensgemeinschaft mit Christus und dem Geiste Gottes besteht. Durch
die hl. Taufe, das heißt durch ein hl. Sakrament, dessen Gnadenwirkung
ganz Gottes Tat ist, durch das Opus operatum, das in seiner wesent-
lichen Kraft nicht vom Tun des Geschöpfes bedingt ist, wird das Neue
in die Seele hineingelegt und die Verbindung mit Christus und dem
Hl. Geiste geschaffen. Durch das Sakrament des Hl. Geistes kommt in
noch höherem Grade die Mitteilung des inneren Lebens zur Auswirkung,
die sich vor allem in einer reichen Entfaltung des persönlichen Seelen-
lebens, in einem innigen Gebetsleben und den wunderbaren Gaben des
Gottesgeistes kundgibt. Auch vom Geiste gilt, er ist Gabe Gottes und
er teilt sich mit, wie er will (1 Kor. 12, 4—7.12.28; Hebr. 2,4).

Wir wissen, wie nach dem Apostel das große Erlösungswerk Christi
unter den Seinen fortleben soll und verkündigt wird, bis er kommt
(1 Kor. 11,26). In besonderer Weise hat die spätere Zeit diese Feier mit
dem Namen Mysterium ausgezeichnet. Aber schon für den Apostel ist
das Mahl des Herrn ein heiliges Opfer, um das sich die Gemeinde
schart, das bei dem einzelnen Verbindung mit Christi Leib und Christi
Blut wirkt und damit die Gemeinschaft mit ihm und mit allen Gliedern
seines geheimnisvollen Leibes schafft und mehrt und die beglückende
Quelle der Einheit wird (1 Kor. 10,16—17. 20—21).

Wir stehen hier vor den Auswirkungen des Gottesplanes, der ein
ununterbrochenes Wunderschaffen bis in die einzelne Menschenseele
hinein einschließt und sie zum Schauplal? göttlichen Tuns macht.

So wird nach dem Apostel durch das sakramentale Wirken des
HL Geistes, durch sein Innewohnen in der Seele, durch die wirklich ge-
gebene Christusgemeinschaft das gesamte christliche Leben erfaßt und
vertieft, gestärkt und bewahrt. In immerwährendem Arbeiten Gottes, in
einer Tätigkeit, die nicht nachläßt, steigert sich das Gnadenleben der
Einzelseele immerfort, durch das sie machtvoll ihrem Ziele entgegen-
geführt wird. Selbst jene Handauflegung zum hl. Dienst, die zum prie-
sterlichen Wirken befähigt, teilt dem Empfangenen innere Gnade der
Heiligung mit, sie verbürgt nicht nur segensvolle Tätigkeit an den Seelen
in Verbindung mit dem Hl. Geiste (lTim. 4,14; 2 Tim. 1,6).

Von diesem reichen Gedankenwirken und den Wundern Gottes in

38



Der hl. Paulus und das christliche Leben

den Seelen zu sprechen, ist für Paulus eine liebe, aber auch eine heilige
und dringende Aufgabe. Es soll den Gläubigen aufgehen, was Großes
und Wunderbares sich in ihnen unaufhörlich vollzieht, wie sie ohne
Unterlaß dem erbarmenden und erneuernden Walten des Geistes Gottes
unterstehen, wie sie immerdar aufnehmen und reicher werden und immer
tiefer hineinwachsen in Christus (Eph. 4,15; Kol. 1,10; 2,19). Nicht ihr
Verdienst ist es, sondern Gnade, freie Tat ihres Gottes, der sich zu
seinem Geschöpf herabläßt und sich darin gefällt, aus der Fülle seines
Gotteslebens mitzuteilen.

III.
Was ist die Haltung der Seele gegenüber dieser Gnadenergießung?

Dankbare, demütige Hingabe, freudige Empfänglichkeit und Aufge-
schlossenheit. „Gott wirkt in euch Wollen und Ausführen nach seinem
Wohlgefallen" (Phil. 2,15). Wie oft vernehmen wir dieses freudige An-
erkennen der göttlichen Gnadenerwählung und Gnadenführung, zugleich
auch die Mahnung, nur in dieser Gesinnung uns Gott zu nahen und von
ihm Hilfe und Gnade zu erbitten. Wie nur aufrichtiger, demütiger Glaube
den Weg zur Kindschaft Gottes öffnen konnte, so muß auch dankbare,
verlangende Anerkennung der Berufung und Erhebung die dauernde
Stimmung der Seele bleiben.

1. Jubelnd sollen sie sich in Gebet und Liedern und Psalmen vor ihrem
Gott ergießen und seine Gnade preisen (1 Kor. 14,14—15.26; Eph. 5,
19—20; Kol. 5,16—17). Mehr sollen sie tun. Für sich selbst und für
die Seinen hat Paulus den einen großen Wunsch, das unergründliche
Glück des neuen Lebens, den Sinn des großen Gottesgeheimnisses
immer tiefer zu erfassen. Nicht allein in Betrachtung und Hinabtauchen,
sondern vor allem im Gebet vor Gott sollen sie lernen und inne werden,
was ihnen geworden. Sein unablässiges Beten zum Vater der Herrlich-
keit ist Beten um den Geist der Weisheit und Offenbarung, um Licht
für die Augen des Herzens, damit sie einsehen, was es ist um die Hoff-
nung ihrer Berufung, um den Reichtum und die Herrlichkeit des Gottes-
erbes mit den Heiligen, und was um die Macht, die er an uns Gläubigen
kund tut (Eph. 1,17—19). Der Apostel weiß, welche Stufen zur vollen
Erkenntnis des göttlichen Ratschlusses hinabführen, bis wir in dessen
Tiefe gestiegen sind. Er sucht selbst immerdar und möchte in allen die
Erkenntnis wecken, daß es hier zu forschen und zu suchen gibt, daß
aber nur der Licht schenken kann, in dessen Geist das Heilsgeheimnis

39



August Merk S. J.

Leben gewonnen hat. Der Apostel weiß von einer himmlischen Weis-
heit, die nicht allen gegeben ist, die von oben stammt (1 Kor. 2,2—10).
Aber er weiß auch, was die tiefe, innerliche Erkenntnis des Mysteriums
einer Seele zu geben vermag. Darum ist es für ihn eine heilige Apostel-
pflicht, nicht nur zu belehren, sondern vor allem zu beten, und es ist er-
greifend, im Epheserbrief zu lesen, wie Paulus beim Schreiben des Briefes
von seinem Verlangen für die Gläubigen so erfüllt wird, daß er auf die
Knie niedersinkt, seine Hände zum Vater ausbreitet und ihn um Licht
und Weisheit anfleht (Eph.3, 14 bis 21).

Paulus möchte, daß alle so wie er diese himmlische Weisheit in sich
aufnähmen und von der Größe ihrer Begnadung ganz erfaßt wären,
daß sie nichts anderes mehr suchten, alles Irdische vergäßen und nur in
der Welt der Gnade lebten. Er ist überzeugt, wer es einmal erfaßt hat,
was es um das Mysterium Gottes ist, der kann sich ihm nicht mehr
entziehen, die ganze Welt müßte sich ihm unterwerfen. Aber der Apostel
muß auch mahnen, daß der Christ alles fleischliche Denken und Streben
ablegen muß, wenn er sich dieser großen Gnade würdig machen will.
Die Gläubigen von Korinth waren noch nicht zur Reife in Christus ge-
langt, als Paulus ihnen das Evangelium brachte, darum vermochten sie
die Weisheit von oben nicht zu fassen. Auch später muß der Apostel
klagen: Aber ihr seid auch jet?t noch nicht fähig, denn solange unter
euch noch Spaltung und Streitsucht herrscht, seid ihr Menschen und
Fleischgesinnte (1 Kor. 5,1—4). Damit weist Paulus auf eine persön-
liche Aufgabe hin, deren Lösung uns obliegt, die Bereitung des eigenen
Herzens für die Aufnahme der Gottesweisheit neben dem Verlangen
und Gebet. Nach dem Grade unsrer Sehnsucht und Reinheit wird der
Gottesgeist sich in das Herz senken und ihm von seinem Lichte mit-
teilen, damit wir erkennen, was uns Gott in Gnade zugewandt hat
(1 Kor. 2, 12).

2. Häufiger noch ergeht an die Leser eine andere Mahnung: Sie sollen
sich des neuen Lebens würdig zeigen. Eine Aufgabe, die wiederum
ernste, dringende Pflicht und persönlichste Betätigung einschließt. Diese
Aufgabe hat als erstes Ziel den Schul? und die Bewahrung der Gottes-
kindschaft und Christusvereinigung. Die Apostelbriefe zeigen, mit wel-
chem Ernst und welcher Sorge Paulus dieser Mahnung Ausdruck ver-
leiht. Denn es handelt sich da nicht um ein Wort, das etwa einmal
hingeworfen wird und dann keine Beachtung mehr findet; der Apostel

40



Der hl. Paulus und das christliche Leben

läßt nur zu sehr erkennen, wie dringlich ihm dieses Anliegen ist, das
ihm keine Ruhe läßt.

Es gibt keinen Brief, der uns nicht Zeugnis für das besorgte Apostel-
herz gäbe, seine Gläubigen könnten sich der Gnade unwürdig zeigen
und das kostbare Gottesgeschenk preisgeben. Schon in den Briefen
an die Thessaloniker kommt die Unruhe und Not der fürchtenden Liebe
zum Durchbruch. Denn schon nach wenigen Monaten der Abwesenheit
zeigen sich Schwächen, die auf Gefahren hindeuten, mangelndes Ver-
ständnis der Glaubenswahrheiten, unruhiges Müßiggehen, wohl auch
Fehler gegen die Liebe und die Gerechtigkeit (t Thess.4,15 ff.; 4, 6ff.;
5,14; 2Thess. 5,6—15). Da werden im zweiten Brief die Worte und
Mahnungen schon so scharf, daß wir überrascht sind. Wir hören, daß
manche ein müßiges Leben führen. „Diesen gebieten wir im Herrn Jesus
Christus, daß sie in Ruhe ihre Arbeit tun und so ihr Brot essen. Wenn
aber einer sich den Weisungen meines Briefes nicht fügt, so sollt ihr
den bekannt machen und den Umgang mit ihm meiden" (2 Thess. 5,
11—14).

Schlimmeres offenbaren uns die Briefe an die Galafer und Korinther.
Es sind betrübende Vorgänge, die Paulus nur zu sehr beklagen muß.
Wir möchten solches nicht in Paulusbriefen lesen und daraus den
schmerzlichen Eindruck dessen in uns aufnehmen, was in den Zeiten
der ersten Blüte christlichen Lebens in Gemeinden möglich war, die
einen der größten Apostel ihren Vater nennen durften. In den Gemein-
den von Galatien war es ein Versagen gegenüber der von Paulus ver-
kündeten Grundlehre der Erlösung in Christus, im Grunde ein Irre-
werden an Christus selbst, das dem Apostel die Klage erpreßt, er habe
vergebens gearbeitet (Gal. 5, 5—5). In Verbindung damit scheinen
Mißhelligkeiten und Verfehlungen gegen die Liebe die Gemeinden ge-
spalten zu haben (5,14—15; 6,1—5).

Ungleich trauriger ist das Bild, das uns aus den beiden Briefen an
die Korinther entgegentritt. Diese Briefe zeigen, wie wenig diese Ge-
meinde imstande war, sich auf der Höhe des christlichen Glaubens zu
halten und sich der Größe des empfangenen Gottesmysteriums würdig
zu erweisen. Wir hören nicht nur von einer einmaligen schweren Ver-
fehlung, die nach des Apostels Worten selbst unter der verkommenen
Heidenwelt kaum vorkommt, sondern wir sehen, wie die Gemeinde in
ihrer Gesamtheit ein solches Aergernis hinnimmt und trägt, als ob sie

41



August Merk S. f.

davon gar nicht berührt würde (1 Kor. 5,1—2). Dazu kommen andere
Erscheinungen menschlicher Schwäche, die das Wiedererstarken des
früheren Sündengeistes erkennen lassen. Die Spaltung in der Gemeinde
und das Ueberschäfcen des Menschlichen im Verkünder der Lehre Christi,
das für Paulus persönlich so schmerzlich und verlebend ist und zugleich
einen Mangel an Tiefe und Innerlichkeit verrät, der offenbart, wie wenig
noch das Wort vom Kreuze Christi in diese Herzen Eingang gefunden
hat. Geradezu unwürdig ist die Gesinnung, die sich in den Streitigkeiten
um Mein und Dein zwischen christlichen Brüdern kundgibt (6,1—11),
und noch abstoßender sind jene Versuche, die Werke des Fleisches als
sittlich gleichgültig darzustellen und solches Tun zu rechtfertigen (6,
12—20).

Bis zu welchem Grade diese Sünde in Korinth um sich gegriffen,
zeigen beide Briefe. Ja schon vor dem ersten uns erhaltenen Schreiben
hatte der Apostel sich genötigt gesehen, gegen dieses Laster zu eifern
und die Christen zu mahnen, den Umgang mit sündigen Brüdern zu
meiden und nicht einmal die Tischgemeinschaft mit ihnen zu pflegen
(1 Kor. 5, 8—12). Ernster lauten die Mahnungen und selbst Drohun-
gen im zweiten Brief. Paulus hatte früher die Mißstände und Sünden,
die er in der Gemeinde vorgefunden, mit Wehmut und Trauer als schwere
Verdemütigung empfunden, die ihm Gott aufgelegt, aber in seiner Sorge
um die Seelen damals zugewartet und Schonung geübt. Viele waren
es gewesen, die gesündigt, und schon lange lebten sie in der Sünde
und hatten des Apostels Mahnworte verachtet, daß er im zweiten Briefe
drohen muß: „Wenn ich wiederkomme, werde ich keine Schonung üben,
falls die Sünder nicht für die Sünden der Unlauterkeit, Unzucht und
Ausschweifung Buße getan haben" (2 Kor. 12, 20f.; 13,1—5). Darum
das Wort: „Dies schreibe ich in meiner Abwesenheit, damit ich nicht bei
meiner Anwesenheit Strenge anwenden muß kraft der Gewalt, die der Herr
mir zum Aufbauen und nicht zum Niederreißen verliehen hat" (13, 10).

Wir wissen nur zu sehr, wie mit diesen Zügen das Bild der sittlichen
Verirrungen in der Gemeinde von Korinth noch keineswegs vollständig
gezeichnet ist. Die traurigen Spaltungen und Parteiungen in Korinth,
die später bis zur Geringschätmng und Verachtung des Gründers der
Gemeinde führten, legen Zeugnis dafür ab, wie wenig es dem Apostel
noch gelungen war, diesen Neubekehrten seine Auffassung vom großen
Erlösungsmysterium ins Herz zu senken. Was mußte Paulus kleinlicher

42



Der hl. Paulus und das christliche Leben

und erbärmlicher erscheinen als dieses Gezanke seiner Gläubigen um
das bißchen mehr oder weniger von menschlicher Weisheit und Rede-
gabe und anderen natürlichen Gaben, wo es um das Geheimnis der
größten Gottesliebe und das Blut des Gottessohnes ging. Griechische
Leichtfertigkeit und Oberflächlichkeit war in diesem von Paulus durch
fast zwei Jahre hindurch bebauten Erdreich noch längst nicht bis zur
Wurzel ausgerottet. Selbst einem Apostel von diesem Glaubensgeist
und dieser persönlichen Macht und Tiefe war es nicht beschieden, diese
Seelen völlig umzuwandeln. Sogar die Gaben des Hl. Geistes werden
in Korinth von manchen Gläubigen zu natürlich gewertet und weniger
nach ihrer Bedeutung für die innere Förderung der Gemeinde als von
einem persönlichen und dazu natürlichen Standpunkt aus beurteilt.

Fast unglaublich aber muß es uns erscheinen, daß der hl. Paulus in
einem Briefe an seine Gläubigen schreiben konnte, was wir im 11. Ka-
pitel des ersten Korintherbriefes lesen. Wenn eine Tatsache, so zeigt
uns diese nicht nur einen Mangel an tiefer Erfassung des Gottesmy-
steriums an, sondern eine ganz unwürdige und empörende Mißachtung
desselben. Paulus hatte schon bei seinem ersten Wirken in Korinth
seine Kinder in das heilige Vermächtnis eingeführt, das der Herr den
Seinen hinterlassen hatte zur Erinnerung an sein Leiden und als Sakra-
ment der innigsten Liebesgemeinschaft. Wohl hatten sie diese Ueber-
lieferung nicht vergessen und sie feierten das große Geheimnis wieder
und wieder. Aber der Apostel muß ihnen sagen, daß ihre Feier nicht
mehr die Begehung des Mahles des Herrn genannt werden kann. Glau-
bensgeist und Ehrfurcht waren so niedergegangen, daß die gröbsten
Ausschreitungen selbst diese heilige Feier entweihten. Paulus spricht von
Spaltungen, Absonderung, von Mangel an Liebe und Rücksicht, die für
die Armen und Dürftigen beschämend sein mußten. Sogar die Grenzen
der Mäßigkeit werden nicht mehr eingehalten, ja der Apostel ist genötigt
das Wort „Trunkenheit" niederzuschreiben (11,17—22). So kommt es,
daß die Erinnerungsfeier an die Todeshingabe des Herrn einer christ-
lichen Gemeinde statt zur Erhebung vielmehr zum Anlaß der Sünde
wird. Unwürdig empfangen sie das hl. Blut und den hl. Leib und ziehen
über sich das Strafgericht des Herrn herab. Heimsuchungen, Krankheit,
Todesfälle erscheinen dem Apostel als gerechte Strafe für dieses un-
würdige Gebaren, das seinem Herzen um seines Heilandes willen
solche Pein verursacht (11, 27—54).

43



August Merk S. /.

Für den Apostel, dem Christi Opfertod der Erweis der höchsten Liebe
des Vaters und der Hingabe des Sohnes ist, mußten diese Erfahrungen
eine schmerzliche Enttäuschung sein. Fast unter seinen Augen vollzog
sich das alles, da er in Ephesus, nur wenige Tage Seefahrt von Korinth
entfernt, weilte und arbeitete. Wir verstehen von diesen Tatsachen aus
nur zu sehr, wie ernst und dringend für Paulus die Aufgabe erscheinen
mußte, zum Schule und zur Bewahrung des Glaubenslebens und der
Glaubensgnade sein apostolisches Wort und seine ganze Kraft aufzu-
bieten. Seine Mahnungen galten nicht etwa Gefahren, die eine über-
große Sorge vorausfürchten mochte, sondern einer zu betrübenden
Wirklichkeit.

Nicht in allen Paulusgemeinden werden wir die Zustände von Korinth
voraussetzen dürfen, und dennoch fehlen in keinem Briefe die Mahnun-
gen vor Sünde und Rückfall in die Laster der Vergangenheit. Die legten
Briefe hingegen lassen die dunklen Züge wiederum viel stärker hervor-
treten. Falsche Lehren, die an den Grundlagen des Glaubens rütteln
und an Stelle des Gotteswortes und des Christusgeheimnisses Men-
schensatzung und törichten Wahn setzen wollen, sind am Werke und
haben den Weg in die Kirchen gefunden. Die Prediger dieser Irrlehren
sind unter dem Schein wahrer Frömmigkeit allen Lastern ergeben und
halten kein Gottesgebot mehr heilig. Durch sie strömt das Verderben
und sittliche Verkommenheit auf andere über. Sie gehen irre und führen
irre (1 Tim. 1, 5 ff.; 4,1 ff.; 6,11—16; 6,3—5.10.21; 2Tim.2,14.17—18;
5,1—9;4,5f.; Tit. 1,10—16; 3,10—11).

Wir werden es darum nicht befremdend finden, wenn in den Briefen
des Apostels die Mahnungen zum sittlichen Leben und zur Abkehr vom
Laster einen so breiten Raum einnehmen und sich oft wiederholen. Dem
Beispiel des hl. Paulus ist auch Petrus gefolgt, der schon in seinem
ersten Brief mahnt, alle Bosheit, Arglist und alles böswillige Wesen
abzulegen, dem fleischlichen Gelüste zu wiederstehen und den Aus-
schweifungen des früheren Lebens zu entsagen (1 Petr.2,1.11; 4,1—5).
Im zweiten Briefe wie in dem verwandten Briefe des Apostels Judas
erkennen wir ähnliche Gefahren und Mißstände wie in den Briefen aus
den legten Lebensjahren des hl. Paulus, und das Sendschreiben des
hl. Jakobus an die zwölf Stämme in der Zerstreuung ist ein ernstes apo-
stolisches Mahnwort an Gemeinden, die schon tief von der Höhe christ-
lichen Glaubenslebens herabgesunken sind und dem Weltgeist das Herz

44



Der hl. Paulus und das christliche Leben

weit geöffnet haben. Ein Blick in eines der Bücher aus dem Ende des
ersten Jahrhunderts, in die Offenbarung des hl. Johannes, namentlich in
die sieben Briefe zu Anfang des Buches, bestätigt die Haltung und Art
der älteren Schriften, auch da lesen wir Rügen und Drohungen, Mah-
nungen zur Umkehr und Erneuerung des ersten Eifers.

Unrecht wäre es, wollten wir dieses Bild, das uns die Apostelschriften
zeichnen, verallgemeinern und über dem Dunkel das Licht vergessen,
das uns selbst aus diesen Zeugnissen sittlichen Tiefstandes noch ent-
gegenleuchtet, aber an der Tatsache können wir nicht rütteln, daß die
Apostel nicht weniger als die Seelsorger späterer Jahrhunderte immer
von neuem vor sittlichem Niedergang zu warnen und zu höherem Streben
anzueifern hatten, daß sie auf die persönliche Verantwortung des Gläu-
bigen gegenüber der empfangenen Gnade hinweisen und zu ernster
Mitarbeit auffordern mußten. Eines aber werden wir beachten. Wenn
Paulus es als seine Pflicht erkennt, gegen unwürdige Verfehlungen zu
eifern und zur Umkehr von schwerer Verirrung zu mahnen, dann ver-
liert er auch vor solchen unwürdigen Gliedern am Leibe Christi das
Hochziel christlichen Strebens und das Grundgeheimnis des übernatür-
lichen Lebens nie aus dem Auge und stellt auch den Irrenden immer
wieder dieses Ziel vor, das ihnen nicht weniger gilt als den Eifrigen.
Paulus hat nicht nur zu rügen, zu strafen, er hebt und weist den Weg
zur Höhe, er weckt Mut und Vertrauen und läßt auch den ärmsten
Sünder fühlen, daß sein Apostel an ihm nicht verzagt und von ihm noch
immer die Kraft und den guten Willen erwartet, sich dem Mysterium
Gottes ganz hinzugeben.

3. Dieses Ziel der vollständigen Erfassung des Gottesgeheimnisses
in Erkennen und Liebe und Leben hält Paulus seinen Gläubigen un-
entwegt vor. Mit der Gnade Gottes sollen sie unermüdlich weiter stre-
ben. Wie es für den Zug zu Christus im eigenen Herzen nie ein Genug
gibt, und jede Stufe, die erstiegen ist, den Blick und das Verlangen
weitet und stärkt, so soll es in allen sein, die einmal in Christus auf-
genommen worden sind. Das Mysterium in seiner Unergründlichkeit
und die Gnade in ihrer Unermüdlichkeit geben die Seelen nicht mehr
frei. Das Pauluswort von der Notwendigkeit und dem Zwang, die auf
ihm liegen (1 Kor. 9,16), hat auch hier seine Anwendung. Paulus emp-
findet dieses Drängen der Gnade in sich und er weiß, daß er nur durch
treuestes Mitwirken den Absichten seines Gottes entspricht. „Wer sich

45



August Merk S. J.

vom Geiste Gottes führen läßt, ist das Kind Gottes" (Rom. 8,14). Allein
schon um dem immerfort tätigen Verlangen des Fleisches, der gott-
feindlichen Begierlichkeit und Sünde widerstehen zu können, ist un-
aufhörliche Gegenarbeit des von der Gnade geleiteten und gestärkten
menschlichen Willens unerläßlich (Rom. 8,5—7; Gal. 5,17).

Doch dem Apostel schwebt ein höheres Ziel vor. Christus muß in
den Herzen Gestalt gewinnen (Gal. 5, 19). Wenn auch durch die Taufe
das neue Leben grundgelegt und in der Seele die Christusähnlichkeit
ausgeprägt ist, Paulus weiß, welcher Steigerung und Vollendung diese
Ähnlichkeit fähig ist. Darum fühlt er sich gedrängt und gemahnt, vor-
anzueilen und dem Ziel entgegenzustreben. „Ich habe die Vollkommen-
heit noch nicht erreicht. Aber ich eile ihr zu und suche sie zu erreichen.
Eins tue ich: ich vergesse, was hinter mir liegt und recke mich aus
nach dem, was vor mir liegt. Dem Ziele strebe ich zu, dem Sieges-
preis entgegen" (Phil. 3, 12—16). Der äußere Mensch mag untergehen,
er muß untergehen, wenn sich nur der innere Mensch Tag um Tag
unter den Prüfungen und Versuchungen erneuert (2 Kor. 4, 16).

Erneuerung, eine fast befremdende Forderung, die Paulus an sich
und die Gläubigen stellt, die doch mit Christus auferstanden und in
ihm Neuerschöpfung geworden sind, wo das Alte vorüber und alles neu
geworden ist (2 Kor. 5, 17; Gal. 6, 15). Aber die Triebe der Natur sind
mit dem Absterben des alten Menschen nicht ertötet, sondern wuchern
im Herzen weiter und begehren gegen den Geist auf, sie unterbinden
das neue Leben und das ungehemmte Wirken des Geistes. Deshalb
die unausgesetzten Mahnungen zur Erneuerung, zum Streben und tie-
ferer Christusvereinigung. „Leget den früheren Wandel ab, und ziehet
den alten Menschen aus, der sich durch den Trug der Begierden ins
Verderben ziehen läßt. Erneuert auch in euerm Sinn durch den Geist,
und ziehet den neuen Menschen an, der nach Gott geschaffen ist aus
der Wahrheit in Gerechtigkeit und Heiligkeit" (Eph. 4, 22—24; Kol. 3,
10). „Ziehet Christus an" (Rom. 13, 14; Gal. 3, 27). Als Kinder der
Wahrheit sollten wir in jeder Weise in den hineinwachsen, der das
Haupt ist, in Jesus Christus, in der Erkenntnis und im Glauben an
den Sohn Gottes sollen wir zur Vollreife des Mannesalters Christi
kommen (Eph. 4, 13. 15).

Der Apostel hat seine Mahnung an Timotheus: „Dränge, ob gele-
gen oder ungelegen" (2 Tim. 4, 2), sich selbst zur Richtschnur genom-

46



Der hl. Paulus und das christliche Leben

men, er läßt den Seinen keine Ruhe. Die Größe des Mysteriums, in
das sie aufgenommen sind, verlangt von ihnen das Höchste, und der
Apostel kann sich nur dann das Zeugnis treuester Pflichterfüllung
geben, wenn er immer zum Vollkommensten anspornt. Die Briefe an
die Korinther, Römer, Philipper legen dafür beredtes Zeugnis ab. Des
Apostels Auge sieht in den Gemeinden auch die leichten Schatten, die
das helle Licht verdunkeln. Jene Unstimmigkeiten, die sich in Korinth
aus der verschiedenen Haltung gegenüber dem Genuß des Opferflei-
sches ergaben, mögen uns belanglos erscheinen, für Paulus sind sie
es nicht. In Rom waren es ähnliche Fragen, die Zwiespalt in die Ge-
meinde getragen hatten, die zu Richten und Geringschäfcung Veran-
lassung geworden waren. Die Art, wie Paulus diese Verkommnisse
behandelt, zeigt, welches Maß von Rücksicht, Demut und Selbstlosigkeit
er selbst betätigt, und was er von dem wahren Christen verlangt
(1 Kor. 8, 9—15; 9, 12. 18—22; 10, 32—33; Rom. 14, 13—20; 15,1—6).

Für die ihm so teure Gemeinde von Philippi hat er im Anfang seines
Briefes den Gebetswunsch: „Eure Liebe möge an Einsicht und jeglichem
Empfinden noch immer reicher werden, damit ihr das Rechte trefft, und
lauter und ohne Fehl am Tage Christi dasteht, reich an Frucht der
Gerechtigkeit, die euch durch Jesus Christus wird" (Phil. 1, 9—11).
Welche Betätigung der Liebe für Paulus die eine und fast einzige For-
derung ist, lehrt uns jeder Brief. Es ist nicht allein das 13. Kapitel des
ersten Korintherbriefes, das uns den Apostel als Herold der Liebe
offenbart, der Philipperbrief selbst sagt uns, wie er das Gebot der
Liebe verstanden wissen will. Sein Herzenswunsch ist die selbstlose,
demütig dienende, sich opfernde Liebe, deren Vorbild der menschge-
wordene, am Kreuz sich hingebende Gottessohn ist (Phil. 2, 1—8).
Solche Liebe rechtfertigt das Wort des Römerbriefes von der sich,
immer erneuernden Schuld der gegenseitigen Liebe (Rom 15, 8).

Im Galaterbrief stellt Paulus den Werken des Fleisches die Früchte
des Geistes gegenüber: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Güte,
Vertrauen, Sanftmut, Enthaltsamkeit (Gal. 5, 19—22). Wenn wir durch
den Geist das Leben erhalten haben, so laßt uns auch nach dem Geiste
wandeln (5, 25).

Wie sehr es einem Paulus mit seinen Mahnungen zu einem sittlichen
Streben, zu straffer Selbstzucht, Entsagung und Nachfolge Christi auf
dem Wege der Erfüllung des Gotteswillens Ernst ist, zeigt schon das

47



August Merk S.}.

eine Wort aus dem ersten Korintherbrief: „Die Beschneidung hat keinen
Wert, und die Nichtbeschneidung hat keinen Wert, sondern die Beob-
achtung der Gebote Gottes (7, 19)," oder im Galaterbrief: „Nicht Be-
schneidung und nicht Unbeschnittensein, sondern der Glaube, der
durch Liebe wirksam ist" (5, 6). Daneben steht in demselben Brief das
Wort: „Nicht Beschneidung und nicht Unbeschnittensein, sondern Neu-
schöpfung'' (6, 15). Der Apostel hat mit diesen beiden Worten die
Grundlagen des christlichen Lebens auf die kürzeste Form gebracht, die
Gnade und ihr Werk in der inneren Umwandlung des Menschen und
die glaubensvolle hingebende Mitwirkung, das treue Entsprechen
gegenüber der Gnade und dem empfangenen Heilsglück.

Gnade und Hingabe des Menschenherzens an die Gnade oder wie
der Apostel sagt, „die Gnade Gottes mit mir" (1 Kor. 15, 10), voll-
bringen vereint das Werk Gottes in der Seele und wirken das Gottes-
mysterium in ihr aus. Deshalb des Apostels Mahnung zum Glauben
und unbegrenzten Vertrauen auf die Gnade und nicht weniger zu uner-
müdlicher Treue, zur ernsten Hut der Gnade, zu eifrigstem Streben,
zu angestrengtester Mitwirkung. Wenn das die gemeinchristlichen
Forderungen sind, die auch wir heute dem gläubigen Volke zu ver-
künden haben, so haben Christus selbst und die Apostel, und nicht
zum wenigsten Paulus diese Forderungen gestellt und waren genötigt,
sie zu stellen. Aber Paulus hat diese Forderung an sich und die Seinen
gestellt und begründet im vollen Bewußtsein des Großen und Wunder-
baren, das sie empfangen, des Größeren, das sie erhofften, des Größ-
ten, der Gottesliebe zu uns Menschen, die sich offenbart in dem uner-
gründlichen Mysterium des Heils. Aus ihm und seiner Gnade schöpfte
der Apostel das Vertrauen und die Kraft, dem Hochziel christlicher
Berufung zuzustreben und es in Christus zu erreichen.

48




