
Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein?
Von E. Rail? v. Frenfc S. J.

Diese Frage wird in neuester Zeit öfter behandelt. Das ist be-
greiflich, da die Exerzitienbewegung ständig wächst, immer
mehr aufwärtsstrebende Seelen Wiederholungsexerzitien

machen, Mitglieder verschiedener Orden und Weltpriester ihre Kräfte
in den Dienst der gleichen Bewegung stellen, religiöse Wochen anderer
Art sich gleichfalls ausbreiten. Deswegen soll auch in dieser Zeitschrift
zu der Frage Stellung genommen und ein Lösungsversuch geboten
werden. Er knüpft an die Lösung an, die unser Mitarbeiter, der be-
kannte Schriftsteller Dr. P. Erhard Schlund O. F. M., in seiner Schrift:
Exerzitien und Exerzitienbewegung (München 1926, Pfeiffer) gegeben
hat. Der Grund dafür ist, daß sich bei P. Schlund die meisten jener
allgemeinen religiösen Voraussetzungen finden, die notwendig das Ur-
teil über die Exerzitien ungünstig beeinflussen, wie auch diese stark
einseitigen Urteile selbst. Dabei soll weder die wohlmeinende Absicht
des Verfassers noch das mancherlei Gute, das in dem Büchlein ent-
halten ist, verkannt werden.

Schlund stellt die Frage: Sind die Exerzitien des hl. Ignatius unbe-
dingt bindende Norm? Seine Antwort lautet: „Darüber kann kein
Zweifel sein, daß das Exerzitienbüchlein des hl. Ignatius das klassische
Exerzitienbuch ist und bleiben wird. Auch wird seine Methode die
Grundlage aller Exerzitien sein. Aber ebensowenig kann ein Zweifel
sein, daß das Exerzitienbüchlein nicht für alle Fälle genügen wird und
daß auch eine Fortentwicklung in der Praxis der Exerzitien notwendig
sein wird." (66) Im folgenden wird sich nun, wie schon angedeutet, in
manchen prinzipiellen Ansichten ein Gegensat? zu P. Schlund heraus-
stellen, die praktische Lösung wird sich der seinigen, die er in obiger
Antwort gibt, mehr nähern.

Um den Sinn dieser Antwort genauer zu verstehen, muß man die
Grundlagen kennen lernen, auf denen P. Schlund aufgebaut hat. Es
sind Auffassungen, die teils allgemein religionswissenschaftliche Be-
griffe, teils die Exerzitien betreffen. Zu den ersten gehört, daß die
Grundtatsache der Religion das Hei l suchen des Menschen bei der
Gottheit ist (S. 19). Da die Exerzitien mit Recht den G o t t e s d i e n s t
an erste Stelle setsen, bedeutet schon das einen gewissen Gegensatz

142



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

zu ihnen. Vermutlich ist er allerdings nicht beabsichtigt, sondern nur
die Folge einer etwas zu abstrakten religionsphilosophischen Begriffs-
sefcung. Wichtiger ist dagegen die „religionspsychologische Betrach-
tung", die zwei Kraftfelder in der Seele, Geist und Herz das eine, Ver-
stand und Wille das andere, einander gegenüberstellt. Außer manchen
Unklarheiten (z. B. dem Sal?: „Wir nennen hier Geist und Herz jenes
tiefe Gebiet der Seele, in welchem der Mensch fähig und geneigt ist.
die Gnade direkt in sich überfließen zu lassen." Die Fähigkeit [potentia
obedientialis] zur Gnade ist nichts Bewußtes, die Geneigtheit ist im
Willen, nicht in einer eigenen Tiefenregion) wird hier eine gänzlich
unhaltbare Typisierung vorgenommen, die auch durch die Schluß-
bemerkung, daß die Trennung in der Lebenswirklichkeit weniger scharf
sei, nicht gerechtfertigt ist. Nachdem sie schon seit Jahren in religiösen
Abhandlungen wiederholt wird, bedarf sie einer ganz entschiedenen
Ablehnung. In der Hl. Schrift steht sicher nirgends, man könne allein mit
Intuition und Affekt die „Wende" zu Gott vollziehen oder in den Himmel
kommen. Umgekehrt hat man bis heute die Vollkommenheit immer in
der Gesinnung des Fiat voluntas tua erblickt, also in einer Willensrich-
tung. Das ist das Wesen der Liebe, der Affekt ist eine angenehme Be-
gleiterscheinung. So sagt der hl. Alfons von Liguori: „Alle Heiligkeit
besteht in der Liebe zu Gott und alle Liebe zu Gott in der Erfüllung
seines heiligen Willens." (Regolamento 5,5.) Damit fällt die Zweiteilung
der Hauptsache nach in sich zusammen. Es gibt nur eine, vorüber-
gehende sowohl als bleibende, Wende zu Gott, die des Willens. Nur
in nebensächlichen Dingen bleibt ein Unterschied. Man kann ihn so
kennzeichnen: die einen bilden ihren Willen mehr intuitiv-affektiv, die
andern mehr rationell. Es ist unstreitbar ein Verdienst der neuen Psycho-
logie, diese seelischen Eigenarten schärfer geschieden zu haben und
darauf hat offenbar P. Schlund hinweisen wollen. Doch selbst so bleibt
noch manches abzuschwächen. Das „direkte Erschauen" und das „di-
rekte Erfassen des Hauches der Gottheit" spielt bei der religiösen
„Wende" im Sinn von Bekehrung noch keine Rolle, außer bei einem
Pauluswunder; erst auf der Höhe des geistlichen Lebens wird es zur
Wirklichkeit. Nur das Gefühl wird bei vielen die Willenswende stark
beeinflussen. Unrichtig und von schädlichster Wirkung für die seel-
sorgliche Praxis ist es aber, mit den beiden Typen die beiden Wege der
Mystik und der Aszese (S. 24,5) gleichzustellen. Denn diese sind ein

145 4*



E. Rait} v. Frenl} S.J.

Nacheinander und nicht ein Nebeneinander, nach allgemeiner Lehre
gerade der großen Mystiker. Hier modernen Anschauungen etwas zu-
geben, heißt: die Mystik von ihrer Höhe herabziehen, und die Aszese
diskreditieren, die die Intuitiven nicht entbehren können und die die
Mystiker oft heroisch geübt haben. Endlich, und das ist für unseren
Gegenstand die Hauptsache, liegt es bei dieser Zweiteilung auf der
Hand, daß die Exerzitien für den einen, den intuitiven Typ, ihren Wert
ganz oder fast ganz verlieren. Denn sie sind der „rationale" Wzg.

Auch die Typen der „religionssoziologischen Betrachtung" müssen
abgelehnt werden. Der Mensch der „weltförmigen Religiosität", dem
„Gott ein besonderes Mittel ist, zu seinem Nu£en zu kommen", ist
überhaupt nicht religiös. Denn es gehört zum Begriff der Religion, daß
Gott Ziel ist. Auch die beiden andere Typen, der „weltflüchtige" und
der „weltüberwindende", sind aus theoretischen, mehr aber noch aus
praktischen Gründen, nicht so scharf einander gegenüberzustellen. Denn
etwa der weltflüchtige Kartäuser betrachtet die Welt nicht „als Feind
Gottes" und wenigstens nicht als „unbedingtes Hindernis" zu Gott; er
ist ja kein Manichäer. Und solche Gegenüberstellung weckt sicher keine
Vorliebe, vielleicht nicht einmal Verständnis für beschauliche und strenge
Orden. Natürlich muß auch diese Typisierung die Stellung zur Exerzitien-
frage beeinflussen. Durch diese Ausstellungen soll die Absicht des Ver-
fassers nicht in Zweifel gezogen werden. Später schwächt er auch
manches wieder ab. Aber gerade in diesen theoretischen und grund-
legenden Kapiteln darf vor allem der theologisch nicht geschulte Leser
Genauigkeit erwarten.

Ein Wort noch zu der andern Grundlage, Schlunds Auffassung von
den Exerzitien. Seine Definition ist sehr gut: „Exerzitien — sind eines
der Mittel der religiösen Wende, mit welchem das letzte Ziel, die Ver-
einigung mit Gott, erreicht werden will, auf einem dem Weg der Wende
entsprechenden zielbewußten Vorgehen unter Bindung an eine Reihe
wohlgeordneter Betrachtungen und in Einfügung in eine bestimmte
Ordnung des äußeren Lebens." (S. 58.) Richtig und schön hat er auch,
Kleinigkeiten abgerechnet, das Exerzitienbüchlein beschrieben. (S. 39
bis 58.) Aber mit seiner Kritik an ihm kann man nicht ganz einver-
standen sein. — Die Betrachtungen benutzen wohl die Phantasie als
Srth)e, zumal für den Anfang, aber darum sind sie noch nicht „bewußt
auf das sinnliche Moment eingestellt" (S. 61). Im Gegenteil nimmt ja

144



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

nach Schlund selbst Intellekt und Wille den ersten Plal? ein, und darin
hat er recht. Von den Betrachtungen über das Leben Jesu (2.—4. Woche)
heißt es: „Dann schließt sich das Exerzitienbüchlein an das Evangelium
an, aber nicht etwa, wie der hl. Franziskus es tun würde, in einer erleb-
nismäßigen Ausdeutung der evangelischen Wahrheiten, vielmehr werden,
wieder der Art des hl. Ignatius entsprechend, diese evangelischen Wahr-
heiten von Ignatius dogmatisch ausgedeutet und rational-dogmatisch,
ja sogar systematisch behandelt." (S. 62.) Systematisch, d. h. zweck-
entsprechend ausgewählt sind die Betrachtungen, rational-dogmatisch
ausgedeutet, so wenig das ein Vorwurf wäre, sind die evangelischen
Texte nicht. Eine möglichst kurze Betrachtung diene als Beispiel: Wie
Christus unser Herr die Verkäufer aus dem Tempel vertrieb. (Jon. 2,1—11.)
Erstens, er vertrieb alle Verkäufer aus dem Tempel mit einem Strick,
den er sich aus Seilen gemacht hatte. Zweitens, er stürzte die Tische
mit dem Geld der reichen Wechsler im Tempel um. Drittens, den armen
Taubenverkäufern sagte er: Tragt diese Dinge weg, und macht das
Haus meines Vaters nicht zu einem Kaufhaus. — Einfacher hat auch
der hl. Franziskus in seiner Regel die Schriftworte nicht aneinander-
gereiht. — Von der Konsequenz der Exerzitien wird gesagt: „Es wird
Menschen geben, die sich in ihr gefangen und todunglücklich fühlen,
und die durch diese Konsequenz seelisch erdrückt werden" (S. 63).
Aber ist die Konsequenz: Der Mensch ist ganz für Gott da, darum muß
er ihm ganz dienen, nicht evangelisch, und daher auch für „weiche
Naturen", für das „Frauengemüt", selbst für nervenschwache Menschen ?
Man mag solchen Leuten weniger Betrachtung und mehr Erholung
geben, ihnen einige methodische Aeußerlichkeiten ersparen; sie der
strengen Folgerichtigkeit der Gedanken berauben, hieße, sie seelisch
und körperlich schädigen. Denn so falsch es ist, geschwächte Menschen
bloß psychisch zu heilen, so falsch ist es auch, die psychischen Mittel,
und unter ihnen zuerst Zucht im Denken und Wollen, unbenutzt zu lassen.
Das Gute, das sich etwa in der modernen Individualpsychologie findet,
und das sich in manchen Punkten mit unserer katholischen Auffassung
deckt, wollen wir doch nicht von uns weisen. — „Das seelische Erleben
sucht Ignatius besonders mit äußeren psychotechnischen Mitteln zu er-
reichen. Dadurch mag die Gefahr entstehen, daß Seelen, die nicht von
Natur aus viel inneres Erleben besten, an den äußeren Dingen hängen
bleiben und der innere Wert solcher Seelen mehr oder weniger zurück-

145



E. Rait} v. Freni} S.J.

bleiben würde." (S. 64.) Die Schlußfolgerung kann man zugeben, aber
die gleiche Gefahr besteht, wenn man täglich zur hl. Messe geht, kom-
muniziert, den Rosenkranz und das Brevier betet und man tut kein
Unrecht mit der Behauptung, daß auch dieser Gefahr manche erliegen.
Trofcdem läßt man deswegen die Uebungen nicht aus. Dagegen das
„besonders" des Vordersafces wird kein Kenner des Exerzitienbuches
unterschreiben. Wäre es richtig, so würde ja gerade die „harte Konse-
quenz" ihre zentrale Bedeutung verlieren. Die psychotechnischen Mittel,
die angewandt werden, nämlich die zehn Additionen, mag man bei
Fortgeschrittenen ruhig auslassen, wenn sie schon so die innere Samm-
lung bewahren. Die Exerzitien ändert das nicht.

Schließlich noch der Kernpunkt, der sich mit dem des ersten Ab-
schnittes berührt: „Die Liebe selbst ist bei Ignatius mehr das Erzeugnis
und die Frucht des Denkens und der Abtötung als das Motiv dersel-
ben. — Es gibt auch eine andere Auffassung, wie sie der hl. Franziskus
und die in seiner Art Denkenden vertreten, daß die Liebe zu Gott das
Motiv sei, also am Anfang stünde —" (S. 64). Dem ersten Safc kann
man voll beipflichten, dem zweiten nicht. Wenn die von Schlund selbst
anerkannten drei Wege (S. 31) gut und dem seelischen Wachsen ange-
paßt sind, dann ist die Liebe, eine wunderbare Führung ausgenommen,
nicht der Ausgangspunkt. Denn Liebe heißt Einigung und würde sie
im Anfang schon Grundstimmung sein, müßte sie nicht erst auf dem
mühsamen Reinigungs- und Erleuchtungsweg erworben werden. Das
wäre sehr schön, aber die Tatsachen der Psychologie und Pädagogik
sprechen dagegen. Man könnte wohl in der Erziehung und Seelenleitung
das Motiv der Liebe in Einzelfällen früher und häufiger zur Geltung
bringen, aber daran fehlt es den Exerzitien nicht. Man kann nicht nur,
ohne ihnen Gewalt anzutun, das „Dienen" des Fundaments als Lieben
erklären, Sünde und Hölle vor allem im Licht der Liebe Gottes zu uns
und unsere Liebe zu ihm betrachten; die Exerzitien selbst sprechen
schon in der ersten Sündenbetrachtung und in der Höllenbetrachtung,
und vom Regnum Christi an in jedem dritten Präludium von ihr. Dazu
darf man die modernen psychologischen Begriffe nicht ohne weiteres
im 16. Jahrhundert voraussehen. Erst Tetens und Mendelsohn im
18. Jahrhundert haben „Wille und Herz", d. h. Gefühl, getrennt, die
Scholastik kannte außer dem Intellectus nur die Voluntas, die Wollen
und Fühlen umfaßte. Man darf also auch von dem „id quod volo" des

146



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

hl. Ignatius nicht sagen, es sei affektlos gemeint. Dazu kommt, daß die
Liebe nicht der einzige Affekt ist, sondern auch die Hochherzigkeit, die
Begeisterung, die Dankbarkeit, selbst die Demut und die Furcht Gottes,
und die wird doch kaum jemand im Exerzitienbuch vermissen. Aus
diesen verschiedenen Rücksichten kann man auch dem legten Safc des
theoretischen Teils nicht beistimmen: „DieAszese des hl. Ignatius, so-
weit sie im Exerzitienbüchlein zum Ausdruck kommt, ist eben eine
rational arbeitende Willensaszese, sie ist eine Willensschule und — so
will mir scheinen — nicht im vollsten Maße eine Herzensschule. Willen
und Herz sollen aber unserem Herrgott gehören und jeder soll ihm
beide schenken, der ihm den ganzen Menschen schenken will." (S. 64.)
Wohl sind die Exerzitien vorwiegend Willensschule, aber was Gott
mehr von uns will und was allein ganz unserer Freiheit untersteht,
müssen wir auch mehr pflegen. Herzenspflege ohne fundierende und
begleitende Willenspflege ist Zuckerbrot ohne Nährkraft. Sollte etwa
P. Schlund mehr aus der ihm bekannten Exerzitienpraxis urteilen, die
das Gefühl zu wenig zu seinem Recht kommen läßt, so darf er nicht
das Exerzitienbuch dafür verantwortlich machen.

Mit dieser rein negativen Kritik ist natürlich das von P. Schlund
gestellte Problem nicht gelöst. Sie zeigt nur, wie die von ihm selbst
gegebene Lösung aufzufassen ist, gegen deren Wortlaut man kaum
etwas einwenden kann (vgl. die ersten Zeilen dieses Aufsa^es). Hier
gilt es vielmehr positiv aufbauen, und es läßt sich nicht leugnen, das
wird etwas schwerer. Doch ist ein gewisses Fundament dafür schon im
ersten Teil gewonnen, die Auffassung von den psychischen Typen, von
den religiösen Wegen, und von dem Gefühlsmoment in den Exerzitien.
So kann wenigstens ein erster Versuch zum Aufbau unternommen
werden. Und hier werden sich die Meinungen ganz bedeutend mehr
nähern. Denn Franziskus und Ignatius sind Geistesverwandte und es
ist klar, daß Ignatius es ist, der von Franziskus gelernt hat. Darum
haben auch von jeher die Franziskaner, wie P. Schlund richtig bemerkt,
einen außerordentlichen Anteil an den Exerzitien genommen, so daß
man bei rein zahlenmäßigem Vergleich für Deutschland wohl auf den
Gedanken kommen möchte, Exerzitien seien franziskanischen, nicht
jesuitischen Ursprungs. Daher dürfen sie auch nur in einem ganz be-
grenzten Sinn als Ordensgut angesehen werden und die Kontroverse
über sie muß und soll, soweit es möglich ist, wie über eine allgemeine

147



E. Rai$ v. Frent} S.J.

Angelegenheit geführt werden. Gerade in diesem Sinn folgen zunächst
einige prinzipielle Feststellungen:

Die Exerzitien sind kein notwendiges Mittel, um zur Vollkommenheit
zu gelangen. Anderthalb Jahrtausend hat es ohne sie Heilige gegeben
und auch nach dem Tod des hl. Ignatius hat es Heilige gegeben, die
keine Exerzitien gemacht haben. Es ist nicht einmal nötig, darüber ge-
nauere Erhebungen zu machen. — Ebensowenig sind die Ignatianischen
Exerzitien von der Kirche vorgeschrieben. Das neue Gesetzbuch schreibt
wohl regelmäßige Exercitia spiritualia für Alumnen, Priester, Ordens-
leute vor, legt aber deren Art nicht näher fest1. Die Weltpriester, und
noch mehr die Laien, können mithin frei wählen, die Ordensobern frei
verfügen. — Andere Exerzitien, liturgische, franziskanische usw. sind
gut und vielleicht ganz vorzügliche Mittel des geistlichen Fortschrittes.
Sie können sicherlich im Einzelfall, sei es wegen der Güte des Exer-
zitienmeisters, sei es wegen der Natur des Exerzitanten, mehr fördern
als die Ignatianischen. — Schließlich beschränkt der hl. Ignatius selbst,
oder besser die Eigenart der Exerzitien, die Zahl der Teilnehmer. Als
notwendig und selbst als überaus nützlich hat er sie vor allem für die
erste „Wende" zum vollkommenen Leben angesehen. Wiederholungs-
exerzitien hat er entweder gar nicht oder nur selten kennen gelernt. Die
vollen dreißigtägigen Exerzitien will er nur solchen erteilt wissen, die
eine genügende geistige Bildung und ein ernstes Verlangen nach der
christlichen Vollkommenheit besitzen. Nur ist nicht zu vergessen, daß
die erste Bedingung heute bei ungleich mehr Menschen erfüllt ist, als sie
es zur Zeit des hl. Ignatius war.
1 In diesem Sinn hat auch die Fuldaer Bischofskonferenz vom legten Jahr entschieden,

wie Abt Herwegen in einem Artikel der Bonner Zeitschrift für Theologie und Seel-
sorge: „Liturgische Erneuerung und Exerzitienbewegung" (4 [1927] 55-61) mit Recht
hervorhebt: „Liturgische Wochen und Tagungen", so heißt der Text der Entschlie-
ßung, „die über liturgische Fragen handeln, kann die Konferenz der Bischöfe nicht
als Exerzitien im Sinn des can. 126 gelten lassen. Hiermit sind nicht zu verwechseln
die exercitia spiritualia, die zuweilen liturgische geistliche liebungen genannt werden,
weil die Leiter derselben, z. B. Benediktiner, ihre Gedankengänge an die Texte der
Liturgie anknüpfen. Diese können, sofern sie nach Aufbau, Inhalt und Uebungen
demselben Zweck dienen, wie die nach Herkommen genannten Exerzitien, auch für
Priester den vollen Werf einer geistlichen Erneuerung beanspruchen. Im übrigen sei
anerkannt, daß die Ignatianischen Exerzitien nicht zurücktreten dürfen, daß aber auch
ein Wechsel in der Methode der Exerzitien anregend für das aszetische Leben der
Priester wirken kann."

148



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

Auf diese Weise ist die Problemstellung wesentlich vereinfacht wor-
den. Es handelt sich nur um Wiederholungsexerzitien, und zwar für
solche, die ernstlich nach Vollkommenheit streben; es handelt sich nicht
um eine Pflicht, sondern nur darum, welche Exerzitienart die zweck-
mäßigere ist. Das meint auch P. Schlund, wenn er von Erneuerungs-
exerzitien spricht. Ein Lösungsversuch dürfte nun notwendig von zwei
Gesichtspunkten ausgehen, einmal von den Bedürfnissen der Exerzi-
tanten, dann vom Wert der Ignatianischen Exerzitien. Dabei kann man
von vornherein mit einer kleinen Fehlerquelle rechnen, indem der Fran-
ziskaner mehr zur Freiheit neigen wird, der Jesuit mehr die ihm ver-
trauten und durch den Ordensvater geheiligten Uebungen unverändert
weitergeben möchte.

Die Bedürfnisse der modernen Seele fließen aus ihrer
Eigenart. Wir sahen nun schon zu Anfang, daß man bei ihr nicht von zwei
wesensmäßig verschiedenenTypen sprechen kann, wenigstens nicht beim
religiösen Menschen, sondern nur von einem Vorwiegen des Intuitiv-
Affektiven oder des Rationalen. Haben beide die gleiche solide Grundlage
des geistlichen Lebens notwendig, so wird man sich fragen können, ob
beim Weiterbau nicht, was diesen mehr liegt, jenen nützlicher ist, wenig-
stens von Zeit zu Zeit, als Ergänzung zum gewöhnlichen, ihrem Naturell
angepaßten Vorgehen. Gerade wo es sich um ein Mittel der außerordent-
lichen Seelsorge handelt, das höchstens einmal im Jahr angewandt wird,
ist weniger Rücksicht auf den psychischen Typ vonnöten, als etwa bei
den täglichen religiösen Uebungen. Denn es soll die Grundlage erneu-
ern, muß also diesem Zweck möglichst angepaßt sein. Nur darf es nicht
in einer Form geboten werden, die diesem Naturell zu sehr widerstrebt
und den Gebrauch unnötig erschwert. — Fragen wir uns schließlich noch,
um auf festerem Boden zu stehen, wie weit verbreitet eigentlich dieser
intuitiv-affektive Typus ist. Er dürfte bei den Erwachsenen, die mitten
in den Sorgen des Lebens stehen, kaum häufiger sein als der ver-
wandte, der Eidetiker, dessen Verbreitung die Psychologie schon etwas
genauer untersucht und den sie fast ausschließlich bei Jugendlichen ge-
funden hat. Mit Sicherheit kann man das wohl vom intuitiven Moment
beim männlichen Geschlecht behaupten. Für das affektive aber bieten
auch Ignatianische Exerzitien weder theoretisch ein Hindernis, wie oben
gezeigt wurde, noch praktisch, wie die Erfahrung lehrt. Dem weiblichen
Geschlecht eignet allerdings mehr Intuition, ein Verstehen nicht so sehr

149



E. Rait} v. Freut} S.J.

auf Gründe hin als durch den natürlichen Takt. Doch ist dieses Voran-
gehen nicht weniger logisch und rational, wenn es sich auch weniger
reflex vollzieht und im Gefühl eine starke Stü£e hat. Immerhin könnte
man schon jefct für bestimmte Kreise von Exerzitien zu dem Ergebnis
gelangen, daß das affektive Moment eine ziemlich große Rolle spielen,
das rationale in einer weniger formal-logischen Form auftreten soll.

Doch gilt es noch auf die spezifisch religiöse Eigenart der modernen
Seele einzugehen. Im allgemeinen ist das Bild doch dieses, das wenig-
stens in Laienkreisen weithin wenig geklärte religiöse Begriffe herr-
schen, auch bei aufwärtsstrebenden Menschen. Ueberall aber, auch in
das Heiligtum des Priester- und Ordensstandes, drängt sich nerven-
und willenschwächende Unruhe und Unrast ein. Dem muß die Geistes-
erneuerung Rechnung tragen. Das erste läßt gerade eine rational-dog-
matische Ausdeutung des Evangeliums wünschenswert erscheinen, und
nicht eine rein erlebnismäßige. Für das zweite wird der Seelenarzt vom
Nervenarzt lernen müssen: die geistlichen Uebungen dürfen keine Ge-
waltkur sein, sie sollen zugleich mit weicher und mit fester Hand gegeben
werden. Die Milde ist um so notwendiger, als viele nur in ihrer Ferien-
zeit geistliche Uebungen machen können, die Festigkeit ist für die reli-
giöse Willensbildung ebenso angebracht, wie für die allgemeine.

Welcher Wert wohnt nun den Igna t ian i schen Exerz i t i en
inne, jene Bedürfnisse zu befriedigen? Bei Lösung dieser pädago-
gischen Frage dürfen wir die Erfahrung nicht außer acht lassen. Wir
können uns zwar nicht direkt auf das berufen, was sie Lobendes über
die ersten oder gar die großen Exerzitien sagt. Denn darum handelt
es sich nicht für uns, sondern um Wiederholungsexerzitien. Aber diese,
und ebenso die moderne Exerzitienbewegung und die kirchliche Exer-
zitien-Gesefcgebung, haben doch hauptsächlich darin ihre historische
Begründung, daß eben die Ignatianischen Exerzitien der Wiederholung
wert erschienen. P. Schlund führt selbst das beachtenswerte Zeugnis
aus einem Brief des Jesuitengenerals P. Ledochowski vom Jahre 1922
an: „Was die ständige Erfahrung lehrt, haben uns in diesem Jahr viele
Bischöfe (plurimi episcopi) bestätigt, daß die Exerzitien um so reichere
und solidere Früchte tragen, je genauer sie im Anschluß an das Exer-
zitienbüchlein erteilt werden."

Diese soliden Früchte erzeugt sicher zuerst ihr solider Inhalt. Es
sind die großen Glaubenswahrheiten von Gott und Sünde und den

150



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

legten Dingen, von der Menschwerdung, dem Leben und Leiden Christi,
und die ethischen Lehren vom Ziel und vom Wzg* v o m Abweg und
vom Rückweg, vom Anfang der Furcht, vom Fortschritt in der mannig-
faltigen Nachahmung Jesu, von den Gefahren und Versuchungen, vom
Höhepunkt der opferbereiten Liebe. Auch die ernsten Wahrheiten ver-
dienen wiederholte Beherzigung, nach dem Spruch des Weisen des
Alten Bundes: Gedenke deiner legten Dinge , und nach dem Bei-
spiel der Heiligen des Neuen Bundes. Der tiefste Grund dafür ist, daß
sie von Gottes Majestät selbst ihre Größe und Furchtbarkeit haben
und umgekehrt auf diese ein neues Licht werfen. Darum gebührt auch
ihnen das „Sentire et gustare res interne" des hl. Ignatius gerade durch
die Fortschreitenden und Vollkommenen, was den Anfängern noch gar
nicht recht gegeben ist. — Was jedoch die Exerzitien zu den Exerzitien
macht, ist ihre Form, die logische und psychologische Konsequenz, und
die sich daraus ergebende unübertroffene pädagogische Durchschlags-
kraft. In der Mitte aller Gedankengänge steht die Entscheidung für den
vollkommeneren Dienst Gottes. Von Anfang an führt alles zu ihr hin
und nachher ist alles Bekräftigung darin. Dieser Hauptgedanke erfüllt
sicher jedes geistliche Leben, das über die Anfänge hinausgekommen
ist. Ihn, nachdem er im Lauf des Jahres schwächer geworden ist, mög-
lichst leicht und wirksam zu erneuern, ist daher nur folgerichtig.

Es erhebt sich jedoch eine beachtenswerte Schwierigkeit: Konsequent
dürfte man also gar keine andern religiösen Wochen zulassen? Das
heißt mit anderen Worten: Wodurch wird die Häufigkeit der Exerzitien
eingeschränkt? — Zuerst und hauptsächlich durch ihr eigenes Wesen.
Sie sind ihrem ganzen Sein nach ein Anfang; man kann aber nicht in
einemfort anfangen, sondern nur von Zeit zu Zeit. Wie oft das nüfclich
ist, hängt von einer Reihe anderer Bedingungen ab: Von der Zeit, die
die Berufsarbeit freigibt, von der Bestimmung der kirchlichen Obern,
von der körperlichen und geistigen Frische, von der Fähigkeit, in be-
kannte Wahrheiten von neuem tiefer einzudringen, von der Freiheit
von andern Notwendigkeiten, etwa die Liturgie oder den franziskani-
schen Geist in sich aufzunehmen, und schließlich vom Vorhanden-
sein eines Exerzitienmeisters, der nicht nur Fundament und Sünden-
betrachtungen gibt, sondern zu Christus und zur Wahl des Vollkom-
meneren führt, also zu dem, was auch für den Fortgeschrittenen wirk-
lich einen Anfang bedeutet. Damit ist nun schon der Einwand berührt,

151



E. Rait} v. Frent} S.J.

der fast allein ernstere Erwägung verdient: die ermüdende Wieder-
holung der gleichen Gedanken. Nicht Verschiedenheit der religiösen
Typen, nicht Eigenart oder gar Einseitigkeit der Ignatianischen Exer-
zitien sprechen gegen ihre häufige Verwendung, im Gegenteil, ihr Wesen
und das der modernen Seele kommen einander entgegen. Aber regel-
mäßig die gleichen Erwägungen anstellen, ist schwer, und weil die
Zugkraft des Neuen fehlt, vielleicht weniger wirksam und förderlich.
Dieser Schwierigkeit dürfen wir daher nicht aus dem Wege gehen. Für
weit fortgeschrittene Seelen wird sie, scheint es, am geringsten sein.
Ihnen ist die Betrachtung, nicht der Vortrag die Hauptsache und die
großen Wahrheiten können sie nicht genug durchdenken und durch-
kosten. Sind sie auf dem Einigungsweg oder nähern sie sich ihm, so
werden sie von selbst alles mehr mit dem Geist der Liebe durchdringen,
der ihrer Stufe entspricht. Haben sie aber das Betrachten nicht gelernt,
und das ist ja zur Vollkommenheit nicht notwendig, so wird man mit
ihnen tun müssen, wie mit den übrigen, die noch nicht so weit voran
sind und ganz oder fast ganz von der Anregung des Vortrags ab-
hängen. Ihnen muß der Exerzitienmeister die Arbeit möglichst erleich-
tern. An den großen Gedanken und den großen Linien soll er fest-
halten, in vielem andern darf und soll er wechseln. Nicht nur in dem
alleräußerlichsten, dem Illustrationsmaterial, wenngleich auch das schon
die Exerzitien oft vollständig neu erscheinen läßt und den Zuhörern
allen Ueberdruß nimmt. Man kann und soll vor allem die Vorträge
möglichst den Bedürfnissen des Zuhörerkreises anpassen, nicht das
„Gott Ehrfurcht erweisen und dienen" Schulentlassenen, Akademikern,
Ordensfrauen in der gleichen Weise erklären. Man braucht wohl nie
bloß Fundament und Sündenbetrachtungen zu geben, sondern wird
einiges schon vom schönen Heilandsweg sagen. Ist mehr Zeit vor-
handen, so hat man unter der großen Zahl der Betrachtungen der
2. bis 4. Woche des Exerzitienbüchleins reichliche Auswahl, die auch
für mehrere Kurse vor den gleichen Zuhörern genügt, um jedesmal an-
dere Inhalte zu bieten. In der ersten Woche kann man die Betrachtungen
über Sünde und Hölle zusammenfassen, und dann unter den bekannten
Zusafcerwägungen über läßliche Sünde, Lauheit, Tod, Fegfeuer, be-
sonderes und allgemeines Gericht usf. wählen. Man wird auch dem
Bedürfnis der Zuhörer entsprechend einmal diese, einmal jene Woche
ausdehnen und die andern kürzen. Die charakteristischen Betrach-

152



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

hingen des hl. Ignatius, wie Fundament, dreifache Sünde, Reich Christi,
Wahlbetrachtungen, braucht man vor dergleichen Zuhörerschaft keines-
wegs jedesmal im gleichen, von dem Heiligen uns gebotenen Gewände
vorzulegen, falls nur der Grundgedanke keine Einbuße erleidet. So
kann man die Parabel vom König durch eine andere Aehnlichkeit, etwa
aus der Heiligengeschichte, ersehen, bei den zwei Fahnen das Lager
Satans und Christi auf einen andern Schauplafc verlegen, die Drei
Klassen einfach an historischen Beispielen erläutern usw. Die Dispo-
sitionen der Betrachtungen mag man ändern und die verschiedenen
Gebetsweisen des hl. Ignatius anwenden, d. h. den Stoff einmal mehr
für die Phantasie ausmalen, ein andermal ihn Wort für Wort erklären,
ein drittes Mal nur den Hauptgedanken ausführen u. ä. Bald können
liturgische, bald franziskanische, marianische Gedanken usw. reichlich
eingeflochten werden. Schließlich bedarf es keiner Erwähnung, daß man
die im Exerzitienbuch selbst und im Direktorium angegebenen Frei-
heiten kennen und ausnutzen soll. (Vergl. hierzu den Aufsat* von
A. Dantscher S. J. in: Exerzitienleitung II., 51 — 62, Innsbruck 1924.) —
Sollte die Erfahrung lehren, daß auch bei Ausnutzung all dieser Ab-
wechslungsmöglichkeiten die Ignatianischen Exerzitien geringe Frucht
hervorbringen, so kann man von Zeit zu Zeit andere religiöse Wochen
einschieben, damit jene nachher wieder ihre volle Wirkung erzielen.
Nur darf man sich dabei sein Urteil nicht apriorisch, noch nach reinen
Gefühlsmomenten bilden, sondern nach den wirklichen Bedürfnissen
der Exerzitanten. Was sich als besser bewährt hat, wird man nicht ohne
Grund durch anderes ersehen.

Liturgische Wochen vertiefen das Verständnis für unseren Gottes-
dienst; das ist nicht nur nützlich, sondern notwendig. Aber das Exerzi-
tienziel können sie bei den meisten Menschen nicht erreichen und wollen
es auch nicht. Franziskanische Exerzitien sind vorzüglich. P. Schlund
hat einen Kurs unter dem Titel „Seraphische Liebe" (München 1926,
Pfeiffer) herausgegeben. Er beginnt dabei mit der Schilderung der
Liebe Gottes zu uns und legt nach einer Sündenbetrachtung die ver-
schiedenen Uebungen unserer Liebe zu Gott vor. Aber wie die Aehnlich-
keit mit den Ignatianischen Exerzitien nur äußerlich ist, so fehlt ihnen,
soweit es auf Gedanken und Aufbau ankommt, deren Kraft. Das erkennt
auch ihr Verfasser an, wenn er das Werk des hl. Ignatius das klassische
Exerzitienbuch nennt. Deswegen wird es von den meisten Exerzitien-

155



E. Rail} v. Frent} S.J.

meisfern den Vorträgen zu Grunde gelegt. Gerade die Ignatianischen
Uebungen sind von den Päpsten empfohlen worden und werden es von
vielen Bischöfen. Ganz ausdrücklich hat das z. B. Kardinal Faulhaber
in seinen „Canisiuspredigten" vom Jahr 1925 (Kath. Preßverein, Mün-
chen, S. 77—80) getan. Wenn also, was ein richtiges Verständnis der
Exerzitien lehrt, die Erfahrung und die gewichtigsten Zeugnisse so
nachdrücklich bestätigen, hieße es den Exerzitanten gewissermaßen
Unrecht tun, wollte man sie mit Ersafcexerzitien abfinden, welche ihnen
die kräftige geistliche Kost nicht bieten, die sie verlangen und bedürfen.
Doch wird es gut sein, auf die Anregung von P. Schlund soweit einzu-
gehen, daß man in der Darbietung der Exerzitienwahrheiten möglichst
abwechselt, wenn nötig gelegentlich andere Arten der Geisteserneuerung
einschiebt, vor allem aber, daß man, wenigstens bei manchen Gruppen
von Exerzitanten, das Formal-Logische etwas zurücktreten läßt und die
Affekte mehr in Mitschwingung verseht.2

2 Abt Herwegen, der in dem schon erwähnten Artikel nicht nur auf die Berechtigung,
sondern auch auf den spezifischen Wert der liturgischen Exerzitien mit dem tiefen
Verständnis hinweist, wie man es bei einem Benediktiner erwartet, sieht in der Be-
urteilung der Ignatianischen Exerzitien gleichfalls nicht ganz richtig. Er schreibt auf
S. 61: „Für sein sittliches Streben lernt er (der Priester) aus der benediktinisch-
liturgischen Geisteshaltung, den Nachdruck auf die positiven Tugendmomente zu
legen. Er lehrt, daß Religion nicht einseitig in religiösem Wissen und ethischem
Wollen zu suchen ist, sondern in der Devotio, d. h. in der Hingabe des ganzen
Menschen an Gott. Und darum folgt für ihn, daß wahrhaft gottgefällige Nachfolge
Christi durch Tugendübungen nur möglich ist, wenn die seinsmäßige (ontische)
Einheit mit Christus in den hl. Mysterien hergestellt ist". Daß die Religion in der
Hingabe des ganzen Menschen an Gott besteht und daß die moralische Einheit mit
Gott die seinsmäßige zur Voraussetzung hat, ist allgemein christliche Auffassung,
und daher ebensogut ignatianisch wie benediktinisch. Außerdem ist aber die Hin-
gabe des ganzen Menschen an Gott gerade das, was Anfang, Mitte und Ende der
Exerzitien ist. Nur scheint das kein „einseitiges" ethisches, oder besser religiöses
Wollen zu sein. Denn was sonst noch in Frage kommt: Gnade und Gefühl, liegt
nicht unmittelbar in der Freiheit des Menschen; darum gehört es auch nicht unmittel-
bar zur Hingabe, sondern nur als Voraussetzung bzw. als Begleiterscheinung.

154




