Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein?
Von E.Raits v. Frens S. J.

iese Frage wird in neuester Zeit 6fter behandelt. Das ist be~

greiflich, da die Exerzitienbewegung stdandig wachst, immer

mehr aufwartsstrebende Seelen Wiederholungsexerzitien
machen, Mitglieder verschiedener Orden und Weltpriester ihre Kréfte
in den Dienst der gleichen Bewegung stellen, religiose Wochen anderer
Art sich gleichfalls ausbreiten. Deswegen soll auch in dieser Zeitschrift
zu der Frage Stellung genommen und ein Lésungsversuch geboten
werden. Er kniipft an die Losung an, die unser Mitarbeiter, der be-
kannte Schriftsteller Dr. P. Erhard Schlund O. F. M,, in seiner Schrift:
Exerzitien und Exerzitienbewegung (Miinchen 1926, Pfeiffer) gegeben
hat. Der Grund dafiir ist, daf} sich bei P. Schlund die meisten jener
allgemeinen religiosen Voraussesungen finden, die notwendig das Ur-
teil iiber die Exerzitien ungiinstig beeinflussen, wie auch diese stark
einseitigen Urteile selbst. Dabei soll weder die wohlmeinende Absicht
des Verfassers noch das mancherlei Gute, das in dem Biichlein ent-
halten ist, verkannt werden.

Schlund stellt die Frage: Sind die Exerzitien des hl. Ignatius unbe-
dingt bindende Norm? Seine Antwort lautet: ,Dariiber kann kein
Zweifel sein, dak das Exerzitienbiichlein des hl. Ignatius das klassische
Exerzitienbuch ist und bleiben wird. Auch wird seine Methode die
Grundlage aller Exerzitien sein. Aber ebensowenig kann ein Zweifel
sein, daf2 das Exerzitienbiichlein nicht fiir alle Félle geniigen wird und
daf auch eine Fortentwicklung in der Praxis der Exerzitien notwendig
sein wird.“ (66) Im folgenden wird sich nun, wie schon angedeutet, in
manchen prinzipiellen Ansichten ein Gegensa zu P. Schlund herans-
stellen, die praktische L6sung wird sich der seinigen, die er in obiger
Antwort gibt, mehr nahern.

Um den Sinn dieser Antwort genauer zu verstehen, muf2 man die
Grundlagen kennen lernen, auf denen P. Schlund aufgebaut hat. Es
sind Auffassungen, die teils allgemein religionswissenschaftliche Be-
griffe, teils die Exerzitien betreffen. Zun den ersten gehort, dal die
Grundtatsache der Religion das Heilsuchen des Menschen bei der
Gottheit ist (S. 19). Da die Exerzitien mit Recht den Gottesdienst
an erste Stelle seten, bedeutet schon das einen gewissen Gegensaty

142



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein?

zu ihnen. Vermutlich ist er allerdings nicht beabsichtigt, sondern nur
die Folge einer etwas zu abstrakten religionsphilosophischen Begriffs-
sepung. Wichtiger ist dagegen die ,religionspsychologische Betrach-
fung*, die zwei Kraftfelder in der Seele, Geist und Herz das eine, Ver-
stand und Wille das andere, einander gegeniiberstellt. Aufier manchen
Unklarheiten (z. B. dem Safs: ,Wir nennen hier Geist und Herz jenes
tiefe Gebiet der Seele, in welchem der Mensch fdhig und geneigt ist,
die Gnade direkt in sich iiberfliefen zu lassen.“ Die Fahigkeit [potentia
obedientialis] zur Gnade ist nichts Bewuftes, die Geneigtheit ist im
Willen, nicht in einer eigenen Tiefenregion) wird hier eine génzlich
unhaltbare Typisierung vorgenommen, die auch durch die Schluf-
bemerkung, daf} die Trennung in der Lebenswirklichkeit weniger scharf
sei, nicht gerechtfertigt ist. Nachdem sie schon seit Jahren in religiosen
Abhandlungen wiederholt wird, bedarf sie einer ganz entschiedenen
Ablehnung. In der HI. Schrift steht sicher nirgends, man kénne allein mit
Intuition und Affekt die ,Wende“ zu Gott vollziehen oder in den Himmel
kommen. Umgekehrt hat man bis heute die Vollkommenheit immer in
der Gesinnung des Fiat voluntas fua erblickt, also in einer Willensrich~
tung. Das ist das Wesen der Liebe, der Affekt ist eine angenehme Be-
gleiterscheinung. So sagt der hl. Alfons von Liguori: ,Alle Heiligkeit
besteht in der Liebe zu Gott und alle Liebe zu Gott in der Erfiillung
seines heiligen Willens.“ (Regolamento 3, 5.) Damit féllt die Zweiteilung
der Hauptsache nach in sich zusammen. Es gibt nur eine, voriiber-
gehende sowohl als bleibende, Wende zu Gott, die des Willens. Nur
in nebenséchlichen Dingen bleibt ein Unterschied. Man kann ihn so
kennzeichnen: die einen bilden ihren Willen mehr intuitiv-affektiv, die
andern mehr rationell. Es ist unstreitbar ein Verdienst der neuen Psycho-
logie, diese seelischen Eigenarten schérfer geschieden zu haben und
darauf hat offenbar P. Schlund hinweisen wollen. Doch selbst so bleibt
noch manches abzuschwdéchen. Das ,direkte Erschauen“ und das ,di-
rekte Erfassen des Hauches der Gottheit* spielt bei der religitsen
»Wende® im Sinn von Bekehrung noch keine Rolle, aulfer bei einem
Pauluswunder; erst auf der Hohe des geistlichen Lebens wird es zur
Wirklichkeit. Nur das Gefiihl wird bei vielen die Willenswende stark
beeinflussen. Unrichtig und von schédlichster Wirkung fiir die seel-
sorgliche Praxis ist es aber, mit den beiden Typen die beiden Wege der
Mystik und der Aszese (S. 24, 5) gleichzustellen. Denn diese sind ein

143 4



E. Raifs v. Frens S.J.

Nacheinander und nicht ein Nebeneinander, nach allgemeiner Lehre
gerade der groften Mystiker. Hier modernen Anschamungen etwas zu-
geben, heif’t: die Mystik von ihrer Héhe herabziehen, und die Aszese
diskreditieren, die die Intnitiven nicht entbehren kénnen und die die
Mystiker oft heroisch geiibt haben. Endlich, und das ist fiir unseren
Gegenstand die Hauptsache, liegt es bei dieser Zweiteilung auf der
Hand, dalt die Exerzitien fiir den einen, den intuitiven Typ, ihren Wert
ganz oder fast ganz verlieren. Denn sie sind der ,rationale“ Weg.

Auch die Typen der ,religionssoziologischen Betrachtung® miissen
abgelehnt werden. Der Mensch der ,weltf6rmigen Religiositédt“, dem
»(ott ein besonderes Mittel ist, zu seinem NuBen zu kommen*, ist
iiberhaupt nicht religiés. Denn es gehort zum Begriff der Religion, daf}
Gott Ziel ist. Auch die beiden andere Typen, der ,weltfliichtige* und
der ,weltiiberwindende®, sind aus theoretischen, mehr aber noch ans
praktischen Griinden, nicht so scharf einander gegeniiberzustellen. Denn
etwa der welffliichtige Kartduser befrachtet die Welt nicht ,als Feind
Goftes“ und wenigstens nicht als ,,unbedingtes Hindernis“ zu Gott; er
ist ja kein Manichder. Und solche Gegeniiberstellung weckt sicher keine
Vorliebe, vielleicht nicht einmal Verstédndnis fiir beschauliche und strenge
Orden. Natiirlich muf auch diese Typisierung die Stellung zur Exerzitien-
frage beeinflussen. Durch diese Ausstellungen soll die Absicht des Ver-
fassers nicht in Zweifel gezogen werden. Spdter schwicht er auch
manches wieder ab. Aber gerade in diesen theoretischen und grund-
legenden Kapiteln darf vor allem der theologisch nicht geschulte Leser
Genauigkeit erwarten.

Ein Wort noch zu der andern Grundlage, Schlunds Auffassung von
den Exerzitien. Seine Definition ist sehr gnt: ,Exerzitien — sind eines
der Mittel der religiosen Wende, mit welchem das leste Ziel, die Ver-
einigung mit Gott, erreicht werden will, auf einem dem Weg der Wende
entsprechenden zielbewufiten Vorgehen unter Bindung an eine Reihe
wohlgeordneter Betrachtungen und in Einfiigung in eine bestimmte
Ordnung des duferen Lebens.“ (S. 38.) Richtig und schén hat er auch,
Kleinigkeiten abgerechnet, das Exerzitienbiichlein beschrieben. (S. 39
bis 58.) Aber mit seiner Kritik an ihm kann man nicht ganz einver-
standen sein. — Die Befrachtungen benufen wohl die Phantasie als
Stiite, zumal fiir den Anfang, aber darum sind sie noch nicht ,bewult
auf das sinnliche Moment eingestellt“ (S. 61). Im Gegenteil nimmt ja

144



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein ?

nach Schlund selbst Intellekt und Wille den ersten Plas ein, und darin
hat er recht. Von den Betrachtungen iiber das Leben Jesu (2.—4. Woche)
heifdt es: ,,Dann schlieft sich das Exerzitienbiichlein an das Evangelinm
an, aber nicht etwa, wie der hl. Franziskus es tun wiirde, in einer erleb-
nisméRigen Ausdeutung derevangelischen Wahrheiten, vielmehr werden,
wieder der Art des hl. Ignatius entsprechend, diese evangelischen Wahr-
heiten von Ignatius dogmatisch ausgedeutet und rational-dogmatisch,
ja sogar systematisch behandelt.“ (S. 62.) Systematisch, d. h. zweck-
entsprechend ausgewdhlt sind die Betrachtungen, rational-dogmatisch
ausgedeutet, so wenig das ein Vorwurf wére, sind die evangelischen
Texte nicht. Eine moglichst kurze Betrachtung diene als Beispiel: Wie
Christus unser Herrdie Verkéduferaus dem Tempel vertrieb. (Joh.2,1—11.)
Erstens, er vertrieb alle Verkdufer aus dem Tempel mit einem Strick,
den er sich ans Seilen gemacht hatte. Zweitens, er stiirzte die Tische
mit dem Geld der reichen Wechsler im Tempel um. Drittens, den armen
Taubenverkdufern sagte er: Tragt diese Dinge weg, und macht das
Haus meines Vaters nicht zu einem Kaufhaus. — Einfacher hat auch
der hl. Franziskns in seiner Regel die Schriftworte nicht aneinander-
gereiht. — Von der Konsequenz der Exerzitien wird gesagt: ,Es wird
Menschen geben, die sich in ihr gefangen und todungliicklich fiihlen,
und die durch diese Konsequenz seelisch erdriickt werden“ (S. 63).
Aber ist die Konsequenz: Der Mensch ist ganz fiir Gott da, darum muf
er ihm ganz dienen, nicht evangelisch, und daher auch fiir ,weiche
Naturen®, fiir das ,,Frauengemiit“, selbst fiir nervenschwache Menschen ?
Man mag solchen Leuten weniger Betrachtung und mehr Erbolung
geben, ihnen ecinige methodische Aeuflerlichkeiten ersparen; sie der
strengen Folgerichtigkeit der Gedanken berauben, hiefe, sie seelisch
und korperlich schddigen. Denn so falsch es ist, geschwéchte Menschen
blof psychisch zu heilen, so falsch ist es auch, die psychischen Mittel,
und unter ihnen zuerst Zucht im Denken und Wollen, unbenutt zu lassen.
Das Gute, das sich etwa in der modernen Individualpsychologie findet,
und das sich in manchen Punkten mit unserer katholischen Auffassung
deckt, wollen wir doch nicht von uns weisen. — ,,Das seelische Erleben
sucht Ignatius besonders mit d@ufleren psychotechnischen Mitteln zu er-
reichen. Dadurch mag die Gefahr entstehen, da? Seelen, die nicht von
Natur aus viel inneres Erleben besisen, an den duferen Dingen héngen
bleiben und der innere Wert solcher Seelen mehr oder weniger zuriick-

145



E. Raifs v. Frent; S.J.

bleiben wiirde.“ (S. 64.) Die Schluf(folgerung kann man zugeben, aber
die gleiche Gefahr besteht, wenn man téglich zur hl. Messe geht, kom-
munizierf, den Rosenkranz und das Brevier betet und man tut kein
Unrecht mit der Behauptung, daf auch dieser Gefahr manche erliegen.
Trosdem lédt man deswegen die Uebungen nicht aus. Dagegen das
~besonders® des Vordersases wird kein Kenner des Exerzitienbuches
unterschreiben. Ware es richtig, so wiirde ja gerade die , harte Konse-
quenz* ihre zentrale Bedeutung verlieren. Die psychotechnischen Mittel,
die angewandt werden, ndmlich die zehn Additionen, mag man bei
Fortgeschriftenen ruhig auslassen, wenn sie schon so die innere Samm-
lung bewahren. Die Exerzitien dndert das nicht.

Schliefilich noch der Kernpunkt, der sich mit dem des ersten Ab-
schnittes beriihrt: ,Die Liebe selbst ist bei Ignatius mehr das Erzeugnis
und die Frucht des Denkens und der Abt6tung als das Motiv dersel-
ben. — Es gibt auch eine andere Auffassung, wie sie der hl. Franziskus
und die in seiner Art Denkenden vertreten, daf¥ die Liebe zu Gott das
Motiv sei, also am Anfang stiinde —* (S. 64). Dem ersten Sats kann
man voll beipflichten, dem zweiten nicht. Wenn die von Schlund selbst
anerkannten drei Wege (S. 31) gut und dem seelischen Wachsen ange-
paft sind, dann ist die Liebe, eine wunderbare Fithrung ausgenommen,
nicht der Ausgangspunkt. Denn Liebe heifit Einigung und wiirde sie
im Anfang schon Grundstimmung sein, miifite sie nicht erst auf dem
miihsamen Reinigungs- und Erleuchtungsweg erworben werden. Das
wiére sehr schon, aber die Tatsachen der Psychologie und Péddagogik
sprechen dagegen. Man kénnte wohl in der Erziehung und Seelenleitung
das Motiv der Liebe in Einzelfdllen friilher und hédufiger zur Geltung
bringen, aber daran fehlt es den Exerzitien nicht. Man kann nicht nur,
ohne ihnen Gewalt anzutun, das ,Dienen® des Fundaments als Lieben
erklédren, Siinde und Halle vor allem im Licht der Liebe Gottes zu uns
und unsere Liebe zu ihm befrachten; die Exerzitien selbst sprechen
schon in der ersten Siindenbetrachtung und in der Héllenbetrachtung,
und vom Regnum Christi an in jedem dritten Prdludium von ihr. Dazu
darf man die modernen psychologischen Begriffe nicht ohne weiteres
im 16. Jahrhundert vorausseten. Erst Tetens und Mendelsohn im
18. Jahrhundert haben ,Wille und Herz“, d. h. Gefiihl, getrennt, die
Scholastik kannte aufer dem Intellectus nur die Voluntas, die Wollen
und Fiihlen umfafite. Man darf also auch von dem ,,id quod volo“ des

146



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein?

hl. Ignatius nicht sagen, es sei affektlos gemeint. Dazu kommt, daf? die
Liebe nicht der einzige Affekt ist, sondern auch die Hochherzigkeit, die
Begeisterung, die Dankbarkeit, selbst die Demut und die Furcht Gottes,
und die wird doch kaum jemand im Exerzitienbuch vermissen. Aus
diesen verschiedenen Riicksichten kann man auch dem leten Sat des
theoretischen Teils nicht beistimmen: ,Die Aszese des hl. lgnatius, so-
weit sie im Exerzitienbiichlein zum Ausdruck kommt, ist eben eine
rational arbeitende Willensaszese, sie ist eine Willensschule und — so
will mir scheinen — nicht im vollsten Mafe eine Herzensschule. Willen
und Herz sollen aber unserem Herrgott gehdren und jeder soll ihm
beide schenken, der ihm den ganzen Menschen schenken will.“ (S. 64.)
Wohl sind die Exerzitien vorwiegend Willensschule, aber was Gott
mehr von uns will und was allein ganz unserer Freiheit untersteht,
miissen wir auch mehr pflegen. Herzenspflege ohne fundierende und
begleitende Willenspflege ist Zuckerbrot ohne Nahrkraft. Sollte etwa
P. Schlund mehr aus der ihm bekannten Exerzitienpraxis urteilen, die
das Gefiihl zu wenig zu seinem Recht kommen lédBt, so darf er nicht
das Exerzitienbuch dafiir verantwortlich machen.

Mit dieser rein negativen Kritik ist natiirlich das von P. Schlund
gestellte Problem nicht gelost. Sie zeigt nur, wie die von ihm selbst
gegebene Losung aunfzufassen ist, gegen deren Wortlaut man kaum
etwas einwenden kann (vgl. die ersten Zeilen dieses Anfsates). Hier
gilt es vielmehr positiv aufbauen, und es 1dft sich nicht leugnen, das
wird etwas schwerer. Doch ist ein gewisses Fundament dafiir schon im
ersten Teil gewonnen, die Auffassung von den psychischen Typen, von
den religiésen Wegen, und von dem Gefithlsmoment in den Exerzitien,
So kann wenigstens ein erster Versuch zum Aufbau unternommen
werden. Und hier werden sich die Meinungen ganz bedeutend mehr
ndhern. Denn Franziskus und lgnatius sind Geistesverwandte und es
ist klar, dal? lgnatius es ist, der von Franziskus gelernt hat. Darum
haben auch von jeher die Franziskaner, wie P. Schlund richtig bemerkf,
einen auBerordentlichen Anteil an den Exerzitien genommen, so daf
man bei rein zahlenméfigem Vergleich fiir Dentschland wohl auf den
‘Gedanken kommen mdochte, Exerzitien seien franziskanischen, nicht
jesuitischen Ursprungs. Daher diirfen sie auch nur in einem ganz be-
grenzten Sinn als Ordensgut angesehen werden und die Kontroverse
iiber sie muf und soll, soweit es moglich ist, wie iiber eine allgemeine

147



E. Raits v. Frents S. /.

Angelegenheif gefiihrt werden. Gerade in diesem Sinn folgen zuné&chst
einige prinzipielle Feststellungen:

Die Exerzitien sind kein notwendiges Mittel, um zur Vollkommenheit
zu gelangen. Anderthalb Jahrtausend hat es ohne sie Heilige gegeben
und auch nach dem Tod des hl. Ignatius hat es Heilige gegeben, die
keine Exerzitien gemacht haben. Es ist nicht einmal nétig, dariiber ge-
nauere Erhebungen zu machen. — Ebensowenig sind die Ignatianischen
Exerzitien von der Kirche vorgeschrieben. Das neue Gesesbuch schreibt
wohl regelmdlige Exercitia spiritualia fiir Alumnen, Priester, Ordens-
leute vor, legt aber deren Art nicht ndher festl. Die Weltpriester, und
noch mehr die Laien, kénnen mithin frei wéhlen, die Ordensobern frei
verfiigen. — Andere Exerzitien, liturgische, franziskanische usw. sind
gut und vielleicht ganz vorziigliche Mittel des geistlichen Fortschrittes.
Sie konnen sicherlich im Einzelfall, sei es wegen der Giite des Exer-
zitienmeisters, sei es wegen der Nafur des Exerzitanten, mehr férdern
als die Ignatianischen. — Schlief3lich beschrénkt der hl. Ignatius selbst,
oder besser die Eigenart der Exerzitien, die Zahl der Teilnehmer. Als
notwendig und selbst als iiberaus niilich hat er sie vor allem fiir die
erste ,Wende“ zum vollkommenen Leben angesehen. Wiederholungs-
exerzitien hat er entweder gar nicht oder nur selten kennen gelernt. Die
vollen dreiRigtdgigen Exerzitien will er nur solchen erteilt wissen, die
eine geniigende geistige Bildung und ein ernstes Verlangen nach der
christlichen Vollkommenheit besisen. Nur ist nicht zu vergessen, daf
die erste Bedingung heute bei ungleich mehr Menschen erfiillt ist, als sie
es zur Zeit des hl. Ignatius war.

1 In diesem Sinn hat auch die Fuldaer Bischofskonferenz vom letsten Jahr entschieden,
wie Abt Herwegen in einem Artikel der Bonner Zeitschrift fiir Theologie und Seel-
sorge: ,Liturgische Erneuernng und Exerzitienbewegung* (4 [1927] 55-61) mit Recht
hervorhebt: ,Liturgische Wochen und Tagungen<, so heifit der Text der Enfschlie-
flung, ,die iiber liturgische Fragen handeln, kann die Konferenz der Bischfe nicht
als Exerzitien im Sinn des can. 126 gelten lassen. Hiermit sind nicht zu verwechseln
die exercitia spiritualia, die zuweilen liturgische geistliche Llebungen genannt werden,
weil die Leiter derselben, z. B. Benediktiner, ihre Gedankenginge an die Texte der
Liturgie ankniipfen. Diese k&nnen, sofern sie nach Aufbau, Inhalt und Uebungen
demselben Zweck dienen, wie die nach Herkommen genannten Exerzitien, auch fiir
Priester den vollen Wert einer geistlichen Erneuerung beanspruchen. Im fibrigen sei
anerkannt, daf die Ignatianischen Exerzitien nicht zuriicktreten diirfen, da® aber auch
ein Wechsel in der Methode der Exerzitien anregend fiir das aszetische Leben der
Driester wirken kann.“

148



Sollen die Exerzitien irmmer Ignatianisch sein?

Auf diese Weise ist die Problemstellung wesentlich vereinfacht wor-
den. Es handelt sich nur um Wiederholungsexerzitien, und zwar fiir
solche, die ernstlich nach Vollkommenheit streben; es handelt sich nicht
nm eine Pflicht, sondern nur darum, welche Exerzitienart die zweck-
méRigere ist. Das meint auch P. Schlund, wenn er von Erneuerungs-
exerzitien spricht. Ein Losungsversuch diirfte nun notwendig von zwei
Gesichtspunkten ausgehen, einmal von den Bediirfnissen der Exerzi-
tanten, dann vom Wert der Ignatianischen Exerzitien. Dabei kann man
von vornherein mit einer kleinen Fehlerquelle rechnen, indem der Fran-
ziskaner mehr zur Freiheit neigen wird, der Jesuit mehr die ihm ver-
trauten und durch den Ordensvater geheiligten Llebungen unverdndert
weitergeben mdchte.

Die Bediirfnisse der modernen Seecle flieken aus ihrer
Eigenart. Wir sahen nun schon zu Anfang, daf man bei ihr nicht von zwei
wesensmafig verschiedenenTypen sprechen kann, wenigstens nicht beim
religiosen Menschen, sondern nur von einem Vorwiegen des Intuitiv-
Affektiven oder des Rationalen. Haben beide die gleiche solide Grundlage
des geistlichen Lebens notwendig, so wird man sich fragen kénnen, ob
beim Weiterbau nicht, was diesen mehr liegt, jenen niilicher ist, wenig-
stens von Zeit zu Zeit, als Ergdnzung znm gewdshnlichen, ihrem Naturell
angepalften Vorgehen. Gerade wo es sich um ein Mittel der aufierordent-
lichen Seelsorge handelt, das h6chstens einmal im Jahr angewandt wird,
ist weniger Riicksicht auf den psychischen Typ vonndten, als etwa bei
den tédglichen religitsen Uebungen. Denn es soll die Grundlage erneu-
ern, muf also diesem Zweck moglichst angepalt sein. Nur darf es nicht
in einer Form geboten werden, die diesem Naturell zu sehr widerstrebt
und den Gebrauch unnétig erschwert. — Fragen wir uns schlie@lich noch,
um auf festerem Boden zu stehen, wie weit verbreitet eigentlich dieser
intuitiv-affektive Typus ist. Er diirfte bei den Erwachsenen, die mitten
in den Sorgen des Lebens stehen, kaum hd&ufiger sein als der ver-
wandte, der Eidetiker, dessen Verbreitung die Psychologie schon etwas
genauer unfersucht und den sie fast ausschlieflich bei Jugendlichen ge-
funden hat. Mit Sicherheit kann man das wohl vom intuitiven Moment
beim mdnnlichen Geschlecht behaupten. Fiir das affektive aber bieten
auch Ignatianische Exerzitien weder theoretisch ein Hindernis, wie oben
gezeigt wurde, noch praktisch, wie die Erfahrung lehrt. Dem weiblichen
Geschlecht eignet allerdings mehr Intuition, ein Verstehen nicht so sehr

149



E.Raits v. Frents 8. J.

auf Griinde hin als durch den natiirlichen Takt. Doch ist dieses Voran-
gehen nicht weniger logisch und rational, wenn es sich auch weniger
reflex vollzieht und im Gefiihl eine starke Stiise hat. Immerhin kénnte
man schon jest fiir bestimmte Kreise von Exerzitien zu dem Ergebnis
gelangen, daf das affektive Moment eine ziemlich grofie Rolle spielen,
das rationale in einer weniger formal-logischen Form auftreten soll.

Doch gilt es noch auf die spezifisch religiose Eigenart der modernen
Seele einzugehen. Im allgemeinen ist das Bild doch dieses, das wenig-
stens in Laienkreisen weithin wenig gekldrte religiose Begriffe herr-
schen, auch bei anfwértsstrebenden Menschen. Ueberall aber, auch in
das Heiligtum des Priester- und Ordensstandes, drdngt sich nerven-
und willenschwédchende Unruhe und Unrast ein. Dem muf die Geistes-
erneuerung Rechnung tragen. Das erste 1dfit gerade eine rational-dog-
matische Ausdentung des Evangeliums wiinschenswert erscheinen, und
nicht eine rein erlebnisméfige. Fiir das zweite wird der Seelenarzt vom
Nervenarzt lernen miissen: die geistlichen Uebungen diirfen keine Ge-
waltkur sein, sie sollen zugleich mit weicher und mit fester Hand gegeben
werden. Die Milde ist um so notwendiger, als viele nur in ihrer Ferien-
zeif geistliche Uebungen machen konnen, die Festigkeit ist fiir die reli-
giose Willensbildung ebenso angebracht, wie fiir die allgemeine.

WelcherWert wohntnun denlgnatianischen Exerzitien
inne, jene Bediirfnisse zu befriedigen? Bei LOsung dieser pddago-
gischen Frage diirfen wir die Erfahrung nicht aufler acht lassen. Wir
kénnen uns zwar nicht direkt auf das berufen, was sie Lobendes iiber
die ersten oder gar die grofen Exerzitien sagt. Denn darum handelt
es sich nicht fiir uns, sondern nm Wiederholungsexerzitien. Aber diese,
und ebenso die moderne Exerzitienbewegung und die kirchliche Exer-
zitien-Gesepgebung, haben doch hauptsédchlich darin ihre historische
Begriindung, daf eben die Ignatianischen Exerzitien der Wiederholung
wert erschienen. P. Schlund fiihrt selbst das beachtenswerte Zeugnis
aus einem Brief des Jesnitengenerals P. Ledochowski vom Jahre 1922
an: ,Was die stdndige Erfahrung lehrt, haben uns in diesem Jahr viele
Bischofe (plurimi episcopi) bestdtigt, daff die Exerzitien um so reichere
und solidere Friichte tragen, je genauer sie im Anschluf an das Exer-
zitienbiichlein erteilt werden.“

Diese soliden Friichte erzeugt sicher zuerst ihr solider Inhalt. Es
sind die groflten Glaubenswahrheiten von Gott und Siinde und den

150



Sollen die Exerzitien immer lgnatianisch sein ?

lepten Dingen, von der Menschwerdung, dem Leben und Leiden Christi,
und die ethischen Lehren vom Ziel und vom Weg, vom Abweg und
vom Riickweg, vom Anfang der Furcht, vom Fortschritt in der mannig-
faltigen Nachahmung Jesu, von den Gefahren und Versuchungen, vom
Héhepunkt der opferbereiten Liebe. Auch die ernsten Wahrheiten ver-
dienen wiederholte Beherzigung, nach dem Spruch des Weisen des
Alten Bundes: Gedenke deiner lepten Dinge — —, und nach dem Bei-
spiel der Heiligen des Neuen Bundes. Der tiefste Grund dafiir ist, daf
sie von Qotfes Majestédt selbst ihre Grofe und Furchtbarkeit haben
und umgekehrt auf diese ein neues Licht werfen. Darum gebiihrt auch
ihnen das ,Sentire et gustare res interne“ des hl. Ignatius gerade durch
die Fortschreitenden und Vollkommenen, was den Anféngern noch gar
nicht recht gegeben ist. — Was jedoch die Exerzitien zu den Exerzitien
macht, ist ihre Form, die logische und psychologische Konsequenz, und
die sich daraus ergebende uniibertroffene padagogische Durchschlags-
kraft. In der Mitte aller Gedankengénge steht die Entscheidung fiir den
vollkommeneren Dienst Gottes. Von Anfang an fiihrt alles zu ihr hin
und nachher ist alles Bekréftigung darin. Dieser Hauptgedanke erfiillt
sicher jedes geistliche Leben, das iiber die Anfinge hinausgekommen
ist. Ihn, nachdem er im Lauf des Jahres schwécher geworden ist, mog-
lichst leicht und wirksam zu erneuern, ist daher nur folgerichtig.

Es erhebt sich jedoch eine beachtenswerte Schwierigkeit: Konsequent
diirfte man also gar keine andern religiosen Wochen zulassen? Das
heiftt mit anderen Worten: Wodurch wird die Haufigkeit der Exerzitien
eingeschrédnkt? — Zuerst und hauptséchlich durch ihr eigenes Wesen.
Sie sind ihrem ganzen Sein nach ein Anfang; man kann aber nicht in
einemfort anfangen, sondern nur von Zeit zu Zeit. Wie oft das niiplich
ist, hdngt von einer Reihe anderer Bedingungen ab: Von der Zeit, die
die Berufsarbeit freigibt, von der Bestimmung der kirchlichen Obern,
von der korperlichen und geistigen Frische, von der Fahigkeit, in be-
kannte Wahrheiten von neuem tiefer einzudringen, von der Freiheit
von andern Notwendigkeiten, etwa die Liturgie oder den franziskani-
schen Geist in sich aufzunehmen, und schlieflich vom Vorhanden-
sein eines Exerzitienmeisters, der nicht nur Fundament und Siinden-
betrachtungen gibt, sondern zu Christus und zur Wahl des Vollkom-
meneren fiihrt, also zu dem, was auch fiir den Fortgeschrittenen wirk-
lich einen Anfang bedeutet. Damit ist nun schon der Einwand beriihrt,

161



E. Raits v. Frens; S.J.

der fast allein ernstere Erwdgung verdient: die ermiidende Wieder-
holung der gleichen Gedanken. Nicht Verschiedenheit der religivsen
Typen, nicht Eigenart oder gar Einseitigkeit der Ignatianischen Exer-
zitien sprechen gegen ihre hdnfige Verwendung, im Gegenteil, ihr Wesen
und das der modernen Seecle kommen einander entgegen. Aber regel-
maflig die gleichen Erwdgungen anstellen, ist schwer, und weil die
Zugkraff des Neuen fehlt, vielleicht weniger wirksam und férderlich.
Dieser Schwierigkeit diirfen wir daher nicht aus dem Wege gehen. Fiir
weif fortgeschriftene Seelen wird sie, scheinf es, am geringsten sein.
lhnen ist die Betrachtung, nicht der Vortrag die Hauptsache und die
grollen Wahrheiten konnen sie nicht genug durchdenken und durch-
kosten. Sind sie auf dem Einigungsweg oder n&hern sie sich ihm, so
werden sie von selbst alles mehr mif dem Geist der Liebe durchdringen,
der ihrer Stufe entspricht. Haben sie aber das Betrachten nicht gelernt,
und das ist ja zur Vollkommenheit nicht notwendig, so wird man mit
ihnen tun miissen, wie mit den iibrigen, die noch nicht so weit voran
sind und ganz oder fast ganz von der Anregung des Vortrags ab-
hédngen. lhnen muf der Exerzifienmeister die Arbeit méglichst erleich-
fern. An den grofien Gedanken und den groffen Linien soll er fest-
halten, in vielem andern darf und soll er wechseln. Nicht nur in dem
allerduflerlichsten, dem lllustrationsmaterial, wenngleich auch das schon
die Exerzitien oft vollstdndig nen erscheinen ldft und den Zuhorern
allen Ueberdruff nimmt. Man kann und soll vor allem die Vortrdage
moglichst den Bediirfnissen des Zuhérerkreises anpassen, nicht das
»Qott Ehrfurcht erweisen und dienen® Schulentlassenen, Akademikern,
Ordensfrauen in der gleichen Weise erkldren. Man brauchf wohl nie
bloff Fundamenf und Siindenbetrachtungen zu geben, sondern wird
einiges schon vom schénen Heilandsweg sagen. Ist mehr Zeit vor-
handen, so haf man unter der grofien Zahl der Betrachfungen der
2. bis 4. Woche des Exerzitienbiichleins reichliche Auswahl, die auch
fiir mehrere Kurse vor den gleichen Zuhorern geniigt, um jedesmal an-
dere Inhalte zu bieten. In der ersten Woche kann man die Betrachtungen
iiber Siinde und Hoélle zusammenfassen, und dann unter den bekannten
Zusaperwdgungen iiber ldBliche Siinde, Lauheit, Tod, Fegfeuer, be~
sonderes und allgemeines Gericht usf. wahlen. Man wird auch dem
Bediirfnis der Zuhorer entsprechend einmal diese, einmal jene Woche
ausdehnen und die andern kiirzen. Die charakteristischen Betrach-

152



Sollen die Exerzitien immer Ignatianisch sein?

fungen des hl. Ignatius, wie Fundament, dreifache Siinde, Reich Christi,
Wahlbefrachtungen, braucht man vor der gleichen Zuhorerschaft keines-
wegs jedesmal im gleichen, von dem Heiligen uns gebotenen Gewande
vorzulegen, falls nur der Grundgedanke keine Einbufie erleidet. So
kann man die Parabel vom Kénig durch eine andere Achnlichkeit, etwa
aus der Heiligengeschichte, erseten, bei den zwei Fahnen das Lager
Satans und Christi auf einen andern Schauplat verlegen, die Drei
Klassen einfach an historischen Beispielen erldutern usw. Die Dispo-
sitionen der Befrachtungen mag man &ndern und die verschiedenen
Gebetsweisen des hl. Ignatius anwenden, d. h. den Stoff einmal mehr
fiir die Phantasie ausmalen, ein andermal ihn Wort fiir Wort erkldren,
ein drittes Mal nur den Hanptgedanken ausfiihren u. 4. Bald kénnen
liturgische, bald franziskanische, marianische Gedanken usw. reichlich
eingeflochten werden. Schliefflich bedarf es keiner Erwéhnung, dafk man
die im Exerzitienbuch selbst und im Direktorium angegebenen Frei-
heiten kennen und ausnupen soll. (Vergl. hierzu den -Aufsat von
A. Dantscher S. . in: Exerzitienleitung I1., 51— 62, Innsbruck 1924.) —
Sollte die Erfahrung lehren, da auch bei Ausniipung all dieser Ab-
wechslungsmdoglichkeiten die Ignatianischen Exerzitien geringe Frucht
hervorbringen, so kann man von Zeit zu Zeit andere religiose Wochen
einschieben, damit jene nachher wieder ihre volle Wirkung erzielen.
Nur darf man sich dabei sein Urteil nicht apriorisch, noch nach reinen
Gefithlsmomenten bilden, sondern nach den wirklichen Bediirfnissen
der Exerzitanfen. Was sich als besser bewdéhrt hat, wird man nicht ohne
Grund durch anderes erseen.

Liturgische Wochen vertiefen das Verstdndnis fiir unseren Gottes-
dienst; das ist nicht nur niiglich, sondern notwendig. Aber das Exerzi-
tienziel konnen sie bei den meisten Menschen nicht erreichen und wollen
es auch nicht. Franziskanische Exerzitien sind vorziiglich. P. Schlund
hat einen Kurs unter dem Titel ,Seraphische Liebe“ (Miinchen 1926,
Pfeiffer) herausgegeben. Er beginnt dabei mit der Schilderung der
Liebe Gottes zu uns und legt nach einer Siindenbefrachtung die ver-
schiedenen Uebungen unserer Liebe zu Gott vor. Aber wie die Aehnlich-
keit mit den Ignatianischen Exerzitien nur duflerlich ist, so fehlt ihnen,
soweit es auf Gedanken und Aufbau ankommt, deren Kraft. Das erkennt
anch ihr Verfasser an, wenn er das Werk des hl. Ignatius das klassische
Exerzitienbuch nennt. Deswegen wird es von den meisten Exerzitien-

153



E. Raits v. Frents S.J.

meistern den Vorfrdgen zu Grunde gelegt. Gerade die Ignatianischen
Uebungen sind von den Pédpsten empfohlen worden und werden es von
vielen Bischoéfen. Ganz ausdriicklich hat das z. B. Kardinal Faulhaber
in seinen , Canisiuspredigten“ vom Jahr 1925 (Kath. Prefiverein, Miin-
chen, S. 77—80) getan. Wenn also, was ein richtiges Verstdndnis der
Exerzitien lehrt, die Erfahrung und die gewichtigsten Zeugnisse so
nachdriicklich bestdtigen, hiefle es den Exerzitanten gewissermafien
Unrecht tun, wollte man sie mit Ersapexerzitien abfinden, welche ihnen
die kraftige geistliche Kost nicht bieten, die sie verlangen und bediirfen.
Doch wird es gut sein, auf die Anregung von P. Schlund soweit einzu-
gehen, daff man in der Darbietung der Exerzitienwahrheiten moéglichst
abwechselt, wenn nétig gelegentlich andere Arten der Geisteserneuerung
einschiebt, vor allem aber, daff man, wenigstens bei manchen Gruppen
von Exerzitanten, das Formal-Logische etwas zuriickirefen 1dft und die
Affekte mehr in Mitschwingung verseft. ?

2 Abt Herwegen, der in dem schon erwdhnten Artikel nicht nur anf die Berechtigung,
sondern auch anf den spezifischen Wert der liturgischen Exerzitien mit dem tiefen
Verstdndnis hinweist, wie man es bei einem Benediktiner erwartet, sieht in der Be-
urfeilung der Ignatianischen Exerzitien gleichfalls nicht ganz richtig. Er schreibt auf
S. 61: ,Fiir sein sittliches Streben lernt er (der Priester) aus der benediktinisch-~
liturgischen Geisteshaltung, den Nachdruck auf die positiven Tugendmomente zu
legen. Er lehrt, da® Religion nicht einseifig in religitsem Wissen und ethischem
Wollen zu suchen ist, sondern in der Devotio, d. h. in der Hingabe des ganzen
Menschen an Goit. Und darum folgt fiir ihn, dal wahrhaft gotigefdllige Nachfolge
Christi durch Tugendiibungen nur mdglich ist, wenn die seinsméfkige (ontische)
Einheit mit Christus in den hl. Mysterien hergestellt ist“. DaR die Religion in der
Hingabe des ganzen Menschen an Gott besteht und da® die moralische Einheit mit
Gott die seinsmiflige zur Voraussepung hat, ist allgemein christliche Auffassung,
und daher ebensognt ignatianisch wie benediktinisch. Auflerdem ist aber die Hin-
gabe des ganzen Menschen an Gott gerade das, was Anfang, Mitte und Ende der
Exerzitien ist. Nur scheint das kein ,einseitiges ethisches, oder besser religioses
Wollen zu sein. Denn was sonst noch in Frage kommt: Gnade und Gefiihi, liegt
nicht unmittelbar in der Freiheit des Menschen; darom gehdrt es anch nicht unmitfel-
bar zur Hingabe, sondern nur als Vorausseung bzw. als Begleiterscheinung.

154





