
D
Selbstbewertung

V o n O t t o Z i m m e r m a n n S. J.

ic neue Zeit hat dem Begriff des Wertes viel Aufmerksamkeit
geschenkt; es hat sich um ihn eine ganze Philosophie ent-
wickelt. Auch in der Aszese haben wir fortwährend zu werten.

Wir müssen Gott als höchsten, als einzigen absoluten Wert schalen;
wir müssen die Geschöpfe nach ihrer Beziehung zum legten Ziele wer-
ten. Aber auch uns selbst haben wir geziemend wertzuhalten. Je nach-
dem wir auf Grund der Selbsterkenntnis uns für gut und wertvoll oder
für ungut und geringwertig halten, hegen wir für uns Urteile der Schät-
zung, Ueberschäfcung, Geringschäfcung.

/. Se/bstschäftung
Selbstschäfcung, S e l b s t a c h t u n g hat die triftigsten Gründe1.

Schon die Erschaffung hat uns über die ganze Welt erhoben (Ps. 8).
In der Uebernatur wurden wir der göttlichen Natur teilhaft (2. Pet. 1, 4).
Gott selbst hat in der Erlösung uns eines teuren Preises wert geachtet
(1. Pet. 1, 18 f.). Er sendet Engel zu unserem Dienste (Heb. 1, 14).
Manche erfreuen sich besonderer Gaben der Natur und Uebernatur,
hoher Berufe und Würden, lobenswerter Leistungen und Verdienste.

Es ist gut, sich selber nach Würdigkeit hochzuschätzen. Denn das
verlangen Ordnung und Wahrheit; nur unsere religiöse Blödheit und
Blindheit macht uns gleichgültig gegen das Große, das wir in uns
tragen. Selbstachtung bewahrt uns auch vor dem Bösen, Niedrigen,
Halben, weil sie uns erinnert, daß sich solches für uns nicht ziemt. Sie
hilft uns, von andern die schuldige Anerkennung unserer Würde und
Gewalt zu fordern.

Jesus war voll göttlichen Selbstbewußtseins. Paulus rühmt sich des-
sen, was er ist und was er, mehr als andere, geleistet hat. Er ermahnt
alle: „Fliehet die Unzucht... Oder wisset ihr nicht, daß eure Glieder ein
Tempeides Heiligen Geistes sind!"(l. Cor. 6,18f.) Auch Petrus ermun-
tert: „Ihr seid ein auserwähltes Geschlecht, ein königliches Priestertum,
ein heiliges Volk" (1. Pet. 2, 9).
1 Lanc i c iu s , Opusc. (8) de natura et gradibus humilitatis c. 6. — Franz von

SaIes , Philothea 5, 5. — De Ponte , Dux. spir. tr. 2, c. 8. — Hi r scher , Moral,
5. Aufl. II, 102 ff.

165



Otto Zimmermann S.J.

„Anerkenne, o Christ, deine Würde, und da du der göttlichen Natur teilhaftig ge-
worden bist, so falle nicht durch entarteten Wandel in die alte Niedrigkeit zurück"
( S . L e o , Serm. 1 de Nat. Dom: ML 54,192). „Der schält die Dinge am besten ab,
der nichts von dem, was ihm gehört, sich selber vorziehen mag" (S. Bern. , Serm.
30 super Cant.: ML 185, 938). Die hl. T h e r e s i a (Leben 10; Ribera, Leben 4,14)
hält es für eine falsche Demut, die hohen Gaben Gottes nicht anzuerkennen, da sie
doch so sehr zu Liebe, Dankbarkeit, Eifer, Hochherzigkeit antreiben.

Die Tugend wahrer Selbstachtung ist selten. Wir halten uns für be-
achtenswert nur wegen untergeordneter Rücksichten, die in Wirklichkeit
wenig Größe bedeuten, und viel zu wenig und zu selten wegen des
wahrhaft Großen, das im Geist und in der Uebernatur liegt. Wir zeigen
mangelnde Selbstachtung, da wir in unserm Verhalten nicht jeneSchlüsse
aus unserer Würde ziehen, die uns Selbstüberwindung auflegen: wer
lebt nach seiner wahren Größe?

//. Selbstüberschätzung
Sie ist der S to lz , sofern er im Urteil über sich selber sifct. Er

äußert sich nach dem hl. Thomas , der Gregor dem Großen folgt
(2, 2, 162, 4), auf viererlei Weise: Sich mehr Wert zuschreiben als man
hat; was man hat, nicht Gott, sondern den eigenen Kräften zuschreiben;
meinen, es gebühre dem eigenen Verdienst; sich über andere stellen und
sie verachten.

///. Geringschätzung seiner selbst
1. Durch sie hält der Christ sich für so gering, wie er in Wirklichkeit

trot? seiner Größe ist. Sie wird, wenn dabei die Selbstachtung stark
zurücktritt, zur Selbst Verachtung. Sie ist dasselbe wie die Demut
der E r k e n n t n i s , des Geistes, der Schalung.

Der hl. T h o m a s läßt sie der w e s e n t l i c h im Willen gelegenen eigentlichen
Demut teils als direktive Regel vorausgehen (2, 2,161, 2 et 6), teils aber auch als
Wirkung nachfolgen, weil nämlich der Stolz macht, daß wir gern an unsere Größe
glauben (162, 5 ad 2). Doch nennen sie andere volkstümlicher als Bestandteil des
n a t ü r l i c h e n G a n z e n der Demut, die sie aus Demut des Geistes und des Her-
zens zusammensetzen. So spricht der hl. A n s e 1 m von der D e m u t i n d e r S c h ä t -
zu n g (humilitas in aestimatione. Ep. 5, 75: ML 1 59,112) im Gegensalje zu der im
Willen und der im Werk. Der hl. B e r n h a r d kennt eine noch kalte Demut in der
E r k e n n t n i s , die von der Wahrheit, und eine im Willen, die von der warmen Liebe
kommt (Humilitas duplex est: altera cognitionis, altera affectionis. Serm. 4 de adv.
n.4; serm. 42 in Cant.). Ihm folgt A l v a r e z de Paz (2, 4, 1,1: Habemus itaque
duas humilitates, alferam cognitionis, alteram affectionis. Dort noch andere Hin-
weise), ebenso der h l . Johannes E u d e s (II y a deux sortes d'humilite, ä savoir

166



Selbstbewertung

l'humilite d'esprit et l'humilite de coeur, qui etant jointes ensemble font la perfection
de l'humilite chrelienne (Royaume de Jesus 2, 26). Bei David von A u g s b u r g ,
dem R o d r i g u e z (2, 5, 5 ff) folgt, ist das Niedrigdenken von sich selber einfach
die erste Stufe der Demut. Manche d e f i n i e r e n sogar die Demut s c h l e c h t -
hin als Geringschäfjung, obwohl sie nachher freilich aus dieser alle Willensdemul
folgen lassen. So die beliebt gewordene Definition des hl. B e r n h a r d : „Die Demut
ist die Tugend, kraft deren der Mensch durch wahrhafteste Selbsterkenntnis sich
selber gering wird" (De grad. hum. c.l , n.2: ML 182, 942). Der hl. L a u r e n t i u s
J u s t i n i a n i: „Die Begriffsbestimmung der Demut ist: die sichere Selbsterkenntnis
des Menschen (De hum. c. 2: Opp. 555) im eingegossenen Wahrheitslichf (De com-
punct. p. 2: Opp. 526). Aehnliche Bestimmungen s. C l i m a c u s , Scala gr. 25;
Lohn er, Bibl. man. und R o b e r t u s Cam., Aurifodina s. v. humilitas.

2. Nur zu berecht ig t ist die Demut des Geistes. Aus uns selber,
wenn wir zuerst auf unsere Veru r sachung blicken, sind wir nichts,
beharren nicht im Sein, können ohne Gottes jedesmalige Mitwirkung
nicht wirken. Auch nachdem wir die Wohltaten der Natur empfangen
haben, vermögen wir nicht das Geringste für unser übernatürliches
Sein und Tun. Und selbst nachdem wir, der Erbsünde entrissen, über-
natürliche Wesen geworden sind, bleiben unsere Blindheit, Schwäche,
Bosheit, Unbeständigkeit so groß, daß wir nur durch Gottes „heilende
Gnade" dem Untergang entgehen. Auch von den „äußeren Gnaden"
hangen wir ganz ab: wer von uns wagt zu behaupten, daß er nicht
ebenso schlecht geworden wäre wie andere, wenn er in ebenso schlech-
ten Verhältnissen aufgewachsen wäre und lebte? Wie sind wir auch
aus Wohltaten der Mitgeschöpfe aufgebaut! Erwarten wir von uns
selbst unser ewiges Glück? Was behalten wir in Händen, wenn wir
alles hinlegen, was wir nicht uns selber verdanken? Nichts.

Was aber sind wir, wenn wir, vom Ursprung absehend, auf den tat-
sächl ichen Bes tand schauen? Etwas mehr, nämlich fast nichts!
Zunächst mit allem, was wir sind und leisten, etwas völlig Gleich-
gültiges, Kontingentes, im tiefsten Wesen etwas, was sein oder nicht
sein kann. Dann aber etwas durchaus Endliches, der einzelne ein
Sandkörnlein schon im Vergleich mit den Mitgeschöpfen allen, aber
erst recht unaussprechlich klein im Vergleich mit dem unendlich großen
Gott. Absolut genommen, was sind wir dem leiblichen Leben nach, das
durch einem Hauch dem Tode verfällt? Und was dem geistlichen Leben
nach? Ach, als wir sündigten, da haben wir unser Licht leuchten lassen!
Die Sünde ist noch weniger als nichts, ein Nichtseinsollendes,
was das Nichts nicht ist, das Ungerechteste, Gemeinste, Häßlichste,

167



Otto Zimmermann S.J.

Schmufcigste von allem. „Nein, meine Brüder, nie wird die Welt Ver-
achtung genug haben für ein Geschöpf, das seinen Gott verachtet hat"
(Calvet, Vie du P. G i n h a c 150). Ein begnadigter Höllensträfling, was
soll der sich einbilden? Das Gute aber, das wir leisten, ist bei den
Meisten gering und die Besten klagen am heftigsten, wie sehr es noch
mit Mängeln behaftet sei und wie schwer sie insbesondere der Gefahr
widerstehen, auf das Gute sich etwas einzubilden. Darum betete La-
corda i re : „Mein Gott, mache, dal? ich viel Gutes tue, ohne es zu be-
merken!" Alvarez se£t es als obersten Grad der Demut an, auch in
der Vollkommenheit noch demütig zu sein. Meinen doch sogar wir
Unvollkommenen bei den geringsten Erfolgen, wir selten über alle
hinaus den Fuß auf den Gipfel.

Von größter Bedeutung ist, daß man seine Geringheit nicht bloß als
etwas Allgemeinmenschliches nimmt, sondern darüber hinaus sich von
der persönl ichen Verachtungswürdigkeit überzeugt. Das erste tun
wir noch leicht und halten uns dabei für Philosophen; aber sehr ungern
tun wir das zweite. Immer wieder meinen wir, etwas Besonderes zu
sein, eine Sache zum erstenmal verstanden und eine andere zum ersten-
mal so richtig erstrebt zu haben (Alvarez 2, 2, 3, 6).

So unerfreulich die Geringachtung seiner selbst ist, so viel Segen
bringt sie. Da sie die Herzensdemut aus sich hervortreibt, hat sie An-
teil an allem Großen, was von der Demut gesagt wird. Durch sie wird
die Willensdemut in der Wahrheit verankert, erleuchtet, über allen Ver-
dacht bloßer Melancholie und krankhafter Selbsterniedrigungssucht
erhoben. Und weil sie in den Anschauungen des antiken Heidentums
keinen rechten Pla£ hatte, darum konnte es damals keine durchgebildete
Tugend der Demut geben, wie diese auch im heutigen Materialismus
und Monismus kein Verständnis findet (Ca thre in , Die christliche
Demut, und Z.A.M. 1 283 ff).

„O selige Erkenntnis, die uns auf Erden beseligt und im Himmel zur
Glorie erhebt! O Licht, das von der Finsternis ausgeht und die Seelen
mit Licht und Klarheit erfüllt! O verborgene Perle, die aus unseren
Unreinheiten hervorglänzt! O Nichts, dessen Erkenntnis uns in den
Besitz von allem sefct!" (Scupol i , Geistlicher Kampf 32).

Es ist unnötig zu sagen, wie nachdrücklich die Heilige Schrift uns
von unserm Nichts und unserer Sünde redet. Die Heiligen sprechen
wie sie und denken, wie sie lehrt; sie scheuen dabei vor Gedanken

168



Selbstbewertung

und Worten nicht zurück, die den weniger Erleuchteten zu stark
erscheinen.

So lehrt der hl. Vinzenz F e r r e r (De vit. spir. tract. 5,1), der Mensch solle sich
ansehen wie einen Leichnam, der voll von Würmern ist und übel riecht, den die Men-
schen nicht ansehen mögen, vor dem sie die Nase zuhalten und die Augen abwenden.
„So ist es gut immer zu tun, Teuerster, mir und dir, aber besonders mir, weil mein
ganzes Leben stinkend ist, ich bin ganz stinkend, und mein Leib und meine Seele
und alles in mir ist ganz haßlich und abscheulich durch den Kot und die Fäulnis der
Sünden und Ungerechtigkeiten, und was schlimmer ist, alle Tage fühle ich diesen
Gestank sich starker erneuern. Die glaubige Seele soll solchen Gestank an sich
empfinden mit größter Beschämung vor Gott als vor dem, der alles sieht und als ob
sie vor dem gerechten Richter stände" (S. auch ebd. 1, 5 f).

Der ehrw. P h i l i p p J en ingen schreibt in einem Briefe: „Die Sterne wissen es
und schauen auf mich hernieder, das unwürdigste aller Erdenkinder. Kaum kann die
Erde mich Unreinen länger ertragen, damit sie nicht die Hölle noch übertreffe, da sie
durch einen Menschen befleckt ist, der schlimmer ist als Judas und der Teufel selbst.
Ich bekenne mich als einen solchen und gestehe dies nicht aus dem Gefühle einer
gewissen buckligen Demut, sondern in aufrichtigstem Selbstzeugnis. Wahrlich, ich
habe oft einen solchen Abscheu vor mir selbst, daß ich weder im Himmel noch auf
Erden noch in der Unterwelt einen Ort finde, um mich zu verbergen" ( H ö s s ,
Ph. Jeningen, Freiburg 1924, 285).

3. Demgemäß betätigt sich die Geistesdemut in den folgenden
Akten. Die Regelung der ungeordneten Unter- und Ueberschäfcung
wird dabei vorausgesetzt. Aber über die bloße Freiheit von Unordnung
hinaus wird nunmehr die positive Bejahung der Ordnung angestrebt.
Alle Tage möge man darauf zurückkommen (Eudes, ßoyaume; Ro-
driguez), wie es auch außerhalb des Gebetes bei den verschieden-
sten Gelegenheiten paßt, s. Lohn er 1. c. § 10.

Man anerkennt in allem und restlos das eigene Nichts, das Be-
ruhen auf andern, vor allem auf Gott.

Man anerkennt die Ger inghei t dessen, was man nun doch ge-
worden ist, absolut und relativ.

Man klagt sich der vielen Sünden an.
Wie wenig Gutes ist auf Grund der Gaben Gottes geschehen!
Wie viel Unvol lkommenhei t durchsetzt dieses Gute, ins-

besondere wie viel unreine Meinung! (Nachf. Chr. 4, 7.)
Alles Böse bleibt mögl ich ; der Demütige wundert sich über keinen

seiner Fehler.
Wie gebrechl ich sind meine Vorsähe!

169



Otto Zimmermann S.J.

Ich bin aller Strafen würdig und habe von mir aus Anspruch
auf nichts Gutes mehr.

Ich wage nicht, meinem Verdiens t oder Gebet e twas zuzu-
schre iben (Lancic ius 1,13).

Ich bin mi t schu ld ig an den Sünden der Menschen, weil ich sie
nicht genug durch Arbeit, Opfer, Gebet bekämpft habe, sie nicht genug
beklage und sühne (M.Magdalena de' Pazzi, Juliana von
Lüttich). Dominikus : Ist nicht Gefahr, daß eine Stadt untergeht,
die ich Sünder betrete? (Vallgornera, Myst. Theol. S. Thom., App.
n. 405.)

Ich wage nicht, mich jemanden vorzuziehen. Was weiß
ich, wie viel Sünde und Verdammnis noch in mir, wie viel Gutes im
Nächsten verborgen ist? Was wird noch aus mir? Gibt es nicht an
meiner Sünde Bosheiten und Undankbarkeiten, die selbst an der sonst
größeren Sünde der Teufel nicht hafteten? Um der eingefleischten Nei-
gung, sich andern vorzuziehen, gründlich entgegenzuwirken, ist der
Grundsal? angebracht: an sich das Schlechte, an andern das Gute
beachten.

Ich bin vo l lends der Ge r ings t e von allen. Ueber diesen
großen Akt wäre eine ganze Literatur anzuführen; zahlreiche Hinweise
s. J. de Guibert, Humilite et verite: Revue d'ascetique et de mystique
V 217 ff; Lanc ic ius op. (8) de hum. c. 3 f; einen Beitrag auch Z. A.
M. I 389 f; ausgeführte Fassungen F. Simplex 1 a 2ae, 2, 8, 3, 8;
Lancicius c. 5 (dabei sich sogar den unvernünftigen Geschöpfen nach-
sehen).

Die Hl. Schrif t mahnt: Achtet in Demut einer den andern höher
als sich selbst (Phil. 2, 3: In humilitate superiores sibi invicem arbi-
trantes; fiyovfisvoi vnsQi%ovrus könnte auch das Höhersein der Autorität
und deren praktische Anerkennung meinen wie Rom 12, 10 und 1. Pet.
2, 13, aber die Väter verstehen es gewöhnlich von der innern Würdig-
keit, dem Bessersein). Paulus nennt sich den „ersten der Sünder"
(1. Tim 1,15), den „geringsten (ild%ioxos 1. Kor. 15, 9) unter den Apo-
steln", den „geringsten aller Christen" (£Xa%i<iz6xeQos mxvxcov äyicov
Eph. 3, 8).

Daß der vollkommen Demütige sich allen andern in seiner Schalung
nachsehen müsse, ist unverbrüchliche a sze t i s che Lehr t r ad i t ion
(reich belegt bei Lanc ic ius n. 51 f)- Nach dem hl. Benedikt (Reg.

170



Selbstbewertung

c. 7) ersteigt man den 7. Grad der Demut, „wenn man sich als geringer
als alle nicht bloß mit der Zunge bekennt, sondern mit innerstem Her-
zensaffekte glaubt". Wir sind gewöhnt an die Lehre der „Nachfolge
Christi": „Glaube nicht Fortschritte gemacht zu haben, wenn du dich
nicht für geringer als alle hältst" (2, 2; auch 1, 2 und 7).

Bei den Heil igen kehrt der Akt so ständig wieder,*daß er schon
deshalb als unentbehrlich zur Vollkommenheit gelten muß (Lanci-
cius n. 48 ff). Sie schrecken dabei vor dem Aeußersten nicht zurück,
sich unter Judas, unter allen Dämonen zu sehen. Alle Seelenführer
beobachten, wie das fortschreitende Licht zu fortschreitender Unter-
ordnung unter die andern führt.

Gewiß ist nicht jeder Christ zu dem Akte verpf l ichtet ; es
genügt, daß er sein Menschliches und Eigenes dem im Nächsten sich
kundgebenden Göttlichen unterwirft, er braucht es nicht auch dem
Menschlichen im Nächsten zu unterwerfen (S. Th. 2, 2,161, 5). Auch ist
der Akt oft nicht möglich in bezug auf bestimmte äußere Leistungen
(Alv. 2, 4, 3, 5); er bezieht sich in der Regel nur auf den eigentlichen,
sittlichen Wert vor Gott.^

Der freie Akt wird oft objektiv erklärt; es werden Gründe ange-
geben, real und draußen den Nächsten als besser zu erweisen. So er-
klärt der hl. F r anz von Ass is i selber seine Demut damit, daß jeder
andere an seiner Stelle der Barmherzigkeit Christi dankbarer gewesen
wäre (S. Bonav., Legenda 6, 6). Oder man denkt an verborgenes Gute
im Nächsten (S. Th. 1. c. und a. 6 ad 1). Freilich sagen die Worte der
Heiligen oft mehr als ein Bedingtes: „Ein anderer hätte . . ." oder ein
„Vielleicht" oder ein beschränktes: „In dieser oder jener Beziehung ist
der Nächste besser" (1. Kor. 15, 9). Darum denkt Lanc ic ius an eine
„Gefangennahme des Verstandes" ähnlich der des Glaubens (c. 4).
Die Heiligen beugen sich einfach der Autorität der Geisteslehrer und
sefcen den Akt ohne Fragen nach dem genau definierten Grund und
Sinn, sondern allgemein in dem wahrhaften, irrtumslosen Sinn, den sie
den Lehrern zutrauen. Auch scheint ihnen die Gefahr eines Irrtums ein
geringeres Uebel als die Gefahr einer Selbstüberschätzung, und das
Uebel eines Irrtums wäre reichlich aufgewogen durch die geistlichen
Güter einer so seltenen Gesinnung (S. Bern., Serm. 37 in Cant.;
ßogacc i , Vom Einen Notwendigen 3, 27).

Es gibt aber noch eine einleuchtende Erklärung von der subjek-

171



Otto Zimmermann S.J.

tiven, p sycho log i s chen Seite her. Die Heiligen haben ein über-
wältigendes Licht über ihre eigene Niedrigkeit und ein durchdringen-
des Gefühl ihrer Unwürdigkeit. Es scheint ihnen unmöglich, dal? außer
ihnen noch etwas so Unwürdiges existiere, um so mehr als sie nur von
sich die experimentale Erkenntnis und über andere kein solches Gna-
denlicht haben. So kommen sie zu der Meinung und Aussage: Ich bin
der niedrigste von allen. Es ist nicht gesagt, daß sie das als unbedingt
sicher beschwören würden; aber es entspricht doch ebensowohl ihrem
subjektiven Empfinden wie der Seufzer eines Leidenden: Größere
Schmerzen gibt es nicht. Die Wahrheit dabei ist, wie der hl. Bonaven-
tura2 bemerkt, daß man des erfahrungsmäßig an sich selbst Erkannten
sicherer ist als des andern. Diese subjektive Erklärung anerkennen
von Neuern als die beste de Guiber t 1. c. und Huber, Nachahmung
der Heiligen 2, 10, 5, der aber auch noch die Möglichkeit in Betracht
zieht, daß der glühende Affekt in Hyperbeln spricht.

Aus dieser subjektiven Erklärung heraus wird auch verständlich,
daß Praktiker und Theoretiker oft sagen, der Akt könne nicht' der
Vernunft erläutert werden, sondern gehöre zu den Geheimnissen der
großen Erleuchteten (Alvarez 1. c ; Lallemant, Doctr. spir. 2, 1, 5,
3). Er unterscheidet sich in der Tat von den Akten, die wir vor ihm
nannten und die rational völlig einleuchten. Cl imacus (Scala gr. 25)
nennt die Demut „eine Seelengnade ohne Namen, die bloß denen
einen Namen hat, die sie aus Erfahrung kennen". Darum ist auch, um
zur Demut zu führen, das Gebet mächtiger als der Gedanke.

* Quaest. de perf. q. 1 ad 4: V Quaracchi, 123; dieselbe Lehre Comp. de hum. (VIII
658 ff) 5, 5: per fortem affectum et gustum; die 5 Erklärungsweisen der zweiten
Schrift kehren wieder beim sei. Ven tu r in von B e r g a m o : Revue d'ascetique
et de mystique V 218, 225 f.

172




