Selbstbewertung

Von Otto Zimmermann S. J.

ie neue Zeit hat dem Begriff des Wertes viel Aufmerksamkeit

geschenkt; es hat sich um ihn eine ganze Philosophie ent-

wickelt. Auch in der Aszese haben wir fortwahrend zu werten.
Wir miissen Gott als héchsten, als einzigen absoluten Wert schdtsen;
wir miissen die Geschopfe nach ihrer Beziehung zum lesten Ziele wer-
ten. Aber auch uns selbst haben wir geziemend wertzuhalten. Je nach-
dem wir anf Grund der Selbsterkenntnis uns fiir gut und wertvoll oder
fiir ungut und geringwertig halten, hegen wir fiir uns Urteile der Schét-
zung, Ueberschdpung, Geringschidpung.

1. Selbstschitung

Selbstschdpung, Selbstachtung hat die triftigsten Griinde’.
Schon die Erschaffung hat uns iiber die ganze Welt erhoben (Ps. 8).
In der Uebernatur wurden wir der g6ttlichen Natur teilhaft (2. Pet. 1, 4).
Gott selbst hat in der Erlésung uns eines teuren Preises wert geachtet
(1. Pet. 1, 18 f.). Er sendet Engel zu unserem Dienste (Heb. 1, 14).
Manche erfreuen sich besonderer Gaben der Natur und Uebernatur,
hoher Berufe und Wiirden, lobenswerter Leistungen und Verdienste.

Es ist gut, sich selber nach Wiirdigkeit hochzuschédgen. Denn das
verlangen Ordnung und Wahrheit; nur unsere religitse Blodheit und
Blindheit macht uns gleichgiiltig gegen das Grofe, das wir in uns
tragen. Selbstachtung bewahrt uns auch vor dem B&sen, Niedrigen,
Halben, weil sie uns erinnert, daf? sich solches fiir uns nicht ziemt. Sie
hilft uns, von andern die schuldige Anerkennung unserer Wiirde und
Gewalt zu fordern.

Jesus war voll gottlichen Selbstbewnftseins. Paulus rithmt sich des-
sen, was er ist und was er, mehr als andere, geleistet hat. Er ermahnt
alle: ,Fliehet die Uinzucht ... Oder wisset ihr nicht, daf eure Glieder ein
Tempel des Heiligen Geistes sind!“ (1. Cor. 6, 18f.) Auch Petrns ermun-
tert: ,lhr seid ein auserwdhltes Geschlecht, ein konigliches Priestertum,
ein heiliges Volk“ (1. Pet. 2, 9).

tLancicius, Opusc. (8) de natura et gradibus humilitatis ¢. 6. — Franz von
Sales, Philothea 3,5. — De Ponte, Dux. spir.tr. 2, ¢. 8. — Hirscher, Moral,
5. Aufl. 11, 102 f1.

165



Oftfo Zimmermann S.J.

»Anerkenne, o Christ, deine Wiirde, und da du der gottlichen Natur teilhaftig ge-
worden bist, so falle nicht durch entarteten Wandel in die alte Niedrigkeit zuriick®
(S5.Leo, Serm. 1 de Nat. Dom: ML 54, 192). ,Der schédst die Dinge am besten ab,
der nichts von dem, was ihm gehort, sich selber vorziehen mag“ (S. Bern., Serm.
30 super Cant.: ML 183, 938). Die hl. Theresia (Leben 10; Ribera, Leben 4, 14)
hilt es fiir eine falsche Demut, die hohen Gaben Gottes nicht anzuerkennen, da sie
doch so sehr zu Liebe, Dankbarkeit, Eifer, Hochherzigkeit antreiben.

Die Tugend wahrer Selbstachtung ist selten. Wir halten uns fiir be-
achtenswert nur wegen untergeordneter Riicksichten, die in Wirklichkeit
wenig GroBe bedeuten, und viel zn wenig und zu selten wegen des
wahrhaft Grofien, das im Geist und in der Uebernatur liegt. Wir zeigen
mangelnde Selbstachtung, da wir in unserm Verhalten nicht jene Schliisse
aus unserer Wiirde ziehen, die uns Selbstiiberwindung auflegen: wer
lebt nach seiner wahren Grofe ?

II. Selbstiiberschéitung

Sie ist der Stolz, sofern er im Urteil iiber sich selber sitt. Er
duflert sich nach dem hl. Thomas, der Gregor dem Grofien folgt
(2, 2, 162, 4), auf viererlei Weise: Sich mehr Wert zuschreiben als man
hat; was man hat, nicht Gott, sondern den eigenen Kréften zuschreiben;
meinen, es gebiihre dem eigenen Verdienst; sich iiber andere stellen und
sie verachfen.

I, Geringschédpung seiner selbst

1. Durch sie hdlt der Christ sich fiir so gering, wie er in Wirklichkeit
trop seiner Groéfle ist. Sie wird, wenn dabei die Selbstachtung stark
zuriicktritt, zur Selbstverachtung. Sie ist dasselbe wie die Demunt
der Erkenntnis, des Geistes, der Schasung.

Der hl. Thomas ldBt sie der wesentlich im Willen gelegenen eigentlichen
Demut teils als direktive Regel vorausgehen (2, 2, 161, 2 et 6), teils aber auch als
Wirkung nachfolgen, weil ndmlich der Stolz macht, daB wir gern an unsere Grifie
glauben (162, 3 ad 2). Doch nennen sie andere volkstiimlicher als Bestandteil des
natiirlichen Ganzen der Demut, die sie aus Demut des Geistes und des Her~
zens zusammensesen. So spricht der hl. Anselm vonder Demutinder Schit-
zung (humilitas in aestimatione. Ep. 3, 75: ML 159, 112) im Gegensate zu der im
Willen und der im Werk. Der hl. Bernhard kennt eine noch kalte Demut in der
Erkenntnis, die von der Wahrheit, und eine im Willen, die von der warmen Liebe
kommt (Humilitas duplex est: altera cognitionis, altera affectionis. Serm. 4 de adv.
n.4; serm. 42 in Cant). Ihm folgt Alvarez de Paz (2, 4,1, 1: Habemus itaque
duas humilitates, alteram cognitionis, alleram affectionis. Dort noch andere Hin-
weise), ebenso der hl,Johannes Eudes (Il y a deux sortes d’humilité, & savoir

166



Selbstbewertung

I'humilité d’esprit et I'humilité de coenr, gui étant jointes ensemble font la perfection
de V'humilité chrétienne (Royanme de Jésns 2, 26). Bei David von Angsburg,
dem Rodriguez (2, 3, 5 ff) folgt, ist das Niedrigdenken von sich selber einfach
die erste Sinfe der Demnt. Manche definieren sogar die Demnt schlecht-
hin als Geringschdsung, obwohl sie nachher freilich ans dieser alle Willensdemnt
folgen lassen. So die beliebt gewordene Definition des hl. Bernhard: ,Die Demut
ist die Tugend, kraft deren der Mensch durch wahrhafteste Selbsterkenntnis sich
selber gering wird“ (De grad. hum. c.1, n.2: ML 182, 942). Der hl. Laurentius
Justiniani: ,Die Begrifisbestimmung der Demut ist: die sichere Selbsterkenntnis
des Menschen (De hum. ¢. 2: Opp. 555) im eingegossenen Wahrheitslicht“ (De com-
ponct. p. 2: Opp. 326). Achnliche Bestimmungen s. Climacus, Scala gr. 25;
Lohner, Bibl. man. und Robertns Cam., Aurifodina s. v. humilitas.

2. Nur zu berechtigt ist die Demut des Geistes. Aus uns selber,
wenn wir zuerst auf unsere Verursachung blicken, sind wir nichts,
beharren nicht im Sein, kénnen ohne Gottes jedesmalige Mitwirkung
nicht wirken. Auch nachdem wir die Wohltaten der Natur empfangen
haben, vermégen wir nicht das Geringste fiir unser iibernatiirliches
Sein und Tun. Und selbst nachdem wir, der Erbsiinde entrissen, iiber-
natiirliche Wesen geworden sind, bleiben unsere Blindheit, Schwiche,
Bosheit, Unbestédndigkeit so grof, daf? wir nur durch Goftes ,heilende
Gnade“ dem Untergang entgehen. Auch von den ,&dufteren Gnaden®
hangen wir ganz ab: wer von uns wagt zu behaupten, dat er nicht
ebenso schlecht geworden wére wie andere, wenn er in ebenso schlech-
ten Verhdltnissen aufgewachsen wére und lebte? Wie sind wir auch
aus Wohltaten der Mitgeschépfe aufgebaut! Erwarten wir von uns
selbst unser ewiges Gliick? Was behalten wir in Hédnden, wenn wir
alles hinlegen, was wir nicht uns selber verdanken? Nichts.

Was aber sind wir, wenn wir, vom Ursprung absehend, auf den tat-
sdchlichen Bestand schauen? Etwas mehr, ndmlich fast nichtst
Zundchst mit allem, was wir sind und leisten, etwas vollig Gleich-
giiltiges, Kontingentes, im tiefsten Wesen etwas, was sein oder nichf
sein kann. Dann aber etwas durchaus Endliches, der einzelne ein
Sandkornlein schon im Vergleich mit den Mitgeschdpfen allen, aber
erst recht unaussprechlich klein im Vergleich mit dem unendlich groffen
Gott. Absolut genommen, was sind wir dem leiblichen Leben nach, das
durch einem Hauch dem Tode verf&llt? Und was dem geistlichen Leben
nach? Ach, als wir siindigten, da haben wir unser Licht leuchten lassen!
Die Siinde ist noch weniger als nichts, ein Nichtseinsollendes,
was das Nichts nicht ist, das Ungerechfeste, Gemeinste, Héflichste,

167



Otto Zimmermann S.].

Schmusigste von allem. ,Nein, meine Briider, nie wird die Welt Ver-
achtung genug haben fiir ein Geschopf, das seinen Gott verachtet hat“
(Calvet, Vie du P. Ginhac 1580). Ein begnadigter Hollenstréfling, was
soll der sich einbilden? Das Gute aber, das wir leisten, ist bei den
Meisten gering und die Besten klagen am heftigsten, wie sehr es noch
mit Méngeln behaftet sei und wie schwer sie insbesondere der Gefahr
widerstehen, auf das Gute sich etwas einzubilden. Darum betete La-~
cordaire: ,Mein Gott, mache, daB ich viel Gutes tue, ohne es zu be-
merken!* Alvarez sest es als obersten Grad der Demut an, auch in
der Vollkommenheit noch demiitig zu sein. Meinen doch sogar wir
Unvollkommenen bei den geringsten Erfolgen, wir septen iiber alle
hinans den Fuf auf den Gipfel.

Von grofiter Bedeufung ist, da man seine Geringheif nicht blof} als
etwas Allgemeinmenschliches nimmt, sondern dariiber hinaus sich von
der persdnlichen Verachtungswiirdigkeit iiberzeugt. Das erste fun
wir noch leicht und halten uns dabei fiir Philosophen; aber sehr ungern
tun wir das zweite. Immer wieder meinen wir, etwas Besonderes zu
sein, eine Sache zum erstenmal verstanden und eine andere zum ersten-
mal so richtig erstrebt zu haben (Alvarez 2, 2, 3, 6).

So unerfrenlich die Geringachtung seiner selbst ist, so viel Segen
bringt sie. Da sie die Herzensdemut aus sich hervortreibt, hat sie An-
teil an allem Groften, was von der Demut gesagt wird. Durch sie wird
die Willensdemut in der Wahrheit verankert, erleuchtet, iiber allen Ver-
dacht blofier Melancholie und krankhafter Selbsterniedrigungssucht
erhoben. Und weil sie in den Anschauungen des antiken Heidentums
keinen rechten Plat; hatte, darum konnte es damals keine durchgebildete
Tugend der Demut geben, wie diese auch im heutigen Materialismus
und Monismus kein Verstdndnis findet (Cathrein, Die christliche
Demut, und Z.A.M. 1 283 ff).

»O selige Erkenntnis, die uns auf Erden beseligt und im Himmel zur
Glorie erhebt! O Licht, das von der Finsternis ausgeht und die Seelen
mif Licht und Klarheit erfiilit! O verborgene Perle, die aus unseren
Unreinheiten hervorgldnzt! O Nichts, dessen Erkenntnis uns in den
Besitz von allem set!“ (Scupoli, Geistlicher Kampf 32).

Es ist unnétig zu sagen, wie nachdriicklich die Heilige Schrift uns
von unserm Nichts und unserer Siinde redet. Die Heiligen sprechen
wie sie und denken, wie sie lehrt; sie scheuen dabei vor Gedanken

168



Selbstbewertung

und Worten nicht zuriick, die den weniger Erleuchteten zu stark
erscheinen.

So lehrt der hl. Vinzenz Ferrer (De vil. spir. fract. 3, 1), der Mensch solle sich
ansehen wie einen Leichnam, der voll von Wiirmern ist und iibel riecht, den die Men-
schen nicht ansehen m&gen, vor dem sie die Nase zuhalten und die Angen abwenden.
#90 ist es gut immer zu tun, Teuerster, mir und dir, aber besonders mir, weil mein
ganzes Leben stinkend ist, ich bin ganz stinkend, und mein Leib nnd meine Secle
und alles in mir ist ganz hédBlich und abscheulich durch den Kot und die Féulnis der
Siinden nnd Ungerechtigkeiten, und was schlimmer ist, alle Tage fiihle ich diesen
Gestank sich stdrker erneuern. Die gldubige Seele soll solchen Gestank an sich
empfinden mit grofiter Beschdmung vor Gott als vor dem, der alles sieht und als ob
sie vor dem gerechten Richter stidnde“ (S. anch ebd. 1, 5 f).

Der ehrw. Philipp Jeningen schreibf in einem Briefe: ,Die Sterne wissen es
und schauen auf mich hernieder, das unwiirdigste aller Erdenkinder. Kaum kann die
Erde mich Unreinen ldnger ertragen, damit sie nicht die Holle noch iibertrefie, da sie
durch einen Menschen befleckt ist, der schlimmer ist als Judas und der Teufel selbst.
Ich bekenne mich als einen solchen und gestehe dies nicht aus dem Gefiihle einer
gewissen buckligen Demnt, sondern in aufrichtigstem Selbstzeugnis. Wabhrlich, ich
habe oft einen solchen Abscheu vor mir selbst, daf ich weder im Himmel noch auf
Erden noch in der Unterwelt einen Ort finde, um mich zu verbergen* (Hé&ss,
Ph. Jeningen, Freiburg 1924, 283).

3. Demgemdl betdtigt sich die Geistesdemut in den folgenden
Akten. Die Regelung der ungeordneten Unter- und Ueberschétung
wird dabei vorausgesest. Aber iiber die blofle Freiheit von Unordnung
hinaus wird nunmehr die positive Bejahung der Ordnung angestrebt.
Alle Tage mége man darauf zuriickkommen (Eudes, Royaume; Ro-
driguez), wie es auch aufterhalb des Gebetes bei den verschieden-
sten Gelegenheiten pafit, s. Lohnerl. c. § 10.

Man anerkennt in allem und restlos das eigene Nichts, das Be-
ruhen auf andern, vor allem auf Gott.

Man anerkennt die Geringheit dessen, was man nun doch ge-
worden ist, absolut und relativ.

Man klagt sich der vielen Siinden an.

Wie wenig Gutes ist auf Grund der Gaben Gottes geschehen!

Wie viel Unvollkommenheit durchsetzt dieses Gute, ins-
-besondere wie viel unreine Meinung! (Nachf. Chr. 4, 7.)

Alles Bdse bleibt mé glich; der Demiitige wundert sich iiber keinen
seiner Fehler.

Wie gebrechlich sind meine Vorsige!

169



Otto Zimmermann S. J.

Ich bin aller Strafen wiirdig und habe von mir aus Anspruch
auf nichts Gutes mehr.

Ich wage nicht, meinem Verdienst oder Gebet etwas zuzu-
schreiben (Lancicius 1, 13).

Ich bin mitschuldig an den Siinden der Menschen, weil ich sie
nicht genug durch Arbeit, Opfer, Gebet bekdampft habe, sie nicht genug
beklage und siihne (M. Magdalena de’ Pazzi, Julianavon
Liittich). Dominikus: Ist nicht Gefahr, dal eine Stadt untergeht,
die ich Siinder betrete? (Vallgornera, Myst. Theol. S. Thom., App.
n. 403.)

Ich wage nicht, mich jemanden vorzuziehen. Was weil
ich, wie viel Siinde und Verdammnis noch in mir, wie viel Gutes im
Néchsten verborgen ist? Was wird noch aus mir? Gibt es nicht an
meiner Siinde Bosheiten und Undankbarkeiten, die selbst an der sonst
grofleren Siinde der Teufel nicht hafteten ? Um der eingefleischten Nei-
gung, sich andern vorzuziehen, griindlich entgegenzuwirken, ist der
Grundsats angebracht: an sich das Schlechte, an andern das Gute
beachfen.

Ich bin vollends der Geringste von allen. Ueber diesen
groflen Akt wére eine ganze Literatur anzufiihren ; zahlreiche Hinweise
s. J. de Guibert, Humilité et verité: Revue d’ascétique et de mystique
V 217 ff; Lancicius op. (8) de hum. c. 3 f; einen Beitrag auch Z. A.
M. 1389 f; ausgefiihrte Fassungen F. Simplex 1a2ae, 2, 8, 3, 8;
Lancicius c. 5 (dabei sich sogar den unverniinftigen Geschépfen nach-
sepen).

Die HI. Schrift mahnt: Achtet in Demut einer den andern héher
als sich selbst (Phil. 2, 3: In humilitate superiores sibi invicem arbi~
trantes; fyodusvor vmegéyovras konnte auch das Hohersein der Autoritédt
und deren praktische Anerkennung meinen wie Rom 12, 10 und 1. Pet.
2, 13, aber die Véter verstehen es gewdhnlich von der innern Wiirdig-
keit, dem Bessersein). Paulus nennt sich den ,ersten der Siinder“
(1. Tim 1, 15), den ,geringsten (éidyioros 1. Kor. 15, 9) unter den Apo-
steln“, den ,geringsten aller Christen® (éeyioréregos ndviov &ylov
Eph. 3, 8). .

Dal der vollkommen Demiitige sich allen andern in seiner Schédung
nachseten miisse, ist unverbriichliche aszetische Lehrtradition
(reich belegt bei Lancicius n. 51f). Nach dem hl. Benedikt (Reg.

170



Selbstbewertung

c. 7) ersteigt man den 7. Grad der Demut, ,wenn man sich als geringer
als alle nicht blof2 mit der Zunge bekennt, sondern mit innerstem Her-
zensaffekte glaubt“. Wir sind gewhnt an die Lehre der ,Nachfolge
Christi“: ,Glaube nicht Fortschritte gemacht zu haben, wenn du dich
nicht fiir geringer als alle haltst“ (2, 2; auch 1, 2 und 7).

Bei den Heiligen kehrt der Akt so stdndig wieder,” daf er schon
deshalb als unentbehrlich zur Vollkommenheit gelten muf (Lanci-
cius n. 48 ff). Sie schrecken dabei vor dem Aenfersten nicht zuriick,
sich unter Judas, unter allen Ddmonen zu sehen. Alle Seelenfiihrer
beobachten, wie das fortschreitende Licht zn fortschreitender Unter-~
ordnung unter die andern fiihrt.

Gewif} ist nicht jeder Christ zu dem Akte verpflichtet; es
geniigt, daf? er sein Menschliches und Eigenes dem im Néchsten sich
kundgebenden Géttlichen unterwirft, er braucht es nicht auch dem
Menschlichen im Né&chsten zu unterwerfen (S. Th. 2, 2, 161, 3). Auch ist
der Akt oft nicht méglich in bezug auf bestimmte duffere Leistungen
(Alv. 2, 4, 3, 5); er bezieht sich in der Regel nur auf den eigentlichen,
sittlichen Wert vor Gott.

Der freie Akt wird oft objektiv erkldrt; es werden Griinde ange-
geben, real und drauffen den Né&chsten als besser zu erweisen. So er-
klart der hl. Franz von Assisi selber seine Demut damit, daf jeder
andere an seiner Stelle der Barmherzigkeit Christi dankbarer gewesen
waére (S. Bonav., Legenda 6, 6). Oder man denkt an verborgenes Gute
im Néchsten (S. Th. L. c. und a. 6 ad 1). Freilich sagen die Worte der
Heiligen oft mehr als ein Bedingtes: ,Ein anderer hétte . . .“ oder ein
»Vielleicht® oder ein beschrinktes: ,In dieser oder jener Beziehung ist
der Néchste besser“ (1. Kor. 15, 9). Darum denkt Lancicius an eine
~(Oefangennahme des Verstandes“ &hnlich der des Glaubens (c. 4).
Die Heiligen beugen sich einfach der Auforitdt der Geisteslehrer und
sepen den Akt ohne Fragen nach dem genau definierten Grond und
Sinn, sondern allgemein in dem wahrhaften, irrtumslosen Sinn, den sie
den Lehrern zutrauen. Auch scheint ihnen die Gefahr eines Irrtums ein
geringeres Uebel als die Gefahr einer Selbstiiberschdsung, und das
Uebel eines Irrfums wdre reichlich aufgewogen durch die geistlichen
Giiter einer so selfenen Gesinnung (S. Bern., Serm. 37 in Cant.;
Rogacci, Vom Einen Notwendigen 3, 27).

Es gibt aber noch eine einlenchtende Erkldrung von der subjek-

171



Otfo Zimmermann 8. J.

tiven, psychologischen Seite her. Die Heiligen haben ein iiber-
waiiltigendes Licht iiber ihre eigene Niedrigkeit und ein durchdringen-
des Gefiihl ihrer Unwiirdigkeit. Es scheint ihnen unméglich, daf aufer
ihnen noch etwas so Unwiirdiges existiere, um so mehr als sie nur von
sich die experimentale Erkennfnis und iiber andere kein solches Gna-
denlicht haben. So kommen sie zu der Meinung und Aussage: Ich bin
der niedrigste von allen. Es ist nicht gesagt, dal sie das als unbedingt
sicher beschwéren wiirden; aber es entspricht doch ebensowohl ihrem
subjektiven Empfinden wie der Seufzer eines Leidenden: GroBere
Schmerzen gibt es nicht. Die Wahrheit dabei ist, wie der hl. Bonaven-
tura? bemerkt, da man des erfahrungsméfig an sich selbst Erkannten
sicherer ist als des andern. Diese subjektive Erklarung anerkennen
von Neuern als die beste de Guibertl. ¢. und Huber, Nachahmung
der Heiligen 2, 10, 3, der aber auch noch die Mdoglichkeit in Betracht
zieht, dal} der glithende Affekt in Hyperbeln spricht.

Aus dieser subjektiven Erkldrung heraus wird auch verstdndlich,
daft Praktiker und Theoretiker oft sagen, der Akt kdnne nicht' der
Vernunft erldutert werden, sondern gehore zu den Geheimnissen der
grofen Erleuchfeten (Alvarez I c.; Lallemant, Docfr. spir. 2, 1, 3,
3). Er unterscheidet sich in der Tat von den Akten, die wir vor ihm
nannten und die rational vollig einleuchten. Climacus (Scala gr. 25)
nennt die Demut ,eine Seeclengnade ohne Namen, die blof denen
einen Namen hat, die sie aus Erfahrung kennen“. Darum ist auch, um
zur Demut zu fithren, das Gebet méchtiger als der Gedanke.

* Quaesl. de perf. q. 1 ad 4: V Quaracchi, 123; dieselbe Lehre Comp. de hum. (VIil
658 fT) 3, 5: per fortem affectum et gustum; die 5 Erkldrungsweisen der zweiten
Schrift kehren wieder beim sel. Venturin von Bergamo: Revue d’ascétlique
el de mystique V 218, 225 f.

172





